Marion Muller

Zwischen Intertextualitat und
Interpretation

Friedrich Schillers dramaturgische
Arbeiten 1796 - 1805

[n

universitatsverlag karlsruhe



Dissertation, Universitat Karlsruhe (TH), Fakultat fur Geistes- und

Sozialwissenschaften, 2003

Impressum

Universitatsverlag Karlsruhe
c/o Universitatsbibliothek
Stral3e am Forum 2
D-76131 Karlsruhe

www.uvka.de

© Universitatsverlag Karlsruhe 2004
Print on Demand

ISBN 3-937300-21-X



»<Zwischen Intertextualitat und Interpretation —
Friedrich Schillers dramaturgische Arbeiten 1796-1805."

Zur Erlangung des akademischen Grades eines
DOKTORS DER PHILOSOPHIE
(Dr. phil.)
von der Fakultat fiir Geistes- und Sozialwissenschaften
der
Universitat Karlsruhe

angenommene

DISSERTATION
von

Marion Muller

aus

Malsch (Kreis Karlsruhe)

Dekan: Prof. Dr. Bernd Thum

1. Gutachter: Prof. Dr. Uwe Japp

2. Gutachter: HD Dr. Stefan Scherer

Tag der mindlichen Prifung: 10. Dezember 2003



Meinen Eltern



Inhaltsverzeichnis

L EINIEITUNG e 1

1. Die Buhnenbearbeitung als eine Gattung zwischen Intertextualitat und

INTErdISZIPIINAITIAL ... ..uiiiiiiiiiiiei e 7
Erste theoretische Annaherung: Intertextualitat ...............ccoooiiiiiiiiiinnnns 12
Zweite theoretische Annaherung: Intermedialitat .............oooevvviiiiiiiiiiiinnnnn. 45
Dritte theoretische Annaherung: Interdisziplinaritat ...............cccceeeeeeeeee. 47

2. Schillers Positionierungen zu &sthetischer Bildung und Dramentheorie....... 55
Il. Schiller als Dramaturg des Weimarer Hoftheaters — ein Uberblick................... 89

lll. Die Buhnenbearbeitungen

1. Simplifizierung durch Politisierung — Schillers ephemere Einrichtung von
Goethes ,Egmont® am 25. April 1796 ... 119

2. Paratextuelle Annéherungen und Transstilisierung — Schillers ,klassische
Nachdichtung' des Shakespearschen ,Macbeth”...............ccooooiiiiiiiiinnnn. 147

3. Komprimierung des Vorbildes — Lessings ,Nathan der Weise“ .................... 171
4. Transformation der Gattung — Schillers Version ,eines tragikomischen
MArchens NACh GOZZI' ..........coeiiiii e 195
IV. Die dramaturgischen Ubersetzungen

1. Prosaische Interlinearibersetzungen - ,Der Neffe als Onkel“ und ,Der
Parasit’ PICAITS ......uuuiiiie e e e e e e as 255

2. Transmetrisierung — Schillers modernisierende Nachbildung der ,Phadra“
= 1o | 1S 271



V. Schiller als Berater des Ubersetzers

1. Heinrich VoR‘ ,Othello“-Ubersetzung und Schillers Nachbearbeitung......... 295
2. V1. Anamorphose und Kongenialitat — ein SchluBwort ........................ 315

VII. Literaturverzeichnis
Y o] o 111 1<) TR 325
2. Sonstige Primarliteratur..........ooooo i 327

3. SEKUNAAITEIALUL ... e 331



l. Einleitung

Die groBen Debatten der Schiller-Forschung scheinen, betrachtet man die
Neuerscheinungen der letzten Jahre, gefuhrt und auch zu einem (vorlaufigen) Ende
gebracht zu sein.

Benno von Wieses 1959 erschienene und bis in die heutige Zeit Gultigkeit besitzende
Schillermonographie besal3 den Impetus, Schillers poetische Ganzheit mittels der
Integration seiner philosophischen und historiographischen Schriften zu fassen. Der so
subliminal mit vermittelte Eindruck, dem Gesamtwerk Schillers sei durch seine
Interpreten keine wesentlich neue Erkenntnis mehr hinzuzufigen, mag nicht zuletzt
seiner Aura der vermeintlich in sich abgeschlossenen Vollkommenheit geschuldet sein.
Entsprechend |aRt sich Wieses programmatisches Vorwort deuten:

[...] Das GroRartige und Vielfaltige einer solchen Erscheinung [gemeint: Schiller, Anm. der Verf.] entzieht
sich den vereinfachenden Formeln und praktischen Nutzanwendungen. [...] Manche lieBen ihn nur als
Philosoph gelten, wahrend wiederum andere in eben dieser Philosophie eine bdsartige Gefahrdung fir
seine Dichtung zu sehen glaubten. [...] Die Geschichte dieses Geistes, der sein dichterisches Werk mit
Hilfe der beiden groRen Medien, Historie und Philosophie, aufgebaut hat, ist von einer beispiellosen
inneren Folgerichtigkeit des Ablaufs. In allen Phasen seines Lebens war Schiller stets der gleiche, jedoch
auf einer immer wieder verwandelten Stufe. [...]1

Ob und inwieweit diese These aufrechtzuerhalten ist, wird eine mit zu klarende Frage
dieser Arbeit sein. Immerhin hat Peter-André Alt in seiner zweibandigen Biographie
Wieses Grundiberlegung, man sehe sich bei Schiller einem Werk ohne Briche
gegeniber - Wiese schreibt exakt von ,innerer Folgerichtigkeit® -, indirekt erneuert
respektive bestatigt. Schiller, so Alt, diente sein freies Schriftstellertum als Leitfaden
durch sein Leben:

[...] Wer seine Briefe liest, sto3t daher vor allem anderen auf literarische Plane, Arbeitsberichte, Skizzen
publizistischer Vorhaben. [...] Dem entspricht ein auffélliger Mangel an spektakuldren Erfahrungen;

1 Vgl. Wiese, Benno von: Friedrich Schiller. Leben und Werk. — Stuttgart 1959, hier S. VI-VII; Wiese |6st
damit etwa Reinhard Buchwalds Darstellung ab, Schiller sei einer der Dichter, welche es sich zum Telos
gewahlt hatten, zu ,[...] mahnen, begeistern, erschittern, vorwartsdrangen, fuhren, strafen, verspotten,
erziehen, belehren. [...] Solche Dichtung ist deshalb immer Anrede an eine Menge oder ein ganzes Volk,
nicht ein stilles Selbstgespréch; nicht blof3 eine Aussprache lber seelische Erlebnisse, Uberhaupt nichts
Intimes und Personliches [...] sie fordert auf zu Taten und ist selbst Wagnis und Tat [...]*, vgl. Buchwald,
Reinhard: Schiller in seiner und unserer Zeit. — Heidelberg 1946, hier S. 16. Gegen alle
Systematisierungsversuche wendet sich dagegen Klaus H. Fischer anlallich der von ihm
vorgenommenen Neuausgabe der Schiller- Monographie von Theobald Ziegler, indem Fischer in seinem
Vorwort provokant konstatiert: ,Friedrich Schiller war ein wenig systematischer Dichter und Denker.“, vgl.:
Ziegler, Theobald: Friedrich Schiller. Mit einem Vorwort von Klaus H. Fischer. — Schutterwald 1998 [zuerst
Leipzig 1905], hier S. 7f..



exotische Reiseabenteuer, grofle Amouren, psychische Katastrophen, Erweckungserlebnisse und
Umkehrpunkte fehlen in diesem Leben fast vollig: es beunruhigt nicht, weil es selbst, auch in Krisen, von
schweren Irritationen frei bleibt. [...] 2 [Hervorhebungen der Verf.]

Vorsichtiger formuliert lieRe sich einrGumen, dall Schiller selbst von seelischen
Erschitterungen und Wendepunkten, von Klar identifizierbaren Brichen in seinen
Briefen wenig schreibt und diese — im Unterschied zu Goethe — auch keinem Tagebuch
anvertraut. Ganzlich ausgespart sind sie freilich nicht.® Alt jedoch richtet sein Interesse
(nach von Wieses Engfuhrung von Poesie mit Philosophie und Geschichte) mit
Lvorsichtiger  Sympathie“ fur seinen Untersuchungsgegenstand auf ,zwel
Nervenzentren®, welche ,Schillers intellektuelles Profil* geschéarft haben sollen: ,die
psychologische Sachkenntnis und das politische Interesse.“* Sowohl aus sich selbst
heraus fal3bar, begreifbar als auch in seine Epoche, seinen zeitgenossenschaftlichen
Kontext gestellt, wird dergestalt eine Annaherung an Schiller moglich.®> Das durch zwei
literaturwissenschaftliche Einzelleistungen entstandene Bild wird vor allem durch das so
akribisch wie fundiert recherchierte Schiller-Handbuch® mit seinen zahlreichen
Beitragern austariert. Die zweite Auflage der Schiller-Chronik’ und je eine Kompilation
aus Schillers Briefwechsel und aus Sentenzen seiner Werke ermoglichen dariber
hinaus einen raschen, kursorischen Uberblick liber die Schillersche Gedankenwelt und
seine bis heute anhaltende Wirkung, welche sich nicht zuletzt von der breiten
Nutzanwendung solch gnomischer Satze her erklaren 1a3t.?

2 Vgl. Alt, Peter-André: Schiller. Leben — Werk — Zeit. 2. Bde. — Miinchen 2000, hier Band |, S. 14.

3 Vgl. z. B. Schillers Brief an Christian Gottfried Korner vom 12. Dezember 1789 in: Briefwechsel
zwischen Schiller und Kérner. Hg., ausgewahlt und kommentiert von Klaus L. Berghahn. — Minchen
1973, S. 119.

4 Vgl. Alt, Bd. I, S. 13; ganz neu scheint indes die Zuschreibung der ,psychologischen Sachkenntnis* bei
Schiller nicht, vgl. hierzu bes.: Kommerell, Max: Schiller als Psychologe. In: Ders.: Geist und Buchstabe
der Dichtung: Goethe, Schiller, Kleist, Holderlin. 6. Auflage mit editorischem Anhang. — Frankfurt am Main
1991, S. 175-242, hier z. B. S. 179, S. 185f. sowie Ueding, Gert: Friedrich Schiller. — Miinchen 1990, z. B.
S. 14.

5 Selbstverstandlich handelt es sich bei diesen Gesamtdarstellungen nicht um die einzigen Monographien
respektive Biographien zu Schiller, vgl. stellvertretend auch: Burschell, Friedrich: Friedrich Schiller. —
Hamburg 21993 [zuerst: 1958] sowie Storz, Gerhard: Der Dichter Friedrich Schiller. — Stuttgart 1959
respektive: Friedrich Schiller. Dargestellt von Claudia Pilling, Diana Schilling und Mirjam Springer. —
Reinbek bei Hamburg 2002, welche die in dieser FuBnote zuerst genannte Monographie des gleichen
Verlages ablost; vgl. ferner die vorige Anmerkung.

6 Schiller-Handbuch hg. von Helmut Koopmann in Zusammenarbeit mit der Deutschen
Schillergesellschaft Marbach. — Stuttgart 1998.

7 Wilpert, Gero von: Schiller-Chronik. Sein Leben und Schaffen. Mit 12 Abbildungen. — Stuttgart 2000
[zuerst: 1958].

8 Schiller-Brevier. Hg. von Walter Schafarschik. Mit 14 Abbildungen. — Stuttgart 2000; Koopmann, Helmut:
Schillers Leben in Briefen. — Weimar 2000; Ute Gerhard thematisiert die gerade an Schiller sich
offenbarende Popularisierung - und auch Trivialisierung — die mit der ,Applikation von Literatur in
praktischen bzw. spezialisierten Diskursen, etwa als Zitat Schillerscher Texte in politischen Reden,
Tagebuchern oder Briefen [...]* einhergeht: Schiller als ,Religion”. Literarische Signaturen des XIX.



Vor diesem Hintergrund erschien eine Beschaftigung mit den dramaturgischen Arbeiten
Schillers fur das Weimarer Hoftheater in den Jahren 1796 — 1805 bisher keinesfalls als
ein zentrales Sujet der Schiller-Forschung. Innerhalb des Gesamtceuvres kommt den
Bihnenbearbeitungen bisher eher eine Randstellung zu, sie bilden eine Art quantité
negligeable, von deren Untersuchung ausgehend kaum zu erwarten ist, sie werde die
kompletten bisherigen Ergebnisse der Literaturwissenschaft ins Wanken bringen kénnen
oder gar Uberhaupt in Frage stellen (wollen) - so etwa wenn man Wilhelm von
Humboldts bisher wenig beachtete, einem Verdikt nahe kommende Einschatzung
bertcksichtigt. In einem Brief an seine Frau vom 15. August 1804 schreibt er: ,[...] Wolf
und Goethe haben mir [...] geschrieben. [...] letzterer [...] hat [...] eine Arbeit gemacht,
von der ich nicht viel halte. Eine Umarbeitung des Go6tz furs Theater. Alles, was Schiller
und er in dieser Art unternommen, ist migliickt und muR es. [...]*> Andererseits eréffnen
sich, bei einer Zusammenschau der Arbeiten fur die Weimarer Bihne, méglicherweise
doch neuartige Perspektiven oder Akzentverschiebungen dadurch, dal3 gerade von
einem Werkkomplex, welcher en gros eher ignoriert respektive skandalisiert (wie sich im
weiteren Verlauf der Arbeit erhellt) wird, der Versuch ausgeht, Schillers Evolution auf
dem Terrain des Dramas zu rekonstruieren, um so maoglicherweise aus den schon
vorgefundenen Voraussetzungen die eine oder andere neue Schlul3folgerung zu
gewinnen. Ob die hier vorgestellte Revision es vermag, der Forderung des neuerdings
postulierten ,riskanten Denkens“® geniige zu leisten, scheint indes nicht sicher -
zumindest nicht, falls in diesem Nexus der Aspekt, ,[...] daR [..] eher nach
Intellektuellen* gesucht werden moge, ,[...] deren Publikationen kontroverse Reaktionen
ausgelost haben [..]**!, das zentrale Kriterium bilden sollte. Mit ,riskantem Denken®
allein ist es aufgrund einer operationalisierbaren sowie sinnvollen Eristik schwierig
insofern, als davon ausgegangen werden kann oder muf3, dald mit groRRer

Jahrhunderts. — Minchen 1994, hier S. 11 und 25. Als ein typisches Beispiel hierfir mag Theodor
Fontane gelten, dessen ungetriibt positives Schillerbild auch (teilweise auf eine eher platte, trivialisierende
Weise) in seine Romane, so beispielsweise in Irrungen, Wirrungen (Berlin 1995, hier etwa S. 83, S. 147),
eingeflossen ist, vgl. Schiller — Zeitgenosse aller Epochen. Dokumente zur Wirkungsgeschichte Schillers
in Deutschland. Teil 1I: 1860-1966. Hg., eingeleitet und kommentiert von Norbert Oellers. — Miinchen
1976, S. 56-70. Arrondiert wird der Eindruck der langst umfassend geleisteten Wirdigung des
Schillerschen Gesamtwerkes nicht zuletzt durch die folgenden, jlingst vorgelegten Untersuchungen zu
den dramatischen Projekten: Suppanz, Frank: Person und Staat in Schillers Dramenfragmenten. Zur
literarischen Rekonstruktion eines problematischen Verhéaltnisses. — Tubingen 2000. (= Hermaea N. F.
Bd. 93) sowie Springer, Mirjam: >Legierungen aus Zinn und Blei<. Schillers dramatische Fragmente. —
Frankfurt am Main, Berlin, Bern 2000. (=Historisch-kritische Arbeiten zur deutschen Literatur Bd. 30)

9 Siehe Wilhelm und Caroline von Humboldt in ihren Briefen. Hg. von Anna von Sydow. Zweiter Band.
Von der Vermahlung bis zu Humboldts Scheiden aus Rom 1791-1808. Vierte Auflage. Mit zwei
Bildnissen. — Berlin 1907, S. 221-224.

10 Vgl. Gumbrecht, Hans Ulrich: Warum die Germanistik in den Elfenbeinturm zuriickkehren sollte. In:
FAZ Nr. 228 vom 1. Oktober 2001, S. 51.

11 Ebenda.

12 Vgl. hierzu das unmittelbar folgende Kapitel.



Wahrscheinlichkeit keine originalen Zeitzeugnisse Schillers, Goethes oder anderer
direkt oder indirekt Beteiligter mehr aufzufinden sein werden, die bahnbrechende neue
Erklarungen zu liefern imstande waren — dazu ist die Zeit der Weimarer Klassik zu
genau dokumentiert und erforscht. Wenn neue Interpretationen noch erwartet werden
konnen, dann dadurch, dal3 das vorhandene Material neu, anders als bisher zu einander
in Beziehung gesetzt wird.*® Damit ist bereits ein wichtiger Punkt bertihrt, denn vor dem
soeben skizzierten Hintergrund intendiert die vorliegende Arbeit folgendes: Es hat sich
beim umrissenen Textkorpus erst noch zu erweisen, ob er nahtlos in die skizzierten,
determinierten  Schillerbilder integrierbar ist, die von einem stetig sich
weiterentwickelnden, sich perfektionierenden Dichter ausgehen oder ob dieser
vergleichsweise weniger untersuchte und bekannte Teil des Werkes sich davon
unabhangig entwickelt respektive sich nicht in jedem Fall lickenlos an bisherige
Ergebnisse und Erklarungsmuster anschlieRen laRt, was eine mdgliche Erklarung fur
sein Schattendasein innerhalb der Schillerforschung liefern kdnnte. Entsprechend
werden, nach der ausfuhrlichen methodischen Standortbestimmung des ersten Kapitels,
Schillers dramaturgische Arbeiten in chronologischer Weise behandelt,** wobei sie in
den Kontext seiner eigenen dramentheoretischen Uberlegungen, seiner Entwicklung als
Dramatiker sowie der Programmatik des Weimarer Hoftheaters wahrend Schillers
Wirkungszeit dort gestellt werden. Die hier sogenannten ,dramaturgischen Arbeiten*
setzen sich, neben dem (bisher nicht im hier vorgestellten Nexus gewdrdigten)
Dramolett ,Die Huldigung der Kiinste®, zusammen aus den ,Bihnenbearbeitungen* und
den ,Ubersetzungen“®, die exakter als ,Ubersetzungen aus dem Franzésischen* zu

13 So gesehen speist sich die vorliegende Arbeit aus dem, was Andrea Heinz als ,Sekundéarmaterialien”
[in Abgrenzung zu noch unausgewerteten Quellen wie etwa den von ihr untersuchten Spielplanen]
bezeichnet, vgl. Heinz, Andrea: Quantitative Spielplanforschung. Neue Mdglichkeiten der
Theatergeschichtsschreibung am Beispiel des Hoftheaters zu Coburg und Gotha (1827-1918). —
Heidelberg 1999, hier S. 16 und verfolgt damit einen dazu erganzenden Ansatz, welcher sich in etwa so
umschreiben lieRe: nicht nur neue Materialien ,zeugen* Literatur, und auch nicht nur ,Literatur zeugt
Literatur®, sondern Literatur zeugt auch Literaturwissenschaft, genauso wie Literaturwissenschaft
Literaturwissenschaft zeugen kann, vgl. Yoshihito Ogasawara: ,Literatur zeugt Literatur”. Intertextuelle,
motiv- und kulturgeschichtliche Studien zu Alfred Doblins Poetik und dem Roman Berlin Alexanderplatz. —
Frankfurt am Main, Berlin, Bern 1996 (= Diss. Univ. Kdln 1995) — (brigens wére es ebenso mdglich, dal
Literaturwissenschaft Literatur zeugen konnte; anlaBlich des Nachdrucks der die Buhnenbearbeitungen
beinhaltenden Bande 13 und 14 der Nationalausgabe auflerte Hans-Georg Dewitz in seiner Rezension
(Germanistik 1998, S. 541f.) die Hoffnung, die Neuauflage mége ,einen Anstol3 zur Klarung verbliebener
Fragen [...]*, welche demnach doch bestehen, geben; vgl. zur Einstufung der Quellenlage den Brief von
Herrn Dr. Peter Paul Schneider vom Deutschen Literaturarchiv Marbach vom 26. November 1998, der
unter Verweis auf die Schiller-Nationalausgabe die Quellenerschlielung fur soweit gegeben einstuft, dald
nicht eigens ein Aufenthalt vor Ort vonndten wére.

14 Da sich keine sinnvollere Einteilung aufgedrangt hat.

15 Diese grundsatzliche Unterscheidung zwischen Biihnenbearbeitungen und Ubersetzungen hat sich
plausiblerweise in der Schillerforschung eingebirgert, vgl. stellvertretend: Rudloff-Hille, Gertrud: Schiller
auf der deutschen Bihne seiner Zeit. — Berlin, Weimar 1969, z. B. S. 197; Schiller-Handbuch. Hg. von
Helmut Koopmann in Zusammenarbeit mit der Deutschen Schillergesellschaft Marbach. — Stuttgart 1998,
z. B. S. 729; kiinftig zitiert als Schiller-Handbuch mit Seitenzahl.



benennen waren, da Schiller lediglich das Franzésische gut genug beherrschte, um als
Ubersetzer gelten zu konnen, sowie aus seiner dariiber hinaus noch genauer zu
bestimmenden Tatigkeit als dramaturgischer Berater des ,Othello*-Ubersetzers Heinrich
Vol3. Welcher Art Schillers Methode der Bearbeitung war, falls es die eine Art einer
Bearbeitung bei ihm Gberhaupt gab oder welche Bearbeitungsarten er aus welchen
maoglichen Grinden wahlte, ist dabei genauso von Interesse wie der Versuch einer
systematischen Einordnung in vorher n&her betrachtete intertextualitatstheoretische
Modelle, der bei jeder einzelnen Bearbeitung unternommen werden soll. Aus den
genannten Uberlegungen ergeben sich so, je nach dem Grad der Abweichung des
Hypertextes, der Bearbeitung vom Hypotext, vom Original, mogliche neue Ansatzpunkte
fur eigene Interpretationen der dramaturgischen Arbeiten Schillers.

Vielen, die mich in den verschiedenen Phasen dieser Arbeit auf die unterschiedlichste
Art und Weise unterstitzt, angeregt oder auch teilnehmend ertragen haben, méchte ich
an dieser Stelle herzlich danken: meinen Eltern fir jeglichen Beistand, meinem
Oberstufenlehrer Herrn Studiendirektor Hansdieter Talmon (1), ohne dessen
ermunternde Anteilnahme ich vielleicht nicht den Mut zum Beginn meines Studiums
aufgebracht hatte, meiner ,Ubrigen“ Familie Norbert, Martina, Julia und Nico fir die
manchmal so notwendige Ablenkung, Dr. phil. Claudia Stockinger M.A. fur die
konstruktiven Dialoge in der Anfangszeit meines Promotionsstudiums, meinen
Freunden: Dipl.-Met. Claudia Biegert und Dipl.-Phys. Martin Hafner (besonders fur Hilfe
rund um den PC), Felix Eckerle M.A., Simone Finkele M.A. (fir sehr vieles!), Silvija
Franjic M.A. (nicht nur fur Zeitungs-Artikel), Monika und Markus Grel3, Conny Hofer,
Karin und Matthias Merkel, Katja Schrecke M.A. sowie meinem Oberseminarkollegen
Patrick Benz M.A. und Ulrike Lennartz M.A.; Herrn Professor Dr. phil. Uwe Japp fur die
Anregung meines Magisterarbeitsthemas, aus der spater die ldee zu dieser Arbeit
erwachsen ist, vor allem auch fur die Bereitschaft, als deren Betreuer zur Verfigung zu
stehen; Herrn PD Dr. phil. Stefan Scherer fiir sein pragmatisches Entgegenkommen,
das Zweitgutachten zu Gbernehmen; Herrn Professor Dr. Antonius Lipsmeier daftr, daid
er mir nicht ,nur* einen Arbeitsplatz, sondern gleichzeitig das Gefuhl gegeben hat,
gebraucht zu werden; allen Arbeitskollegen des Institutes fur Berufspddagogik,
insbesondere PD Dr. phil. Ute Clement M.A., Prof. Dr. phil. Dieter Mink M.A. und Frau
Heide Fetzner, fur die horizonterweiternden Gesprache und die angenehme
Arbeitsatmosphére, Dr. phil. Sandra Bohlinger M.A. und Diana Schréter M.A.; der
Badischen Landesbibliothek fur die freundliche Auskunft in Fragen der
Literaturrecherche. Danke!






1. Die Biuhnenbearbeitung als Gattung zwischen Intertextualitdt und
Interdisziplinaritat

Der zentrale Gegenstand der vorliegenden Arbeit sind Schillers dramaturgische
Arbeiten, die er hauptsachlich, jedoch nicht nur far das Weimarer Hoftheater
durchgefihrt hat. Das Textkorpus besteht somit aus den Bearbeitungen des ,Egmont®,
.Macbeth”, ,Nathan der Weise", ,Turandot”, (der hier nicht selbstéandig, d. h. in einem
eigenen Kapitel besprochenen) ,Stella“, ,Encore des Ménechmes" (,Der Neffe als
Onkel“), ,Médiocre et rampant le moyen de parvenir* (,Der Parasit*), ,Phadra“ sowie
,Othello®. Es fehlt in dieser Aufzéhlung Schillers Bearbeitung der ,Iphigenie auf Tauris®,
die sich ,[nJicht erhalten hat“'® und es fehlen Schillers friihe Ubersetzungen Vergils
sowie des Euripides, an deren Auffihrung nie gedacht worden war, zumal nicht am
Weimarer Hoftheater. Die Einschrankung ,hauptséachlich, jedoch nicht nur® hangt damit
zusammen, daf} Schiller-Bearbeitungen auch an anderen Bihnen gegeben wurden:
Zum einen ging er der Téatigkeit des Dramaturgen schon einmal lange vor seiner
Weimarer Zeit nach, ndmlich von 1783-1784 am Mannheimer Nationaltheater. Zum
anderen gab es von den fur die Weimarer Bihne entstandenen Bearbeitungen
gleichfalls Auffihrungen in Lauchstadt respektive Rudolstadt, die vom Weimarer
Hoftheater aus mit betreut wurden. Hinzu kamen andere deutschsprachige Bihnen,
welche sich nach den Auffihrungen in  Weimar die Bihnenbearbeitungen besorgten,
die anschlieBend wiederum Grundlagen fur weitere Auffihrungen bildeten (z. B. in
Dresden, Berlin etc.).17

Solche Biihnenbearbeitungen und Ubersetzungen sind zunachst ganz generell und in
einem durchaus strengen Sinne intertextuell angelegte Texte, da es immer mindestens
einen konkreten vorliegenden Text gibt, auf den die danach entstehende Bearbeitung
rekurriert. Denn Bihnenbearbeitungen, wie im vorliegenden Fall von einem
Dramaturgen — oder auch einem Regisseur vorgenommen, dienen ausschlie3lich dazu,
einen bestehenden Dramentext fir eine ganz spezielle Inszenierung spielbar zu
gestalten. Als mdgliche MalRnahmen stehen hierfir Ergdnzungen, Umstellungen und
Streichungen innerhalb des Textes zur Verfiugung, um auf theaterpraktische

16So Koopmann in einem Beitrag des Schiller-Handbuches, hier S. 739

17Vgl. propadeutisch: Den Beitrag des Hg.s im Schiller-Handbuch, S. 729-742; Koopmann,
Helmut: Friedrich Schiller. 1I: 1794-1805. 2., ergadnzte und durchgesehene Auflage. - Stuttgart 1977, S.
100f.; Wiese, Benno von: Friedrich Schiller. 4., durchgesehene Auflage. - Stuttgart 1978, S. 678-710;
Storz, Gerhard: Der Dichter Friedrich Schiller. - Stuttgart 1959, S. 387-401; zitiert werden die
dramaturgischen  Arbeiten nach: Schillers Werke. Nationalausgabe. Dreizehnter  Band.
Bihnenbearbeitungen erster Teil. Hg. von Hans Heinrich Borcherdt. - Weimar 1996 [zuerst 1949];
Schillers Werke. Nationalaugabe Vierzehnter Band. Buhnenbearbeitungen zweiter Teil. Hg. von Hans
Heinrich Borcherdt. - Weimar 1996 [zuerst 1949]; Schillers Werke. Nationalausgabe. Flnfzehnter Band
Teil 1l. Ubersetzungen aus dem Franzésischen. Hg. von Willi Hirdt. - Weimar 1996, kiinftig zitiert als NA
mit Bandnummer und Seitenzahl, Kommentare mit dem Namen des Herausgebers und der Seitenzahl.



Gegebenheiten, insofern ist die BiUhnenbearbeitung dem Lesedrama diametral
entgegengesetzt, sowie momentan geltende gesellschaftliche Konventionen Rucksicht
nehmen zu kénnen und so entweder einer Zensur zuvor zu kommen oder auf diese
einzugehen. Auch in einem offensichtlich antiquiert geschriebenen Sprachstil
geschriebene Dramen werden auf diese Weise modernisiert.'® Terminologisch laBt sich
die Buhnenbearbeitung klar von der Adapt(at)ion und der Dramatisierung separieren,
welche beide fur das Umarbeiten anderer literarischer Gattungen, z. B. fur das Erstellen
der Buhnenversion eines Romanes, das Einrichten eines nichtdramatischen Textes flr
das Theater stehen.'® Wahrend Hans Brandenburg den Begriff des ,Dramaturgen“ noch
auf sehr umfassende, nicht spezifische Weise verwendet®, reserviert Winfried
Hansmann ihn exklusiv fir den mit dem Theater unmittelbar Befassten.?! Indes kommt
bei Hansmann noch eine weitere Begriffsdifferenzierung ins Spiel: er scheidet
Dramaturgen von den diesen vorausgehenden, im 18. Jahrhundert tatigen
,Theaterdichtern“??, wohingegen die Arbeit der Erstgenannten erst im 19. Jahrhundert
ihren Anfang genommen habe. Die Differenz bestehe laut Hansmann im
Nichtvorhandensein spéter einschlagig gewordener ,dramaturgischer Aufgaben®,
genauer: der ,Lektlre der Sticke, Repertoireplanung, Verkehr mit den Autoren und
Leitung des kunstlerischen Betriebes®, das Wirken der Theaterdichter sei dagegen
beschréankt gewesen auf folgende Punkte:

1. Verfassen von Stlicken zur Belebung und Bereicherung des Spielplans, zur Deckung des Bedarfs an
Novitaten.
2. Verfassen von Gelegenheitsdramatik.

3. Bearbeitungen, Einrichtungen, Ubersetzungen.23

18 Vgl. Theaterlexikon. Begriffe und Epochen, Buhnen und Ensembles, hg. von Manfred
Brauneck und Gérard Schneilin. 3., vollstandig Uberarbeitete und erweiterte Neuausgabe. — Reinbek bei
Hamburg 1992, S. 283f.; Theaterlexikon, hg. von Christoph Trilse, Klaus Hammer und Rolf Kabel. — Berlin
1978, S. 137; Meyers Enzyklopadisches Lexikon in 25 Banden. Neunte, vollig neu bearbeitete Auflage
zum 150jahrigen Bestehen des Verlages. — Mannheim, Wien, Zirich 1979, Bd. 1, S. 254; Bd. 3, S. 668;
Bd. 5, S. 32f.

19Vgl. Theaterlexikon von Brauneck und Schneilin, S. 49f. respektive S. 282; - die Adapt(at)ion ist
darliber hinaus ein breiter eingesetzter Begriff, insofern als hierunter auch Dbeispielsweise die
Zugrundelegung eines Theaterstiickes fir eine Verfilmung subsumiert wird.

20Brandenburg, Hans: Schiller als Dramaturg. In: Ders. (Hg.): Kunst und Kunstler. Gesammelte
Aufsatze. — Stuttgart, Heilbronn 1925, S. 118-123, hier S. 118: ,Schillers Aesthethik des Dramas hat Otto
Falckenberg zu einem Buche ausgebaut [...]. Dieses Buch enthalt Aufsétze Schillers ganz oder teilweise,
Briefe und Briefstellen, vereinzelte Bemerkungen, Gedichte, Entwirfe und schliet sich zu einem
Gesamtbilde von Schillers Aesthetik des Dramas und der Buhne zusammen.” (Hervorhebungen der Verf.)

21 Hansmann, Winfried: Der Dramaturgenberuf. Dramaturgenamt und
Dramaturgenpersoénlichkeiten seit 1800. — Diss. Koln 1954, untersucht er doch den ,Dramaturg[en] in
seiner Stellung innerhalb des Biihnenbetriebes®, vgl. ebenda, S.2.

22 Vgl. hierzu: Didczuhn-Siebert, Rolf: Der Theaterdichter. Die Geschichte eines Biihnenamtes im
18. Jahrhundert. — Diss. Minchen 1934.

23 Hansmann, Der Dramaturgenberuf, S. 3.



Was nun Schillers Zustandigkeitsbereich am Weimarer Hoftheater betrifft, so besteht
kein Zweifel, dal3 er die oben genannten Wirkungsbereiche definitiv Uberboten hat,
berichtet doch der Briefwechsel mit Goethe an verschiedenen Stellen vom
Schriftverkehr Schillers etwa mit Iffland, der nicht nur als Schauspieler auf Gastspiel,
sondern auch als Autor von ihm angeschrieben wurde oder von der Beaufsichtigung der
Proben durch Schiller, im Falle der Abwesenheit Goethes.** Aus diesem Grund scheint
es nicht nur legitim, sondern geboten, die Bezeichnung ,Dramaturg”® auf Schiller
anzuwenden, da im anderen Falle ein eingeschranktes, mithin verzerrtes Bild seiner
Tatigkeit entstiinde.? ,Dramaturgie“?® wiederum denotiert bis zu drei bis heute nicht nur
auf den ersten Blick sehr verschiedene Dinge, ausgehend vom griechischen Begriff und
der meist auf Aristoteles zurickgehenden Bestimmung desselben sowohl als
,schriftiche Verfertigung eines dramatischen Textes’ als auch als ,theatralische
Auffihrung'.?” Der gerade erwahnten Definition wird jedoch im weiteren Verlauf nicht
Folge geleistet, vielmehr wird die mittlerweile gebréuchliche, starker differenzierende
Terminologie, welche die Dramentheorie von der Dramaturgie scheidet, favorisiert und
verwendet.”®

24 Vgl. stellvertretend fur zahlreiche andere Beispiele, die sich finden lieRen, Goethes Brief an
Schiller vom 11. Dezember 1800 beziehungsweise Schillers Antworten hierauf an Goethe vom 11. und
12. Dezember 1800. In: Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe. Hg. von Emil Staiger. Mit
lllustrationen. Bildkommentar von Hans-Georg Dewitz. — Frankfurt am Main 1999, hier S. 887f..

25 Zumal bei Hansmann das Problem, mit welchem auch Schiller sich in hohem Male
konfrontiert sah, bereits aufscheint: als der Definition des Dramaturgen inharent erscheint seine inferiore
Stellung aufgrund seiner Empfehlungs-, aber nicht Entscheidungskompetenz, sein permanent
vorhandenes Dilemma ,in nichts selbstandig und [...] fur alles verantwortlich* zu sein, vgl. Hansmann, S.
162f..

26 Vgl. Lessing, der ,Dramaturgie” in seiner ,Hamburgischen Dramaturgie* in diesem Sinne
anwendet: Gotthold Ephraim Lessing. Werke. Vierter Band. Dramaturgische Schriften. — Miinchen 1973,
hier S. 233 [Hamburgische Dramaturgie, Ankiindigung].

27 Als wenig distinkt erweist sich hier das von Brauneck und Schneilin hg. ,Theaterlexikon®,
welches (S. 285f.) die folgende Definition Monika Sandhacks bietet: ,1. Arbeitsbereich im Theater und die
Tatigkeit des Dramaturgen. 2. Das auf die praktisch-szenische Realisierung von Stlicken bezogene
Kompositionsprinzip des Dramas, die Art seiner dufReren Bauform und inneren Struktur. 3. Die Theorie
von der Kunst und Technik des Dramas als Teilgebiet der Poetik.”

28 Diese Trennung wird im neubearbeiteten ,Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft*
vorgenommen — u. a. mit dem berechtigten Hinweis darauf, daf3 ,die Berufsbezeichnung Dramaturg [...]
nicht den Dramenschriftsteller oder —poetiker, sondern den Berater des Regisseurs und der
Theaterdirektion“ (Bd. I, S. 399) fasse. Der Begriff wird beschrankt auf die ,Lehre von der Technik und
Kunst des Dramas unter besonderer Beriicksichtigung der Mdoglichkeiten seiner theatralischen
Auffihrung” (ebenda) respektive auf das ,Biro und Tatigkeitsfeld des Dramaturgen“ (Bd. I, S. 401),
wohingegen die Dramentheorie das ,Teilgebiet der Literaturwissenschaft* beschreibe, welches ,die
Gesamtheit begrifflicher Systematisierungen in bezug auf Theatersticke umfal3t® (Bd. I, S. 402), in:
Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neubearbeitung des Reallexikons der deutschen
Literaturgeschichte gemeinsam mit Harald Fricke, Klaus Grubmdiller und Jan-Dirk Miller hg. von Klaus
Weimar. Bd. I. A-G. — Berlin, New York 1997.



All die Definitionen mit ihren korrekten Grenzziehungen scheinen mir jedoch einen
zentralen Bereich, der hier zum Tragen kommt, entweder auszuklammern oder
unbertcksichtigt zu lassen. Die Grenzziehung, die den Dramaturgen vom
Dramentheoretiker wie vom Dramatiker scheidet, scheint, wie zu Aristoteles’ Zeiten,
theoretisch leichter mdglich als am konkreten Beispiel — und zwar, da alle drei
Funktionen oft von ein und derselben Person ausgelbt werden. Mehr noch: das
Interesse am Dramaturgen wachst, zumal aus literaturwissenschaftlicher Sicht,
sicherlich dann, wenn er auch zumindest auf einem der beiden anderen Gebiete in
Erscheinung getreten ist. Wie 0Ofter, wenn der Bearbeiter auch selbst Dramatiker ist — es
sei in diesem Konnex stellvertretend an Johann Wolfgang von Goethe und seine
Inszenierungen beispielsweise von Shakespeares ,Romeo und Julia“, Caldérons ,Der
standhafte Prinz* oder Kleists ,Kathchen von Heilbronn“, an Bertolt Brecht und seine
Aktualisierung des ,Hofmeister” von Jakob Michael Reinhold Lenz oder an Heiner
Millers Shakespeare-Inszenierungen erinnert - flieRen auch dramatische Aspekte mit in
die Buhnenbearbeitung ein. Damit ist gemeint, dal gegenuber der Vorlage durchaus
auch Anderungen vorgenommen werden, die sich nicht oder nicht nur mit der
Anpassung an die buhnenpraktischen Gegebenheiten erkléaren, vielmehr aus anderen
Grinden, und zwar solchen der vermeintlichen Verbesserung gemald den
dramentheoretischen Uberzeugungen des jeweiligen Bearbeiters. Im besonderen
scheint auf eventuelle Gattungsentsprechungen zu achten zu sein, also in dem Fall, dai3
der Bearbeiter in der gleichen Gattungsdisziplin, der Komddie, der Tragddie etc. selbst
tatig ist. Im Falle Schillers, der explizit auf allen drei Gebieten, dem dramatischen, dem
dramentheoretischen und dem dramaturgischen, tatig gewesen ist, gelten diese
Beobachtungen insbesondere.

Hinzu kommt ein temporarer Aspekt, eine Schillersche Besonderheit: Schiller hat, wohl
kaum aus theaterpraktischen Erwagungen, waren doch seine frihen Dramen Die
Réauber, Die Verschworung des Fiesco zu Genua und vor allem das sehr erfolgreiche
Kabale und Liebe alle bihnentauglich im Sinne von auffihrbar, seine Plane, neue
Fassungen dieser frihen Sticke fur die Weimarer Bihne zu erstellen, mutmaflich
aufgrund seines mittlerweile weiter entwickelten Dramenverstandnisses®, welches er in
Uber naive und sentimentalische Dichtung darlegte, nie in die Tat umgesetzt. Ob
Schiller freilich selbst sich bei seinen folgenden Dramen wie bei den von ihm
vorgenommenen Bearbeitungen an seinen theoretisch formulierten poetischen
Uberzeugungen orientiert hat, ist eine andere, weiter zu verfolgende Frage. Zu
prazisieren ware weiterhin, ob und inwieweit Schiller den Aspekt der Aktualisierung, der
der Buhnenbearbeitung definitorisch eingeschrieben wurde, umgesetzt hat, zumal eine
bloRe (tages-)politische Perspektive, welche seine ldee der &sthetischen Autonomie

29 Vgl. hierzu das entsprechende dramentheoretische Kapitel.

10



unterminierte, in seinem Falle eher nicht erwarten ware.*® Biihnenbearbeitungen
markieren wohl theatergeschichtlich bedeutsame Durchgangsstationen, doch lassen sie
sich nicht auf bloRes Aktualisieren reduzieren. Vieles scheint zusatzlich zu den
benannten Kriterien darauf anzukommen, inwieweit sich der Dramaturg als Kritiker oder
als Unterhéandler, als Richter oder als Anwalt des vorliegenden Stiickes respektive
seines Verfassers versteht. Ein enger Zusammenhang zum zuvor angesprochenen
dramentheoretischen Hintergrund liegt auf der Hand, gentgt aber nicht ganzlich, um
diesen Umstand zu fassen. Denken liel3e sich etwa an Affinitaten zu bestimmten Stoffen
und Motiven, welche der Dramaturg, hinter dem ein eigenstéandiger Dramatiker steckt,
mit dem Autor des Hypotextes teilt. Eine hieraus abgeleitete These kdnnte lauten: Bei
den vorliegenden dramaturgischen Arbeiten handelt es sich ihrerseits um
Interpretationen Schillers, die u. a. vor dem Hintergrund seines eigenen poetischen wie
theoretischen Schaffens zu sehen sind. Dal3 es sich, proleptisch formuliert, bei den
eben umrissenen Erganzungen zur Definition der Bihnenbearbeitung um Phanomene
handelt, die die Intertextualitatstheorie unter der Architextualitdt subsumiert, mag ein
zusatzlicher Hinweis auf ihre Zugehorigkeit zum Zentrum dieser Theorie sein.®* Der
Verfasser der ,Hamburgischen Dramaturgie®, durch den der Terminus innerhalb der
Literaturwissenschaft erstmals prominent gemacht wurde, hat sich weder in diesem
Werk noch Uberhaupt wahrend seiner Arbeit am Hamburger Nationaltheater in der
umfassenden Weise betétigt, wie dies fur Schiller am Weimarer Hoftheater zutraf.
Vielmehr zeigt die Lektlre Lessing hier als Kritiker der aufgeflihrten Stlicke sowie gegen
Ende immer starker als Anwalt in eigener Sache, da er dieses Forum zur Fortsetzung
seiner bereits mit den ,Literaturbriefen**> begonnenen Profilierung gegen das von
Gottsched propagierte franzésische Drama nutzte. Er selbst nahm keine Einrichtung von
Dramen fur das Theater vor.

Genau genommen sind Bearbeitungen von Dramen bereits schon das, was heute unter
dem Stichwort ,Intermedialitat” subsumiert wird, handelt es sich doch um die Umsetzung
von etwas schriftlich Abgebildetem auf die Bihne eines Theaters und somit um die
Transposition von einem System in ein anderes.** Da dies so ist und da diesem

30Vgl. hierzu Michaelis, Rolf: Schillers ,Titanic“. — In: Die Horen. Geschichte einer Zeitschrift von
R. M.. — Weimar 2000, vor allem S.17-21.

31Schillers AuBerung gegeniiber Korner in seinem Brief vom 24. Marz 1800 erweist sich in
jedem Fall als kompatibel zum vorliegenden theoretischen Hintergrund: ,Uberdem ist ein Kunstprodukt
[konkret schreibt Schiller hier vom Wallenstein und daran vorgenommenen Anderungen, Anm. der Verf.]
insofern es mit Kunstsinn entworfen ward, ein lebendiges Werk, wo alles mit allem zusammenhéngt, wo
an nichts geruckt werden kann, ohne alles von der Stelle zu bewegen. [...]Y, vgl. Briefwechsel zwischen
Schiller und Kérner. Hg. und kommentiert von Klaus L[eo] Berghahn. — Miinchen 1973, S. 301.

32Einschlagig hierfur ist immer wieder und immer noch: Briefe, die neueste Literatur betreffend.
1759-1765. Erster Teil. VIl. Den 16. Februar 1759. Siebzehnter Brief. In: Gotthold Ephraim Lessing:
Werke. Fiinfter Band. Literaturkritik, Poetik und Philologie. — Mlinchen 1973, S. 70-73.

33Vgl. Helbig, Joérg: Intermedialitdt. Theorie und Praxis eines interdisziplindren
Forschungsgebiets. - Berlin 1998. Auf diesen Aspekt wird weiter unten noch einmal kurz eingegangen

11



Unterschied, der das Thema in seiner spezifischen Weise erst konstituiert, Rechnung zu
tragen ist, soll zunéchst ausfuhrlich geklart werden, was unter ,Intertextualitat”
verstanden wird, was genau mit den einzelnen aus dieser Theorie entstammenden, mit
dieser Theorie verbundenen Termini in den folgenden Kapiteln gemeint ist.

Erste theoretische Annaherung: Intertextualitat

Unter dem Begriff der ,Intertextualitat®, der Ende der sechziger Jahre von der
bulgarischen Literaturwissenschaftlerin Julia Kristeva gepragt wurde, wird - ganz
allgemein formuliert - der Bezug von Texten auf andere Texte verstanden. So sind
beispielsweise Allusionen, Zitate, Ubersetzungen oder Parodien unterschiedliche
Auspragungen von Intertextualitat.®*

Kristeva repristiniert bei der Beschreibung ihres Intertextualitatsbegriffs Michail Bachtins
grundlegende Gedanken zu dessen Begriff der ,Dialogizitat. In ,Die Asthetik des
Wortes*®* unterscheidet Bachtin die Begriffe ,Dialog®, welcher eine offene
Auseinandersetzung divergierender Standpunkte meint, vom ,Monolog®“, welcher im
Gegensatz dazu Tradition und Autoritat bekraftigt. Die hieraus ableitbaren Prinzipien
von Dialogizitat und Monologizitat bestimmen laut Bachtin die Gesellschaft ebenso wie
die Sprache und die Kunst. Diese Dichotomie erkennt Bachtin in verschiedenen Formen
von Literatur: Der ,neuzeitliche Roman®, so Bachtin, ist seinem Wesen nach dialogisch -
die Poesie, der Ritterroman, Barockromane dagegen sind monologisch.*® Im
»polyphonen Roman* b3t ,das einzelne Wort seinen Absolutheitsanspruch® ein, d. h. es
ist nicht langer ,auf die eine kanonisierte Wahrheit* festgelegt, es ist ,anfechtbar
geworden und perspektivisch relativiert [..].“*” Denn ,[...] jedes konkrete Wort (die
AuRerung) [findet] jenen Gegenstand, auf den es gerichtet ist, immer schon sozusagen
besprochen, umstritten, bewertet vor und von einem ihn verschleiernden Dunst
umgeben oder umgekehrt vom Licht tGber ihn bereits gesagter, fremder Woarter erhellt.

werden; vgl. Balme, Christopher: Einfihrung in die Theaterwissenschaft. — Berlin 1998, S. 147 resp. S.
154ff., der das Theater sowohl in seiner Innovationsféhigkeit als auch in seiner Vorbildfunktion darstellt
und den Medienwechsel als eine Form der Intermedialitat definiert (hinzu kommt die Intermedialitat als
Sonderform der Intertextualitét sowie der Versuch, ,in einem Medium die &sthetischen Konventionen und /
oder Seh- und Horgewohnheiten eines anderen Mediums zu realisieren®).

34Vgl.: Pfister, Manfred: Intertextualitat. In: Moderne Literatur in Grundbegriffen. Hg. von Dieter
Borchmeyer und Viktor Zmegac. - Weinheim 1987, S. 197-200.

35Vgl. Bachtin, Michail: Die Asthetik des Wortes. - Frankfurt am Main 1979.

36Vgl. ebenda, S. 165f. Ob diese These so unwidersprochen stehenbleiben darf, wére eine
lohnende Frage, vor allem da es auch bei den von Bachtin angesprochenen Gattungen verschiedene
Lesarten gibt, die jedoch, wie ,Lesart* wortlich aussagt, vom Leser aus dem Text herausgefiltert werden.
Was Bachtin freilich an der zitierten Stelle meint, ist das Kriterium, daf3 innerhalb des zu interpretierenden
Textes als Charakteristikum des Modernen mindestens zwei voneinander zu scheidende Perspektiven
thematisiert werden muissen, dies nennt er folgerichtig ,dialogisch.”

37Vgl.. Pfister, Manfred: Konzepte der Intertextualitdt. In: Intertextualitdt. Formen, Funktionen,
anglistische Fallstudien. Hg. von Ulrich Broich und Manfred Pfister unter Mitarbeit von Bernd Schulte-
Middelich. - Tlbingen 1985, S. 1-30, hier S. 4.

12



[...]“38 Diese Beobachtungen Bachtins, die hier auf die Literatur des zwanzigsten,
hochstens noch spaten neunzehnten Jahrhunderts eingeschrankt werden, sind
allerdings, auch bei Einhaltung des dialogischen Prinzips innerhalb des Textes,
gleichfalls auf Literatur, die dem ,Neuzeitlichen* vorausgeht, anwendbar.*® Zu denken
waére etwa an die diametral entgegengesetzte Einschatzung der Lage bei Egmont und
Oranien oder bei Turandot und Altoum - oder an die antipodische Konstellation Phadra
— Avricia.

Bachtins Konzept der Dialogizitat analysiert hauptsachlich die unterschiedlichen, sich
Uberlagenden Bedeutungen eines jeweiligen Textes (in einem Roman z. B.
verschiedene Perspektiven oder Haltungen einzelner Figuren zu einem Thema) oder
eines einzelnen Wortes. Weitere Texte, die vergleichend herangezogen werden kdnnten
oder andere Bedeutungszuschreibungen eines einzelnen Wortes, welche in dem
bestimmten Text nicht vorkommen, spielen dagegen keine Rolle. Der Ausgangspunkt
der Intertextualitatstheorie ist folglich nicht intertextuell, sondern intratextuell.*® Bachtin
richtet sein Augenmerk auf die Relation zwischen ,fremder und eigener Rede" innerhalb
eines dialogischen Textes. An eben diesem Punkt knupft Kristeva an. Fir sie ist das
dem Dialogischen inharente kontraideologische, weil pluralistische Moment das
eigentlich Bestechende an Bachtins Ansatz. Kristeva geht allerdings auch von Bachtin
ab und tber ihn hinaus, indem sie - zunachst noch eng an ihn angeschlossen - den Text
»als ein Mosaik von Zitaten® definiert, zugleich aber den , Textbegriff, wie Pfister zurecht
heraushebt, ,radikal erweitert” und ,alles, oder doch zumindest jedes kulturelle System
und jede kulturelle Struktur* zum Text deklariert.41 Laut Kristeva ist somit alles Text, alles
intertextuell.42 Ein grundlegender Unterschied zwischen Bachtin und Kristeva besteht,
das lait sich bereits anhand der hier sicherlich verknappenden Darstellung der beiden
Positionen ablesen, bei der Einstufung vom Verhaltnis von Subjektivitat/vom Subjekt
zum Text und damit zur Intertextualitat. Wahrend bei Bachtin innerhalb des Textes, der
durchaus auch mit dem nicht ausdricklichen literarischen Zeitgeist in einen Dialog tritt,

38Vgl. Bachtin, Die Asthetik des Wortes, S. 169f..

39Vvgl. z. B. Kihlmann, Wilhelm (Hg.): Intertextualitéat in der frihen Neuzeit: Studien zu ihren
theoretischen und praktischen Perspektiven. - Frankfurt a. M., Berlin, Bern 1994; da Intertextualitat als
grundsatzlich gegeben angenommen werden kann, es Intertextualitdt mithin auch schon vor der
Einflhrung des Terminus gab, muf3te sie sich, wie mit dem Literaturhinweis belegt, an frilheren Texten
nachweisen lassen. Jede Theorie wird zudem umso fundierter, je allgemeiner sie anwendbar, praktikabel
ist, bleibt indessen eine Theorie nur durch die ihr zugrunde gelegten Texte determiniert und halt einer
Uberpriifung etwa durch andere Texte derselben Gattung nicht stand, dann bleibt sie eher kontingent
denn distinkt.

40VgI. dazu Pfister, Konzepte, S. 5, der die anderen Anséatze, so von T. S. Eliot oder Jurij
Tynjanow, mit beriicksichtigt, die beide in der Beobachtung Ubereinstimmen, daf3 ,sich Literatur vor allem
in der Reaktion auf vorgegebene Literatur weiterentwicklt.

41VgI. Pfister, Konzepte, S. 7.
42\/gl. Semeiotica 1 (1969), S. 422-448, hier S. 443.

13



mehrere subjektive Standpunkte eingenommen werden (kénnen), ja mehrdeutige -
sogenannten polyloge - pluralistische Sichtweisen an bestimmte Subjekte gekoppelt
sind, negiert Kristeva jegliche Existenz von subjektiver Sichtweise oder von individueller
Autorschaft, denn: ,[...] nous définissons le texte comme un appareil translinguistique
qui redistribue I'ordre de la langue [...].“43

Bei Kristeva - wie im Poststrukturalismus und Dekonstruktivismus allgemein - erscheint
weder der Autor noch das Werk als individuell. Ahnlich wie Kristeva sieht dies Michel
Butor: Il n’y a pas d’ceuvre individuelle. [...]“44 Pfister charakterisiert den Weg, den u. a.
Kristeva und Butor beztiglich des Verstandnisses von dem, was als ,Text* gelten kann,
einschlagen, wiederholt und treffend als das Verfahren eines regressus ad infinitum, da
,<die einzelnen subjektlosen Texte [...] immer wieder auf andere und prinzipiell auf alle
anderen [...]“ Bezug nehmen, und sozusagen als ,[...] Teil eines texte géneral, der mit
der Wirklichkeit und Geschichte, die immer schon ‘vertextete’ sind," zusammenfallen.45
Fur den extremen Standpunkt zur Intertextualitat - Kristevas im besonderen sowie der
Dekonstruktivisten und Poststrukturalisten im allgemeinen -, der aufgrund seiner
Entgrenztheit langst nicht nur eine literaturwissenschaftliche Methode, welche sich
hauptsachlich mit der Moderne beschéftigt, reprasentiert, sondern weit dartber
hinausgehend eine Art Manifest fur neuartiges Schreiben insgesamt bedeutete, fanden
sich zahlreiche verschiedene Gegenstimmen und Kritiker, die nach und nach andere, im
folgenden noch naher zu erlauternde Definitionen entwickelten, so dal} Kristeva
schliel3lich die Konsequenz zog, indem sie den Begriff ,Intertextualitat* durch denjenigen
der ,Transposition* ersetzte, um dergestalt ihren Ansatz deutlich von den ihr
widersprechenden Richtungen abzugrenzen.46

Den Kritikern dieses Ansatzes geht es, bei allen Unterschieden, die sich zwischen den
einzelnen Positionen feststellen lassen, um die Nutzbarmachung und die
Handhabbarkeit des Intertextualititsbegriffs fur die Interpretation von konkreten
literarischen Texten. Denn wenn sich alles auf alles bezdge, wenn in keiner Weise
eingegrenzt wirde, dal’ es sich zum mindesten um schriftlich fixierte, um poetische,
literarische Texte handelt, was aus den anféanglichen Positionen Kristevas gerade nicht
klar hervorgeht, dann gébe es nicht nur eine unliberschaubare Textmenge, wie u. a.
Pfister vollkommen zurecht hervorhebt, sondern die Interpretation ware damit fast schon
arbitrar, weil keine Argumentation dariber mehr vonnéten wére, warum respektive in
welcher Weise zwei Texte aufeinander bezogen wirden. Die Mdoglichkeiten der

43v/gl. Kristeva, Julia: Sémeiotiké: Recherches pour une sémanalyse. - Paris 1969, S. 113
respektive: Textsemiotik als Ideologiekritik. Hg. von P. V. Zima. - Frankfurt am Main 1977, S. 194-229,
hier S. 194.

44v/gl. L'Arc 39 (1969), P. 2.
45Vg|. Pfister, Konzepte, S. 9, S. 12; vgl. Pfister, In: Moderne Literatur in Grundbegriffen, S. 198.
46Vg|. Kristeva, Julia: La Révolution du langage poétique. - Paris 1974, insbesondere S. 59f..

14



Interpretationen steigen damit bis ins Unermef3liche. Daraus erwachst wiederum das
Problem der Uberprufbarkeit der Interpretationen. Ist eine Vermeidung von drohender
Nivellierung, von wertungsfreier Gleichmacherei das Ziel beim Umgang mit Texten - und
dies scheint tatsachlich notwendig -, dann sind klar aufgezeigte Zusammenhange der
einzelnen Texte untereinander wichtig, wobei solche Zusammenhénge sicherlich immer
wieder neu hergestellt werden k(’)'nnen.47 Denn um die Seri6sitat einer Interpretation
beurteilen zu konnen, miRte als Grundvoraussetzung die Textkenntnis der
betreffenden, zugrunde gelegten Texte gewahrleistet sein. Wer kennt indessen alle
Texte, noch dazu, wo eine Unterscheidung zwischen Primar- und Sekundarliteratur, die
ohnehin stillschweigend, neben vielem anderen, eliminiert worden ist, gar nicht mehr zu
treffen ist? Dieses frihe Modell liefert zudem wenigstens implizit die Lizenz dazu,
bisherige Verstandigungskategorien wie etwa diejenige der Textgattung zu
vernachlassigen oder aufzuheben, was eine anschlieBende Zuordnung oder Bewertung
von Texten ebenfalls erschwert, da entsystematisiert. Die sich extrem schwierig
gestaltende bis unpraktikable Durchfiihrung dieser Intertextualitatsdefinition ist
offenkundig. Alarmierend an diesem Ansatz ist indessen noch etwas ganz anderes:
Konsequent zu Ende gedacht wird hiermit - aus den eigenen Reihen noch dazu - nichts
anderes als die Wissenschaftlichkeit der Literaturwissenschaft selbst in Zweifel
gezogen. Welche Frage koénnte fur die Literaturwissenschaft fundamentaler sein als
diejenige nach dem zu Grunde gelegten Textbegriff und dem damit gleichfalls zur
Disposition stehenden Begriff des Experten fir Texte?48

47VgI. Japp, Uwe: Beziehungssinn. Ein Konzept der Literaturgeschichte. - Frankfurt am Main
1987, S. 239.

48VgI. stellvertretend fur eines sehr breit angelegte, lebhafte Debatte: Barner, Wilfried: Kommt der
Literaturwissenschaft ihr Gegenstand abhanden? Voriuberlegungen zu einer Diskussion. In JbDSG 41
(1997), S. 1-8; Fohrmann, Jurgen: Kurze Einfihrung: Was ist germanistische Kompetenz? In: Mitteilungen
des Deutschen Germanistenverbandes. Kompetenzen und Schliisselqualifikationen. 44. Jg. Heft 4 (1997),
S. 3ff.; — die Tatsache, dal} die negativ besetzte Einschatzung keine ephemere Erscheinung darstellt,
illustriert Honold, Alexander: Dehniibungen der Deuter. Wie die internationale Germanistik in Wien ihre
Krise kurierte. In: FAZ. Zeitung fir Deutschland 19. September 2000, S. 58; Die germanistische
Gretchenfrage regte Helmut Arntzen zu einem Buch mit dem Titel ,Unsinn und Sinn der Germanistik* an
(Weinheim 1996, hier S. 8f.;), in welchem er die Indienstnahme des Faches von Seiten der Ideologie und
der Politik als einen eminent wichtigen Grund fir das Unbedeutendwerden der Philologie identifiziert; vgl.
weiter: Jaul3, Hans Robert: Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften im Dialog der Disziplinen. In:
Geisteswissenschaften heute. Eine Denkschrift. Von Wolfgang Frihwald, Hans Robert Jaul3, Reinhart
Koselleck, Jurgen Mittelstral3, Burkhart Steinwachs. - Frankfurt am Main 1991 (=stw 973), S. 45-72, hier
S. 45. Allmé&hlich kommt in wissenschaftlichen Kreisen die Erkenntnis auf, die Literaturwissenschaft habe
auch eine an der ,kulturellen Offentlichkeit* sich orientierende Aufgabe, vgl. VoRkamp, Wilhelm: Jenseits
der Nationalphilologien: Interdisziplinaritat in der Literaturwissenschaft. In: Wie international ist die
Literaturwissenschaft? Hg. von Lutz Danneberg und Friedrich Vollhardt in Zusammenareit mit Hartmut
Bdhme und Jérg Schonert. - Stuttgart, Weimar 1996, S. 88; vgl. aktuell: Jirgen Kaube: Uns braucht jeder.
Der Betrieb nickt ab: Zur Lage der Geisteswissenschaften. In: FAZ. Zeitung fir Deutschland. Nr. 286, S.
33 vom 9. Dezember 2002.

15



Ob die Germanistik im besonderen oder die Geisteswissenschaften im allgemeinen
kritisch-selbstkritisch beleuchtet werden, die Fundamentalitat der Kritik verbietet es, sich
der Diskussion durch einen leichtgewichtigen Einwurf zu entziehen, gerade weil sie

im [...] Rahmen der philosophischen Fakultat [...] von Haus aus fachubergreifend konstituiert [waren]. [...]
Zum Studium von Literatur [...] wurde und wird immer noch historische Anschauung, sprachliche
Kompetenz, Verstandnis philosophischer Begriffe und asthetisches Urteil erfordert. Fir die anderen
Disziplinen gilt das Entsprechende. [...] ¢

Ebensowenig entledigt man sich des Problems, indem die Geisteswissenschaften
kurzerhand in ,Kulturwissenschaften* umdeklariert werden, obwohl gegen den Begriff
und gegen Wandel nichts einzuwenden ist. BloR3: Die Tradition, in der dieser
Wissenschaftszweig steht, bleibt die gleiche - und Kultur ist ohne Geist nicht zu
denken.® Aus profunden Griinden gibt es Einwande gegen solche Theorieentwiirfe wie
denjenigen Kristevas, bei dem ohne Berlcksichtigung starkerer oder schwécherer,
deutlicherer oder eher marginalerer Bezlige oder Affinitdten einzelner Passagen des
texte général untereinander, nivellierend alles auf alles rekurriert, jede der potentiellen
Relationen so bedeutend ist wie jede andere. Hinzu kommt die nicht klar konturierte
Rolle der Literaturwissenschaft.51

49vgl. JauR, Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften, hier S. 61.

50Vgl. VoRRkamp, Wilhelm: Literaturwissenschaft und Kulturwissenschaften. In: Interpretation
2000: Positionen und Kontroversen. Festschrift zum 65. Geburtstag von Horst Steinmetz. Hg. von Henk
de Berg und Matthias Prangel. — Heidelberg 1999, S. 183-199, hier S. 188: ,Dem Einheits-, Synthese- und
Totalitétsstreben der Geisteswissenschaften wird die diskursive Vielfalt und dissoziierende Struktur der
Kulturwissenschften gegenubergestellt. ,Anders als der unifizierende Geist-Begriff, dem es um die
Konstanz des Eigenen geht, markiert der der Kultur in der Regel Differenz’ [...]. Dies ist um so
naheliegender bei jenen Vorstellungen und Vorschlagen, die Kultur als ‘Text’ bestimmen [...].“

Slvgl. Boshme, Hartmut: Zur Gegenstandsfrage der Germanistik und Kulturwissenschaft. In:
JbDSG 42 (1998), S. 476-485, hier bes. S. 479 (zweiter Abschnitt) mit Schlaffer, Heinz:
Unwissenschaftliche Bedingungen der Literaturwissenschaft. In: JobDSG 42 (1998), S. 486-490, hier bes.
der Schluf3satz; vgl. auch die anderen in diesem Band abgedruckten Positionsbestimmungen sowie Haug,
Walter: Literaturwissenschaft als Kulturwissenschaft?, Graevenitz, Gerhart von: Literaturwissenschaft und
Kulturwissenschaft. Eine Erwiderung, Haug, Walter: Erwiderung auf die Erwiderung . In: DVJS 73 (1999),
S. 69-94, S. 94-116, S. 116-121, die belegen, wie lebhaft die Diskussion momentan gerade wieder im
Gang ist. Eine standige Selbstvergewisserung bezlglich der eigenen Disziplin scheint in der Tat
unumgehbar. Als Beleg fir die durchaus umfassend zu nennende Problemstellung, welche die
Geisteswissenschaften (oder Kulturwissenschaften) zu bewaltigen haben, vgl. stellvertretend: Hemmati,
Minu und Kai Buchholz: Vom Nutzen der Geisteswissenschaften. In: Universitas. Zeitschrift fir
interdisziplindre Wissenschaft 53 (1998), S. 1074-1086, hier bes. S. 1075f., wobei die Argumentation
durchaus in Richtung der Bohmeschen ,Beobachtungshorizonte® (S. 479) tendiert - vergleichsweise
entspannt aufgeworfen wird dagegen eine so berechtigte wie interessante Binnendiskussion wie diejenige
Uber das Verhaltnis von Literaturkritik und Literaturwissenschaft, vgl. hierzu Lammert, Eberhard:
Literaturkritik - Praxis der Literaturwissenschaft? In: Literaturkritik - Anspruch und Wirklichkeit. DFG-
Symposium 1989. Hg. von Wilfried Barner. - Stuttgart 1990 (=Germanistische-Symposien-Berichtsbande
12), S. 129-139. Im Ubrigen betreibt jeder, der Literaturwissenschaft betreibt, auch Literaturkritik — doch
umgekehrt betreibt nicht jeder Literaturkritiker auch Literaturwissenschaft.

16



Der Ort der Literaturwissenschaft befindet sich schon seit langerem in einem
Niemandsland zwischen einerseits Horizonterweiterung und andererseits Eskapismus,
wobei die Frage nach der praktischen Lebenshilfe der Literatur zum einen von jedem
einzelnen fur sich selbst beantwortet werden muf3 und sich diese praktische Lebenshilfe
zum anderen allenfalls in einem nichtwissenschaftlichen Zusammenhang vollzieht.>?
Stierle, um auf die Diskussion der intertexualitattheoretischen Modelle
zurlickzukommen, bestreitet, rekurrierend auf die ihm vorausgehende Theorie des texte
géneéral, keineswegs, dal3 ,[p]rinzipiell [...] jedes Werk mit jedem korrelierbar [...]* sei,
wendet sich aber explizit gegen die Leugnung der Identitat eines Werkes und der damit
einhergehenden Aberkennung der Autorschaft eines ndher kennzeichenbaren
Subjektes.53 Er schrankt den Ausschnitt seiner Intertextualitatsdefinition sehr prazise ein,
um auf diese Weise distinkt benennbare Bezlige zwischen einzelnen Texten herstellen
zu kobnnen. Bezige konnen sowohl produktionsasthetischer als auch
rezeptionsasthetischer Art sein. D. h. sie kdnnen bei der Produktion des Textes fur den
Autor/fir das Werk oder aber fur die Lektlre/fur die Rezeption relevant sein, jedoch
nicht notwendigerweise in beiden Fallen gleichzeitig:

[...] Der Text als Werk spielt durch die Verfahren der partiellen Konvergenz ein anderes Werk herein,
macht es gegenwartig durch die Weise des Hereinspielens und gibt ihm so eine spezifische Konturiertheit,
die es von sich selbst aus noch nicht hat. [...] Der hereingespielte Text ist dariiber hinaus auch gar nicht
als Text hereingespielt, sondern als Erinnerung an die Lekéglre eines Textes, das heif3t als angeeigneter,

umgesetzter, in Sinn oder Imagination Uberflhrter Text.[...]

Zudem fihrt Stierle Erscheinungsformen der Intertextualitat ,im eigentlichen Sinne* an:
Die Ubersetzung besitzt bei ihm die Funktion, den abwesenden Text gegenwartig zu
halten und tbernimmt in der Fremdsprache die Funktion des Originals, ist gleichsam der
fremde Text unter den Bedingungen der eigenen Sprache. Als ,,Abbild des Abbilds* liegt

52 Siehe dazu stellvertretend den bereits 1991 erschienenen, von Frank Griesheimer und Alois Prinz hg.
Band ,Wozu Literaturwissenschaft? Kritik und Perspektiven* (Tldbingen 1991) und darin Griesheimers
LEinfihrung und Uberblick*, der der Literaturwissenschaft ihre soziale Funktion attestiert (z. B. S. 37) ,
wéahrend Roger Willemsen, an seinen Beitrag unmittelbar anschlieRend, im Ausliben dieser universitaren
Disziplin eine ,Lebensflucht alter Dozenten* erblickt (hier S. 53). Dal3 indessen die Horizonterweiterung
und der Eskapismus nicht in jedem Fall einander sich widersprechende Ph&anomene sind, vereinfacht das
anhéangige Problem keineswegs. Denkbar wére etwa folgende Haltung: Ein Rezipient / Interpret erweitert
zwar durch die Lektlre des von ihm erst noch zu interpretierenden Textes (theoretisch) seinen Horizont,
wendet die hinzugewonnene Kenntnis, sein Mehr-Wissen jedoch nicht (automatisch) kinftig, bei weiteren
Interpretationen oder in (lebenspraktischen) Situationen, an.

53Vg|. Stierle, Karlheinz: Werk und Intertextualitét. In: Dialog der Texte. Hamburger Kolloquium
zur Intertextualitat. Hg. von Wolf Schmid und Wolf-Dieter Stempel. - Wien 1983. (= Wiener Slawistischer
Almanach Sonderband 11), S. 7-26.

54Vg|. Stierle, Werk und Intertextualitat, S. 8ff..

17



dabei eine eindeutig artikulierte Form der Intertextualitat vor.>® Die Ubersetzung ist
demnach als eine zentrale Form der Intertextualitat.

,Die Ubersetzung ist vielleicht die intimste und unerbittlichste Form der Kritik [...], lautet
eine der griffigeren Definitionen.>® Inharent ist ihr damit die so formelhafte wie
zutreffende Aussage, hinter jeder Ubersetzung stecke bereits eine Interpretation, so da
von einer exakten Wiedergabe des Originals strictu sensu nicht (mehr) gesprochen
werden kann.>” Aber ist es tatsachlich so einfach? Verhélt sich der Ubersetzer immer
kontrar zu seinem Ausgangstext? Mdoglicherweise rihrt diese pointierte Zuspitzung
daher, dal3, wie es durchaus o6fter der Fall ist, so auch bei den vorliegenden Texten, ein
Dichter einen anderen Dichter Ubersetzt. Unter Umstanden erhtht der Umstand die
Wahrscheinlichkeit der Eigenméachtigkeit des Ubersetzenden. Die literarische
Ubersetzung, um den vielschichtigen Begriff ein erstes Mal einzugrenzen, differenziert
sich ihrerseits in drei unterschiedliche Auspragungen: die Ubersetzung, die Ubertragung
sowie die Nachdichtung.®® Eines der zentralen Anliegen der Ubersetzung ist dabei die
ErschlieRung der, hier kanonisch aufgefalten, Weltliteratur.>

55Vgl. Zima, Peter V.. Komparatistik. Einfihrung in die Vergleichende Literaturwissenschaft.
Unter Mitarbeit von Johann Strutz. — Tubingen 1992. (=UTB 1705), S. 200f., wo die literarische
Ubersetzung als ,intertextueller ProzeR* charakterisiert wird — gleichzeitig relativiert sich diese
Feststellung, siehe hierzu S. 204.

56Vgl. Diderots Schatten. Unterhaltungen, Szenen, Essays. Ubersetzt, bearbeitet und erfunden
von Hans Magnus Enzensberger. — Frankfurt am Main 1994, S. 387; Aus wissenschaftlicher Sicht, d. h.
nicht vom Standpunkt eines Dichters aus, argumentiert dagegen Albrecht, der die Vorliberlegungen und
grundlegenden Voraussetzungen, die einer Ubersetzung vorausgehen, zusammenfaRt: Albrecht, Jorn:
Literarische Ubersetzung. Geschichte — Theorie — Kulturelle Wirkung. — Darmstadt 1998, z. B. S. 17.

57Vgl. Apel, Friedmar: Literarische Ubersetzung. — Stuttgart 1983. (=SM 206), S. 4f.; Wuthenow,
Ralph-Rainer: Das fremde Kunstwerk. Aspekte der literarischen Ubersetzung. — Géttingen 1969
(=Palaestra Bd. 252), S. 19.

58 Zur Verwendung des Terminus ,Ubersetzung“ im allgemeinen vgl. Apel, Literarische
Ubersetzung, S. 1f.; vgl. ferner Wuthenow, Ralph-Rainer: Das fremde Kunstwerk, S. 11, S. 18f.; im
engeren Sinn meint ,Ubersetzung’ eine weitestgehend wortgetreue Wiedergabe des Originals, davon
grenzt sich die Ubertragung ab, die etwas freier, gleichwohl dem Sinn folgend, im Hinblick auf eine
stimmige Umsetzung in der Zielsprache operiert, wahrend die Nachdichtung eine eher schdpferisch
ausgerichteten Anspruch dahingehend verfolgt, das Original sowohl in Hinsicht auf Form als auch auf
Gehalt in die Zielsprache zu Uberfihren (zu denken ist etwa an Gedichte); vgl. weiterhin: Strich, Fritz:
Goethe und die Weltliteratur. Zweite, verbesserte und erganzte Auflage. — Bern 1949, S. 18-20, der sich
u. a. auf folgende ,Maximen und Reflexionen* Goethes bezieht: ,Beim Ubersetzen muB man bis ans
Unubersetzliche herangehen; alsdann wird man aber erst die fremde Nation und die fremde Sprache
gewahr* (946) respektive ,Ubersetzer sind als geschaftige Kuppler anzusehen, die uns eine
halbverschleierte Schone als hochst liebenswiirdig anpreisen: sie erregen eine unwiderstehliche Neigung
nach dem Original* (947), erganzend dazu ist an Goethes AuRerungen uber den von ihm gepragten
Terminus ,Weltliteratur* zu denken, vgl. Johann Wolfgang von Goethe. Werke. Hamburger Ausgabe in 14
Banden. Band 12. Schriften zur Kunst. Textkritisch durchgesehen von Erich Trunz. Kommentiert von
Herbert von Einem. Schriften zur Literatur. Maximen und Reflexionen. Textkritisch durchgesehen und
kommentiert von Hans Joachim Schrimpf. - Miinchen ** 1994, S. 499 respektive S. 361-364, kiinftig zitiert
als HA mit Bandnummer und Seitenzahl.

59Vvgl. Hirdt, Willi: Vorwort. In: Ders. (Hg.): Ubersetzen im Wandel der Zeit. Probleme und
Perspektiven des deutsch-franzdsischen Literaturaustausches. — Tubingen 1994, S. 9-19, hier S. 11; vgl.
zu diesem Aspekt auch S. — dieser Arbeit.

18



Obwohl generell Goethe als diejenige Instanz betrachtet wird, die Uber den damaligen
Stand der Ubersetzungsprinzipien Auskunft geben kann® ist es in erster Linie von
Interesse, Schillers Standpunkt in dieser Frage naher zu kommen. Sein pragmatischer,
praktischer Umgang mit dem Thema ist auffallend. Als Rezensent® kritisiert er einen
Ubersetzer dafiir, ,[...] daR zuweilen die Sprache zu sehr ins Gesuchte [...]* falle statt
»hatirlicher Dialog“ zu sein, was keinesfalls mit den Unzulénglichkeiten des Deutschen,
der Zielsprache, namlich dem Mangel an ,eigentlichen vertrauten Redensarten” (so der
von Schiller geriigte Ubersetzer) hinreichend zu erklaren sei.®® Der hier zitierten ersten
Rezension vom Juni 1788 folgte im Januar 1789 eine weitere, ausfihrlichere, in welcher
Schiller seine Kritik an der Methode des Ubersetzens prazisiert: an der zwar im groRen
und ganzen untadeligen deutschsprachigen Ausgabe fehle, gemessen an der
Originalfassung, eine Portion Nonchalance, was insgesamt unnétigerweise eine zu
groRe Tendenz zum Fremdwort nach sich zieht und dazu beitrégt, dal3 die Syntax
teilweise eher untypisch fiir das Deutsche sei.®® Schillers Kritikpunkte konnten
gleichzeitig die fur ihn selbst giltigen Kriterien bilden, die er selbst beim Ubersetzen
beriicksichtigen will. Diesen Schlul3 lat zumindest die bis heute sich haltende
Einschatzung zu, Schiller selbst habe eine so grindliche wie fliissige Eindeutschung der
Racineschen ,Phadra“ geliefert.*®  Inwieweit sie fir ihn selbst Ziele eigener
Ubersetzungstatigkeit sind, kann zwar wohl erst nach der Interpretation der
entsprechenden Texte entschieden werden. Immerhin kénnen diese eindeutig in
thematischem Bezug stehenden Uberlegungen (auch wenn sie in einer deutlichen
zeitlichen Distanz zu den hier besprochenen Texten entstanden sind) fur Schiller, der
hier wiederum an einer Selbstvergewisserung arbeitet, starkere Relevanz fir sich in
Anspruch nehmen als die im Nachhinein festgestellte Kongruenz mit der Position
Schleiermachers, welche fir Schiller keinerlei Bedeutung besaR.®® Sie lassen sich am

60Vgl. stellvertretend Strich, Goethe und die Weltliteratur, S. 18-20 und Apel, Literarische
Ubersetzung, S. 50-55, dessen Kapiteliiberschrift entsprechend ,Romantik und Goethe* lautet und neben
Goethe Friedrich Schlegel, Novalis und August Wilhelm Schlegel behandelt.

61In diesem Fall von ,Goldonis Memoiren®, welche Georg Schatz von der franzésischen Ausgabe
ausgehend ins Deutsche Ubertragen hat, vgl. Friedrich Schiller. Samtliche Werke. Funfter Band.
Erzahlungen / Theoretische Schriften. Auf Grund der Originaldrucke hg. von Gerhard Fricke und Herbert
G. Gopfert. 9., durchgesehene Auflage 1993. — Minchen 1993 [zuerst 1959], S. 928-932, kiinftig zitiert als
Fricke/Gdpfert mit Bandnummer und Seitenzahl.

62ebenda, S. 929.

63ebenda, S. 931f..

64Vgl. z. B. Albrecht, Literarische Ubersetzung, S. 19 sowie Koopmann, Helmut: Ubersetzungen,
Buhnenbearbeitungen. In: Schiller-Handbuch hg. von Helmut Koopmann in Zusammenarbeit mit der
Deutschen Schillergesellschaft Marbach. — Stuttgart 1998, S. 734f..

65Vgl. Misch, Manfred: Schiller als Rezensent. In: Schiller-Handbuch, S.720-724, hier S. 724 und
Alt, Peter-André: Schiller. Leben — Werk — Zeit. Erster Band. — Miinchen 2000, S. 508-512, hier S. 508;
dagegen Hirth, Willi: Schiller als Ubersetzer aus dem Franzdsischen. In: Ders. (Hg.): Ubersetzen im
Wandel der Zeit. Probleme und Perspektiven des deutsch-franzésischen Literaturaustausches. —
Tldbingen 1994, S. 113-124, hier S. 119f. — als Hinweis: Schleiermachers ,zeitgendssische

19



ehesten an die ,Ubertragung” als die favorisierte Version der Ubersetzung anschlielRen.
Einen eigenstandigen Standpunkt kdnnen sie fur sich reklamieren, den Anspruch einer
eigenen Theorie erheben sie nicht.?® Ob tatsachlich Herder mit seiner preisgekronten
Abhandlung ,Uber den Ursprung der Sprache® (1770) fur Schiller entscheidend war, ist
eher unwahrscheinlich, da sich keine Stelle in Schillers Werk findet, die explizit Schillers
Kenntnis, Billigung oder Bestatigung der Herder-Position beweisen konnte.®” Dagegen
bringt Albrecht eine bedenkenswerte Uberlegung ein: Als Einziger skizziert er die
Differenz zwischen einer Ubersetzung ,[...] fir den Leser im Lehnstuhl [...]* einerseits
und der explizit ,fir die Bihne bestimmten Theateriibersetzung* andererseits.®® Beide
Varianten sind wohl am ehesten dadurch voneinander zu scheiden, daf3 bei der
,Theatertbersetzung’, bei welcher es sich um keinen eingefiuihrten Begriff handelt, ein
noch deutlicherer Akzent auf der Sprechbarkeit, der flissigen Textgestaltung liegt als
bei einer herkommlichen literarischen Ubersetzung, die auch die Anmerkungen des
Ubersetzers und Hinweise auf andere Ubersetzungsmoglichkeiten kennt (vor allem
dann, wenn der Anspruch der Wissenschaftlichkeit erhoben wird). Solche Optionen
stehen der rein auf Miundlichkeit angelegten Theatertbersetzung nicht offen. Um nun
angemessen urteilen zu konnen, welche Ubersetzung die bessere ist, sollte in jedem
Fall auch der AnlaR fir die Ubersetzung Beriicksichtigung finden. Gerade Schiller ist in

Ubersetzungstheorie* datiert aus dem Jahr 1813, Schillers Rezension aus den Jahren 1788/89, die
.Phadra“-Ubertragung entsteht im Winter 1804/05.

66Vgl. insbesondere Humboldt, Wilhelm von: Ueber Schiller und den Gang seiner
Geistesentwicklung. In: Wilhelm von Humboldts Werke. Hg. von Albert Leitzmann. Sechster Band 1827-
1835. Zweite Halfte. — Berlin 1968. [=Photomechanischer Nachdruck der Ausgabe Berlin 1907], hier
besonders S. 507f..

67Vgl. auch: Schulz, Gerhard: Schiller und die zeitgenéssische Literatur. In: Schiller-Handbuch,
S. 23-43, hier S. 27: ,DaB in solchen Zusammenhang die breite Aneignung der Philosophien und
asthetischen Theorien der Zeit, also von Schriften Lessings, Mendelssohns, Herders, Winckelmanns,
Sulzers und Garves gehorte, kann hier nur angedeutet werden. Schiller war jedoch nie Theoretiker um der
Theorie willen [...].%; vgl. Gaier, Ulrich: Herders Sprachphilosophie und Erkenntniskritik. — Stuttgart-Bad
Cannstatt 1988 (= problemata 118), der hier auch keinerlei Verbindungslinien zwischen Herder und
Schiller aufzeigt, siehe S. 31, S. 137f., S. 184, vgl. ferner Michel, Hermann: Schillers Ansichten uber die
Sprache. In: Euphorion. Zeitschrift fir Litteraturgeschichte 12 (1905), S.25-42, hier S. 27f.; Wilhelm von
Humboldt bedauert in seiner nach wie vor so konzisen wie erhellenden Schrift ,Ueber Schiller und den
Gang seiner Geistesentwicklung” (1830) Schillers Nichtthematisieren sprachlicher Fragestellungen, vgl.
hierzu: Wilhelm von Humboldts Werke. Hg. von Albert Leitzmann. Sechster Band 1827-1835. Zweite
Halfte. — Berlin 1907, S. 492-527, hier S. 507: ,[...] Es ist in hohem Grade zu beklagen, aber auch
gewissermassen zu verwundern, dass Schiller bei seinen Raisonnements lber den Entwicklungsgang
des Menschengeschlechts auch nicht Einmal der Sprache erwahnt, in welcher sich doch gerade die
zwiefache Natur des Menschen, und zwar nicht abgesondert, sondern zum Symbole verschmolzen,
auspragt. [...] Sie hatte daher gerade in Schiller's Ideenkreis als ein willkommender Gegenstand
erscheinen muissen. [...]; - insbesondere Schillers Brief an seinen Freund Kérner vom 1. Mai 1797
(Berghahn, Briefwechsel, S. 265) spricht eher gegen die Annahme, dalR Schiller in dieser Phase noch von
Herder in seinen Reflexionen respektive Uberzeugungen beeinfluRt gewesen wére: ,[...] Herder ist jetzt
eine ganz pathologische Natur und was er schreibt, kommt mir bloR vor wie ein Krankheits-Stoff, den
diese auswirft, ohne dadurch gesund zu werden. [...] Es muB3 einen indignieren, dal eine so grofRe
auBerordentliche Kraft fiir die gute Sache so ganz verloren geht [...].“

68Vgl. Albrecht, Literarische Ubersetzung, S. 251f..

20



dieser Hinsicht nicht immer Gerechtigkeit widerfahren. Abgesehen von Eingriffen in die
Textgestalt, wie sie bei jeder Buhnenbearbeitung sozusagen gattungsspezifisch einmal
mehr, einmal weniger vorkommen, achtet der Ubersetzer eines Dramas, das
anschlie3end in der von ihm vorgelegten Form auf der Bihne umgesetzt werden soll,
auf die Auswahl derjenigen Variante, die ihm als die am besten zu sprechende
erscheint. Es ist demnach ein zweites Kriterium hinzugetreten. Wahrend die
Ubersetzungen durch August Wilhelm Schlegel (1767-1845), Dorothea Tieck (1799-
1841)%° und Wolf Heinrich Graf von Baudissin (1789-1878), zwar, bis heute, die
Grundlage, jedoch nicht den endgiltigen, unmodifizierten Text fur zahlreiche
deutschsprachige Auffihrungen Shakespearscher Werke liefern, handelt es sich bei
Schillers diesbezuglichen Tatigkeiten ausschlief3lich um eine Fassung nach einer bereits
vorliegenden Ubersetzung (Schiller nutzte hierzu, neben dem spéter hinzugezogenen
Original, die Ausgaben Eschenburgs und Wielands), die nur mit dem Ziel entstanden,
theatralischen Gegebenheiten zu gentgen. Entsprechend nahm Schiller sie in seine
Theatersammlung auf. An ein derart ehrgeiziges Projekt, wie den deutschen
Shakespeare zu begrinden, der trotz der oben genannten Ausgabe zu Schillers
Lebzeiten ausstand, dachte er zu keinem Zeitpunkt. Die Auffihrung stand dagegen nicht
im Zentrum des Interesses der drei jingeren Shakespeareilbersetzer. So gesehen hat
man es mit einer unterschiedlichen Schwerpunktsetzung zu tun.

Als weitere Formen sieht Stierle, auf den nach dieser Einlassung wieder Bezug
genommen wird, das Zitat, in welchem der priméare Text auf ein Fragment reduziert und
anschliel3end in einen neuen Nexus mit neuer Aufgabe wieder eingebaut wird, und die
Allusion als ein bestimmter Ausdruck ,kulturellen Wissens®, wodurch kein
Lvorausgesetzter Text" reaktiviert werde, wohl aber ,die Erinnerung an ihn.* Hierzu
bedarf es einer gewissen Geistesgegenwart, welche es ermdglicht, das eigene
Jliterarische Wissen* vorzufiihren und dieses kreativ mit dem gerade anhangigen Text in
Verbindung zu bringen. Zu denken wére etwa an Schillers Anspielung auf Christian Felix
Weil3es ,Grabthema’ in der von ihm betreuten Zeitschrift ,Kinderfreund* im Rahmen der
»Turandot“-Bearbeitung, welches er gleichermallen aufnimmt und kritisiert. Indessen
handelt es sich keineswegs um eine haufige Erscheinungsform von Intertextualitat bei
Schiller. Das Stiuck erschliel3t sich ebenso ohne die Auflésung dieses lediglich
aktualisierenden Rekurses.

Parodie und Travestie stehen gemalfd Stierle dadurch im intertextuellen, bei Genette
genauer eingegrenzt im hypertextuellen Zusammenhang, dal3 sie in Relationen zu
anderen Texten stehen, Uber die sie genau genommen den Ton angeben, obwohl sie

69Vgl. Allgemeine Deutsche Biographie (ADB) 38. Bd. Neudruck der Auflage von 1894. — Berlin
1971, S. 246f.; Dorothea Tieck, eine ,dauernde litterarische Gehulfin des Vaters’, Ubersetzte aus dem
Franzdsischen, Englischen, Italienischen und Spanischen, vgl. ebenda.

21



sich auf den ersten Blick dem vorausgehenden Text unterordnen. Die ein wenig
komplizierte Relation der betreffenden Texte untereinander besteht darin, dal3 der
parodistische Text den ihm zugrunde liegenden Text in weitaus starkerem Mal3e braucht
als es in anderen intertextuellen Beziehungen der Fall ist, um verstanden werden zu
kénnen. Gleichzeitig erhebt er sich jedoch Uber ihn bzw. distanziert sich ironisch. Nicht
alle Aspekte der Intertextualitdt kommen in allen Texten zum Tragen. Bei Schillers
dramaturgischen Arbeiten fehlt z. B. der parodistische bzw. ironische. Darin ist vor allem
der Grund dafir zu suchen, dal3 dieser Aspekt nicht ausfuhrlicher untersucht wird.
Dessen ungeachtet soll dennoch auf Andreas Béhns die oben benannte Terminologie
erganzende Studie hingewiesen werden, die ,das Formzitat® als weitere Kategorie zur
exakten Beschreibung intertextueller Verfahren einfiihrt.”® Gegen andere bisher
bekannte Begriffe, wie etwa ,Gattungszitat‘ grenzt Bohn dieses wie folgt ab: ,Diel...]
Schwierigkeiten der Rekonstruktion des Gattungsmodells sind es, die es eher geraten
sein lassen, von Formzitaten zu sprechen, die aufgrund ihres Gegensatzes zu ihrem
Kontext, des Enthaltenseins eines diesem Kontext fremden textkonstitutiven Schemas
und des Verweises auf dieses Schema klar bestimmt werden kdénnen, wohingegen die
Rekonstruktion des Gattungszusammenhangs eine weitergehende
Verarbeitungsleistung des Rezipienten darstellt. [...] Der Unterschied von Intertextualitat
als Einzeltextreferenz und Formzitat liegt auf der Hand, da es sich beim Formzitat nicht
um einen Bezug auf eine AuRerung, sondern auf einen Code handelt.“"*

Immerhin, um auf den anh&ngigen Gegenstand zurlickzukommen, lieferte Schiller mit
der ,Macbeth“-Bearbeitung August Wilhelm Schlegel die Vorlage zu einer der
bekannteren Schillerparodien.”® SchlieBlich handelt es sich bei Kommentaren zu
literarischen Texten, bei Interpretationen (als ,Metatexte*), die als ,reflexive
Potenzierung des Bezugsystems [...] den Sinn einer sprachlichen Handlung® durch das
Entwerfen der ,Sinnschemata, unter denen die sprachliche Handlung erst die
Durchsichtigkeit ihres Sinns* gewinnen sowie bei Kritiken, welche etwas weniger eng an
den zu besprechenden Text angebunden sind und insbesondere mit der ,Prifung der
Textgestalt und deren [...] Sicherung [...] und der Prifung der hierflr verwendeten
asthetischen Mittel*’® befaBt sind, ebenfalls um zunehmend schwacher werdende
Erscheinungsformen von Intertextualitdt. Die Kritik dagegen spielt bei den
Buhnenbearbeitungen Schillers in Teilen eine wichtige Rolle, vor allem hinsichtlich des
-Egmont* und des ,Nathan“, da Schiller bei ihnen sowohl als Kritiker respektive

70Bodhn, Andreas: Das Formzitat. Bestimmung einer Textstrategie im Spannungsfeld zwischen
Intertextualitdtsforschung und Gattungstheorie. — Berlin 2001. (= Philologische Studien und Quellen 170)

71Ebenda, S. 41 respektive 42.

72Vgl. Grawe, Christian (Hg.): ,Wer wagt es Knappersmann oder Ritt?* Schillerparodien aus zwei
Jahrhunderten. — Stuttgart 1990.

73So Stierle, Werk und Intertextualitét, S. 7-26.

22



Rezensent als auch als Dramaturg in Erscheinung trat, und das, dies wird zu zeigen
sein, mit auffallend voneinander abweichenden Wechselwirkungen. Mit seinen
skizzierten Intertextualitdtskategorien prasentiert Stierle einen durchweg schlissigen,
nachvollziehbaren, uUberprifbaren und vor allem umsetzbaren Beitrag zur
Intertextualitétstheorie, der fir den Umgang mit literarischen Werken in jedem Fall
fruchtbarer erscheint als die von Kristeva u. a. favorisierte polyloge Ausweitung und
Umdeutung des Bachtinischen DialogizitéitsmodelIs.74

Zwischen dem am Beginn der Intertextualitatsdebatte stehenden, total entgrenzten
Textbegriff und dem zuletzt genannten, sehr dezidierten Ansatz Stierles bewegen sich
alle Ubrigen Standpunkte. Wie bei Stierle erkenntlich, lassen sich verschiedene
Intensitatsgrade von Intertextualitat unterscheiden. Spatestens hier kommt es jedoch zu
Differenzen und als Folge davon zu verschiedensten Losungsvorschlagen. Pfister,
dessen 1985 erschienener Bericht zum Stand der Diskussion die bis dahin vorliegenden
Modelle konzis einordnet, wartet am Ende mit einem synthetisch angelegten
~Skalierungsmodell* auf. Da er Uber die einzelnen Stromungen einen so verstandigen
wie verstandlichen Uberblick bietet, stellt sein Beitrag eine geeignete Grundlage fiir den
Einstieg in die Materie dar, von welchem aus rasch und sicher weitere Positionen
erschlossen werden kénnen. Das Skalierungsmodell ist aus insgesamt sechs Kriterien
zusammengesetzt und verfolgt das ehrgeizige Ziel, den beiden stark divergierenden
Stromungen gleichermal3en gerecht werden zu wollen, indem herausgestellt wird, daf3
sie zwar sehr unterschiedlich, jedoch keineswegs sich grundséatzlich widersprechend
angelegt seien.

Als wichtigstes Kriterium nennt Pfister die ,Referentialitat®, worunter Beziehungen
zwischen Texten zu verstehen sind, die als umso intensiver intertextuell gelten, je
starker/ofter ein Text B einen vorausgehendgg Text A zum Thema hat, was zur Folge
hat, dal3 ,[...] er seine Eigenart [...] ,bloRBlegt’.” Bei Zitaten wirkt sich das dergestalt aus,
daR sie - falls als solche erkennbar, markiert - damit den Folgetext zum Metatext des
Pratextes, also ihrer eigenen Quelle, erheben. Pfister will an der genannten Stelle
.,Meta" nicht nur als temporal ,spater”, sondern auch als semiotisch ,luber” verstanden
wissen. Wilhelm Fuger differenziert spéater in seinen ,Intertextualia Orwelliana®“ das hier

74VgI. dazu auch Barthes, Roland, z. B. Ders.: Die Lust am Text. - Frankfurt am Main 1974, S.
53f.; Barthes betont dabei plakativ das grundséatzliche, festgelegte Unvermégen, sich diesem Vorgang zu
entziehen: ,[...] das ist der Inter-Text: die Unmdglichkeit, auBerhalb des unendlichen Textes zu leben - ob
dieser Text [...] Proust oder die Tageszeitug oder der Fernsehschirm ist [...]* oder auch Leitch, Vincent B.:
Deconstructive Criticism: An Advanced Introduction. - London 1983. - In diesem Zusammenhang ist
neben dem Schlagwort des schon erwahnten ,texte général‘(Kristeva, Derrida) auch regelmégig von der
.bibliotheque générale” (Charles Grivel, auf den weiter unten noch eingegangen wird) die Rede, vgl.
Grivel, Charles: Théses préparatoires sur les intertextes. In: Dialogizitdt. Hg. von Renate Lachmann. -
Minchen 1982, S.237-248, hier S. 245.

75 pfister, Konzepte der Intertextualitat, S. 26.

23



nur kurz gestreifte ,Konzept der intertextuellen Markiertheit.“76 Das Zitat stellt dabei laut
Flger eine explizite Markierung dar, unter welcher eine Markierung mittels ,Nennung
des Pratextes bzw. dessen Autors [...] durch ‘Figuren auf Pump’ oggr durch Addenda in
Form von Signalen auf graphischer Ebene [...]* verstanden wird. Im Unterschied zu
Stierle wertet Pfister die Ubersetzung als eine schwache Form von Intertextualitat. Denn
er definiert ,die bloRe und mdoglichst getreue Ubersetzung von einer Sprache in eine
andere®, im speziellen noch ,die bloRe Versetzung von einem Zeichensystem in ein
anderes (Dramatisierung, Verfilmung, Veroperung) [Hervorhebung der Verf.] unter
groRtmaoglicher Beibehaltung des Textsin7ngs [...]* anders als Stierle als Erscheinungen
,vyon geringer intertextueller Intensitat.” Zu fragen ist nun, ob tatsachlich jede
Ubersetzung Pfisters Kriterium von ,groRtmdglicher Beibehaltung des Textsinns*
gerecht wird oder gerecht werden will. Im besonderen bleibt zu klaren, inwieweit Schiller
sich an die von Pfister insinuierte Form ,geringerer intertextueller Intensitat* jeweils
gehalten hat. Festzuhalten ist im Umkehrschlul3, daf Pfister eine intensivere Form der
Intertextualitéat fur den Fall konzediert, da® der Beibehaltung des Textsinns keine
Prioritat eingeraumt werden sollte. In allen Fallen von Ubersetzung, im engeren wie im
weiteren Sinn sowie im Falle der zuletzt hinzugenommenen Adapt(at)ionen liegt eine im
Fugerschen Sinne explizite, weil offensichtliche intertextuelle Markierung vor. Einigkeit
herrscht aber nur bei der Feststellung dieses Umstandes, bei der Bewertung des
Stellenwertes dieser Art der Intertextualitit gehen die Ansichten jedoch weit
auseinander. Schlésse man sich hier nun Pfisters Auffassung an, hatte man angesichts
des Arbeitsthemas ein ernsthaftes Erklarungsproblem. Halt man Ubersetzungen und
Bearbeitungen (und damit Buhnenbearbeitungen, bilden sie doch die Zwischenstufe
zwischen dem Text eines Dramas, den man auch als Lesedrama rezipieren kann und
der Theaterauffihrung, die vom schriftlich fixierten Drama ausgeht, bisweilen jedoch,
durch die Konzeption der Bearbeitung hervorgerufen, vom originalen Dramentext
abweicht) fur ,Erscheinungen von geringer intertextueller Intensitat®, braucht man eine
Untersuchung des gewdahlten Gegenstandes gar nicht erst durchfihren. Damit wurde
bereits eine, wenn auch bei weitem noch nicht hinreichende Aussage zur Verwendung
des Intertextualitéatsbegriffs getroffen. Lohnend ist, entgegen der Pfisterschen
Einschatzung, indes vor allem die Frage nach der Genauigkeit und der Aussagetreue

76 Flger, Wilhelm: Intertextualia Orwelliana. Untersuchungen zur Theorie und Praxis der
Markierung von Intertextualitat. - In: Poetica. Zeitschrift fir Sprach- und Literaturwissenschaft 21 (1989),
S. 179-200, hier S.180, S. 199f. Ausfihrlicher widmet sich Flger der ,impliziten Markierung“, welche
.etwa mittels Homologie, Analogie oder Kontrast zum Pratext" gegeben sei. Der hthere Komplexitatsgrad
ist das trennende Moment zwischen implizit markierter Intertextualidt und unmarkierter Intertextualitat.
Fuger arbeitet fiinf entscheidende Merkmale fur die schwierig bestimmbare implizite Markierung heraus,
vgl. insbesondere S. 180, S. 184, S.199f.

7Tvgl. Fuger, S. 182.
78Vg|. Pfister, Konzepte der Intertextualitat, S. 29.

24



von der Ubersetzung zum Original (analog verhalt es sich bei der ,reinen* Bearbeitung),
schlielilich (sit venia verbo) ,steckt der Teufel nicht selten im Detail®, stellt sich die Frage
nach dem Umfang der Differenzen, nach Aussageverschiebungen und nicht zuletzt
nach der buhnenpraktischen Verfahrensweise des Bearbeiters erst nach eingehender
Prufung und Vergleichung von Hypotext(en) und Hypertext. Die Position Stierles, der die
Ubersetzung als eine intertextuell relevante GroRe sieht, die ihre besondere Beachtung
verdiene, ist im vorliegenden Kontext nicht allein opportun, als vielmehr auch faktisch
belegbar: Zu erinnern ist an den Umstand, daf3 Schiller fir seine ,Macbeth“-Bearbeitung
nachweislich zwei Ubersetzungen zu Rate gezogen hat, was an dieser Stelle vorlaufig
mit seinen79eigenen, ihm selbst nicht gentgend erscheinenden Englischkenntnissen
erklart sei.

In der vorliegenden Arbeit werden demnach Intertextualitdtsphdnomene behandelt
werden, welche in der weitaus Uberwiegenden Zahl der Falle explizit markiert sind.
Pfister fahrt mit seinen Intertextualititsmerkmalen fort, indem er an das erste, die
.Referentialitat, das Kritertum der ,Kommunikativitat* anschlie3t: Hiermit meint er den
Grad der Bewul3theit des intertextuellen Bezugs beim Autor wie beim Rezipienten. Es
fallt sofort auf, wie die einzelnen angesetzten Kriterien standig ineinander Ubergehen:
Ein Text B, der intertextuell sein soll, muf3 sich auf einen vorausliegenden Text A
beziehen (Referentialitat), anschlieRend soll diese Bezuglichkeit vom Autor und/oder
vom Rezipienten erkannt werden (Kommunikativitdt). Um  kommunikativ*
wahrgenommen werden zu kdnnen, bedarf es einer gemeinsamen Basis, auf die Autor
wie Rezipient gleichermal3en zurlckzugreifen vermogen. Gemeint sind hiermit die bei
Pfister sogenannten. ,kanonisierten Texte der Weltliteratur”, folglich diejenigen Werke,
deren Kenntnisse sich Autor und Rezipient wechselseitig prasupponieren. Stierle hatte
fur das Merkmal ,Kommunikativitat® die Termini produktionsasthetische und
rezeptionsasthetische Intertextualitat gewdahlt. Unmittelbar an die beiden qualitativen
Kriterien schlief3t sich die Autoreflexivitat an, welche vorliegt, falls der Autor das
Rekurrieren auf andere Texte selbst im Text zur Sprache bringt, es erklart oder
begrindet. Eine Rolle spielt hierbei auch ,wie explizit bzw. implizit diese
Metakommunikation Uber die Intertextualitat erfolgt.“81 Denkbar ware als Extremfall die
Moglichkeit, dal3 der Hypertext B ohne den Hypotext A nicht erfal3bar sein kénnte und
der Autor wie der Rezipient sich dessen vollkommen bewul3t waren. Nicht nur, aber
eben auch bei Ubersetzungen und Bearbeitungen ist dies so. In diesem Fall hat man es
allerdings nicht blof3 mit einem autoreflexiven, sondern gleichfalls mit einem Text zu tun,

79Dabei handelt es sich um die Ubersetzungen von Christoph Martin Wieland und Johann
Joachim Eschenburg, vgl. dazu NA, Bd. 13, S.73-162 sowie Fricke/Gopfert, Bd. 1, S. 993.

80VgI. Pfister, Konzepte der Intertextualitat, S. 27.
81Vg|. Pfister, Konzepte der Intertextualitat, S. 28.

25



bei welchem das Kriterium der Strukturalitat auf ausgepragte Art und Weise zum Tragen
kommt. ,Strukturalitat“ beschreibt den ,Intensitatsgrad®, mit dem ein Werk einen Pratext
zum Bezugssystem seiner selbst macht, dadurch, dal3 deg; Pratext sinngemald die
Funktion der strukturellen Folie des ganzen Textes zukommt. Genau dies ist zwischen
dem Hypotext Drama und dem Hypertext Bihnenbearbeitung generell gegeben. Im
Falle des Dramaturgen Schiller ist beim Stichwort ,Strukturalitat® auf die teilweise
ausgepragte Abweichung von der Originalstruktur seiner Dramenvorlagen hinzuweisen.
Bilden doch die Akt- und Szeneneinteilungen eines Dramas die Struktur desselben.
Verandert sich nun der Aufbau, der Ablauf eines Stlickes, so ist zu fragen, ob respektive
welche Konsequenzen sich durch mogliche Schwerpunktverlagerungen und
Akzentverschiebungen flr die Rezeption und Interpretation ergeben, vor allem, ob stark
divergierende Akt- und Szeneeinteilungen sich mit bihnenpraktischen Notwendigkeiten
oder mit anderen Faktoren wie maoglicher Zensur erschlieBen lassen. Sofern der
Dramaturg Schiller in ein zu bearbeitendes Stick eingreift und den Weg der
Aktualisierung wahlt, ware dem Umstand nachzuspuren, er habe mdglicherweise, nun
eher Dichter und/oder Dramentheoretiker als Dramaturg, in die Texte starker
eingegriffen, als es notwendig gewesen waére.

Well es sich stark unterscheidende Mdoglichkeiten der intertextuellen Verweisung gibt,
fuhrt Pfister das Kriterium ,Selektivitat* ein, um bestimmbar zu machen, wie marginal
oder weittragend Pratexte fiur den betreffenden, hermeneutisch zu hinterfragenden Text
sind. Dieses Kriterium weist schon die Richtung fur Flgers spatere Ausfuhrungen zur
bereits aufgegriffenen expliziten / impliziten Markierung. Die Bedeutungsgewichtungen
stellen sich jedoch ein wenig anders dar, schlieBlich raumt Pfister ,einem wdrtlichen
Zitat, das als genau umgrenztes Partikel eines fremden Textes im neuen aufscheint®,
eine groRere intertextuelle Intensitat ein als einer Anspielung, die sich pauschal auf
einen ganzen Pratext oder zumindest auf einen Ubergreifenden Aspekt davon bezieht.
Dem gemal ist ,[...] das Zitat eines Hamlet-Verses ein pragnanterer, pointierterer
Verweis auf Shakespeares Hamlet als die Nennung oder die umschreibende
Charakterisierung seines Titelhelden. [...]“83 Derartige selektive Zitate, zumal die als
solche kenntlich gemachten, von denen im angeflhrten Zitat die Rede ist, sind
wiederum explizit markiert und mithin fur Fuger weniger reizvoll. Er spricht sich im
Gegensatz dazu offen fur eine kompliziert angelegte Verwendung von

82Vg|. Pfister, Konzepte der Intertextualitat, S. 28; er nennt einschlagige Beispiele, so James
Joyces ,Ulysses”, dessen Bezug auf Homer, Horaz und Vergil (z. B.); andere stoff- oder
motivgeschichtliche Themen wéren ebenso als Beispiele denkbar - so Phadra (Euripides, Racine), um
beim Textkorpus dieser Arbeit zu bleiben - Strukturalitdt kdnnte sich grundsatzlich auch anhand des
Aufbaus widerspiegeln [um einmal ein Beispiel aus einem ganz anderen architextuellen (und wiederum
intermedialen) Zusammenhang anzufihren: Robert Altman: Short Cuts - Ingo Schulze: Simple Storys].

83Vg|. Pfister, Konzepte der Intertextualitat, S. 28f..

26



Intertextualitatssignalen aus: ,Je komplexer der Modus einer intertextuellen
Bezugnahme und je groRer somit die Zahl der fur deren Erkennen notwendigen
gedanklichen Schritte ist, desto geringer wird falglisch die Zahl der Leser sein, die
imstande und bereit sind, diesen Weg mitzugehen.” Faktisch ist jedoch nicht immer viel
oder alles fur eine Interpretation gewonnen, nur weil jedweder tatsdchliche oder
maogliche intertextuelle Bezug aufgedeckt wurde (bei einem entgrenzten Textbegriff, der
ja fur das Interpretieren konkreter literarischer Texte verworfen wurde, gerade weil dies
in keiner Weise mehr zu bewerkstelligen oder zu Gberprifen ware, wéare das ohnehin nie
der Fall), sondern oftmals erschoépfen sich Interpretationen geradezu darin, die Hypo-
oder Subtexte zu belegen, was aber dem spateren Text dann nicht gerecht wird, wenn
er Uber das Stadium des Epigonalen hinausreicht bzw. wenn er stark von seinen
Vorlaufern abweicht, was zweifellos auch bei einem hinter dem Friheren
zuriickbleibenden Text der Fall sein kann.®® Fiiger argumentiert hier also in einer groRen
Grauzone, die wohl von Einzelfall zu Einzelfall neu evaluiert werden muf3, sich auf
Pfisters eingeschranktere, gleichzeitig Uberprifbarere Position zu verstandigen, weist
dagegen den sinnvolleren Weg, da die Spur flr den Leser vom Autor eindeutig, explizit
gelegt wurde. Auszuschliel3en ist Flgers Vorgehensweise jedoch keinesfalls; die
versteckte, implizite Nexuskonstruktion bedarf lediglich einer stichhaltigen, vom
Rezipienten zu liefernden Begriindung. Beim vorliegenden Fall, dem Verhaltnis von der
Buhnenbearbeitung zum Original verhalt es sich mit der ,Selektivitat* nun genau
umgekehrt: Das wortliche Zitat im Hypertext ist die Regel, die Abweichung die
Ausnahme. Somit selektiert der Hypertext hier einen (oder mehrere) klar benennbare(n)
Hypotext(e), je starker er dann allerdings von ihm/ihnen abweicht, desto intertextuell
interessanter wird er, gewissermal3en ex negativo.

Es fehlt noch das auf Bachtin zuriickgehende sogenannte Kriterium der ,Dialogizitat”,
welches eingefihrt ist, um die Verweise ,auf vorgegebene Texte oder Diskurssysteme
von umso hdherer intertextueller Intensitat” naher zu charakterisieren, die vorliegen, ,je
starker der urspringliche und der neue Zusammenhang in semantischer und
ideologischer Spannung zueinander stehen.“86 Die fur die Dialogizitat typische Pluralitat

84Vg|. Flger, Intertextualia Orwelliana, S. 84; fir diejenigen, die dies wollen, arbeitet Fliger flnf
entscheidende Merkmale fir die schwierig bestimmbare implizite Markierung heraus, vgl. S. 199, nicht
ohne sich gleichzeitig gegen Bedenken hinsichtlich des sicheren Erfolges einer solchen ,check-list*
abzusichern: ,[...] nicht immer kann eine implizite Markierung von Intertextualitat allein vom Wortlaut einer
Einzelstelle her als solche erkannt werden; vielmehr bedarf es dazu in der Regel des erganzenden Blicks
auf das jeweilige Textganze, unter Umstanden auch des Seitenblicks auf dessen EntstehungsprozelR. Je
mehr der genannten Faktoren im jeweils konkreten Einzelfall zusammenwirken, desto deutlicher fallt die
implizite Markierung aus [...]* (ebenda).
85 Ebenso kann letztlich der Leser/Interpret allein, frei entscheiden, den Codes folgen zu wollen oder
nicht, kann den Text Uber- wie unterinterinterpretieren, vgl. Lachmann, Gedéachtnis und Literatur, S.86f.;
vgl. ferner Stempel, Wolf-Dieter, Intertextualitdt und Rezeption, S. 96-98.

86 pfister, Konzepte der Intertextualitat, S. 29.

27



der in einem Text vorkommenden divergierenden Standpunkte &ufRern sich
entsprechend in ,[e]iner Textverarbeitung gegen den Strich des Originals, ein Anzitieren
eines Textes, das diesen ironisch relativiert und seine ideologischen Voraussetzungen
unterminiert, ein distanzierendes Ausspielen der Differenz zwischen dem alten Kontext
des fremden Worts und seiner neuen Kontextualisierung - dies alles sind Falle
besonders intensiver Intertextualitat. [...]“87 Abweichend vom Kriterium der
~Strukturalitat” ist entscheidend, in welchem Mal3 das gemeinsame Thema, zu dem
divergierende Botschaften transportiert werden, das sowohl verbindende als auch
trennende Glied zwischen den Texten darstellt.

Erganzend gesellen sich quantitative Kriterien hinzu, die die ,Dichte und H.*:iufigkeit8 o]
genau wie ,Zahl und Streubreite der ins Spiel gebrachten Pratexte [...]* eruieren. Je
ofter ein und derselbe Pratext Erwahnung findet, desto gréf3er ist dessen Bedeutung flr
den Hypertext. Je mehr die Anzahl der aufgerufenen Subtexte ansteigt, desto
tendenziell marginaler wird die Bedeutung jedes einzelnen fur das ErschlieRen des
Gesamthypertextes.®

Zwischen den Positionen Kristevas und Stierles gibt es viele weitere Positionen, auch
von anderen Strukturalisten wie Roland Barthes oder, fur die 1990-er Jahre noch
bedeutender, von dessen Schiler Gérard Genette. Fir Barthes macht es keinerlei
Unterschied, ob es sich bei einem Text um einen literarischen oder einen anderen -

87 ebenda.

88Vg|. Pfister, Konzepte der Intertextualitdt, S. 30. Insgesamt legt Barthes - wie schon Kristeva,
Bachtin u. a. - Wert auf die Feststellung, modernistische Dichtung sei in besonderem Mal3e pradestiniert
fur einen hohen Grad an Intertextualitdt. AuBerdem sind gemaR dieser Lesart bestimmte literarische
Gattungen eher intertextuell als andere, siehe die Parodie. Diese Auffassung wird nur insofern geteilt, als
sie zu erganzen ist durch ein ,nicht nur, sondern auch®. Zunachst ware einmal die literaturgeschichtliche
Frage zu stellen, wann genau oder wenigstens ungefahr die ,modernistische Dichtung“ beginnt. Davon
abgesehen gibt es sicherlich in der vormodernistischen Literatur bereits intertextuelle Bezlge, wie ja
Ubrigens das von Pfister angefiihrte Beispiel von James Joyce und dessen ,Ulysses" beweist, wenn man
nur einen kurzen Blick in die Stoffgeschichte wirft, vgl. z. B. Frenzel, Elisabeth: Stoffe der Weltliteratur. Ein
Lexikon dichtungsgeschichtlicher Langsschnitte. 8., Uberarbeitete und erweiterte Auflage 1992, S. 587-
594; Die Thematisierung des Schreibens von Literatur aus Literatur erfolgt nicht erst innerhalb der
modernistischen Literatur, sondern scheint so alt wie die Literatur selbst: vgl. etwa Opitz - Petrarca,
Lessing-Winckelmann, J. M. R. Lenz - Rousseau, Goethe - Tasso. Die letztgenannten Beispiele
verdeutlichen zudem das gattungsiibergreifende Moment von Intertextualitat. Ahnlich wie bei der Parodie
sind zweifelsohne auch Biihnenbearbeitungen und Ubersetzungen immanent intertextuell, siehe Genette,
Palimpseste, S. 528f., der entsprechend ,umfassende* und ,hindurchziehende Hypertextualitat
voneinander scheidet. Die Differenz zwischen Parodie und den vorliegenden
Bearbeitungen/Ubersetzungen liegt eher in der Ironie der ersteren bzw. der Ironielosigkeit der letzteren.
Die ironische Distanziertheit wiederum scheint nicht zwangslaufig oder ausschlielich mit der
Intertextualitat verknlpft, sondern auch ohne sie méglich - womit nun keinesfalls bestritten werden soll,
daf sie oftmals an gleicher Stelle auftreten. Nur ist Intertextualitat prinzipiell auch ohne Ironie mdglich -
und zwar bis in die heutige Literatur hinein.

89Thematisiert wird dies beispielsweise bei Japp, Uwe: Uber Interpretation und Intertextualitét.
Mit Ricksicht auf Faust I, 2 (,Klassische Walpurgisnacht®). In: DVJS, 74, Jg. 2000, Heft 3, S. 395-412,
vor allem S. 411f..

28



beispielsweise alltaglichen - handelt: Er fa3t jede Textsorte als ,chambre d'échos" auf.90
Dieser Vorstellung des generellen Intertextes ist gleichzeitig diﬁ Annahme inhérent, ,daf}
sich [...] nicht mehr individuelle Préatexte isolieren lassen.” Gemald Barthes ist es
unmoglich, sich dem unendlichen Text zu entziehen, aul3erhalb seiner zu existieren.9?
Mit dieser alles umfassenden Anlage des Terminus ,Intertextualitat* werden nicht allein
alle jemals geschriebenen und gesprochenen Texte gleich welcher Gattung® zum
Resonanzboden eines jeweiligen neu entstehenden oder gerade vorliegenden Textes,
sondern von vorneherein alle ihm eingeschriebenen Implikationen oder Codes,
Sinnsysteme. So faszinierend die hier lediglich skizzierte Barthes’'sche Definition sein
mag, so unergiebig erscheint auch sie, analog zur Position beispielsweise Kristevas, flr
die Aufgabe einer konkreten Textanalyse, denn falls alles auf alles bezogen wird,
gelangt man nie zu einem Ergebnis, und sei es ein vorlaufiges, das zu einem spateren
Zeitpunkt, in anderen Umstanden und mit verandertem, da erweitertem Wissen
mdoglicherweise anders ausfiele. Als gedanklicher Uberbau bleibt Barthes’ Modell
dennoch bestechend und sollte immer mitgedacht werden - sobald es jedoch um
konkrete literarische Texte geht, kommen eher andere Ansatze zum Tragen, um einen
zielgerichteten, argumentativen Zugriff auf ein Thema zu gewahrleisten. Gleichfalls
pragmatische Grinde sprechen gegen eine Uber seine sechs langst etablierten,
standardisierten und einleuchtenden Kategorien hinausgehende Anwendung des
Genetteschen Theorieentwurfs.94 Genettes Oberbegriff lautet nicht Inter-, sondern
Transtextualitdt fur die noch zu benennenden verschiedenen Relationen zwischen
Texten.%  Hypertextualitat* deklariert die Uberlagerung des ,Hypotextes* (Text A) durch
den ,Hypertext* (Text B) ,auf eine Art und Weise [...], die nicht die des Kommentars
ist.“ Beide Begriffe wurden bereits im entsprechenden Zusammenhang verwendet, als

90Vgl. Roland Barthes par Roland Barthes. - Paris 1975, S. 78.

91VgI. Pfister, Konzepte der Intertextualitat, S. 13.

92VgI. Barthes, Roland: Die Lust am Text. Ubersetzt von T. Konig. - Frankfurt am Main 1982, S.
53f.; ahnlich auch Grivel, Charles: Théses préparatoires sur les intertextes. In: Dialogizitat. Hg. von
Renate Lachmann. - Miinchen 1982, S. 237-248, auf den noch eingegangen wird.

93 Es stellt sich sehr wohl die Frage, was ein Wetterbericht oder ein Kochrezept, beides nicht-
literarische Textsorten, zur Interpretation literarischer Texte, die weder vom Wetter noch vom Kochen
handeln, wie Schillers Bihnenbearbeitungen, beizutragen vermégen; um die gewahlten Beispiele nicht zu
sehr einzuschréanken, kénnte man sich auch fragen, auf welche Weise der Wetterbericht oder das
Kochrezept die Interpretation z. B. des Gedichtes von Robert Gernhardt, ,Materialien zu einer Kritik der
bekanntesten Gedichtform italienischen Ursprungs®, beférdern, vgl. Ders.: Gedichte 1954-1994. — Zlrich
1996, S. 116f. [und o6fter]

94VgI. Genette, Gérard: Palimpseste. Die Literatur auf zweiter Stufe. Aus dem Franzésischen von
Wolfram Bayer und Dieter Hornig. - Frankfurt am Main 219096. (= es 1683, N. F. 683), bes. S. 9-18; diese
Spezifizierungen sind mittlerweile als Termini innerhalb der Diskussion die gebréuchlichsten, weshalb sie
im weiteren Verlauf am héufigsten Verwendung finden werden.

95 Genette, Palimpseste, S. 9.
96 Genette, Palimpseste, S. 14f..

29



veranschaulichendes Beispiel moégen noch einmal Vergils ,Aeneis“ und Joyces
,=Ulysses” dienen, beides sind Hypertexte eines identischen Hypotextes, namlich
Homers ,Odyssee”. Text B ist demnach auf deskriptive oder intellektuelle Weise von
Text A abgeleitet. Eine , Transformation” (des Textes B aus Text A) liegt bei Genette vor,
Jfalls der Hypertext seinen Hypotext zwar nicht erwahnt, er [...] in dieser Form [aber]
ohne A gar nicht existieren kénnte, aus dem er mit Hilfe einer Operation entstanden ist
[...] und auf den er sich auf eine mehr oder weniger offensichtliche Weise bezieht [...].“97
Mit der Genettschen Transformationsdefinition konkurriert Lachmanns Erklarung
derselben als ,ein Uberschreiben, als eine Similaritatsintertextualitat, da das
nivellierende Moment bei Genette nicht explizit mitgedacht wurde.”® Den Begriff
Sntertextualitat” selbst handhabt Genette restriktiver als andere, ,als effektive[s] Prasens
eines Textes in einem anderen Text.“99 Unter diese engere Fassung des Begriffs fallen
die unstrittigen intertextuellen Relationen wie wortliche Entlehnung, Zitat mit oder ohne
Quellenangabe, Plagiat und Allusion.

Bereits weiter gefaldt sind die Verbindungen zwischen einem literarischen Werk als
Ganzem und ,[...] Titel, Untertitel, Zwischentitel; Vorworte, Nachworte, Hinweise an den
Leser, Einleitungen usw.; Marginalien, Fufinoten, Anmerkungen, Motti, Illustrationen;
Waschzettel, Schleifen, Umschlag [...]*, die Genette den ,Paratext” tauft.100 Paratexte
beriihren zudem oft Probleme, die die Frage des Textkorpus ,an sich® betreffen: Gehort
der Paratext - eine Skizze oder eine abweichende Fassung des zu interpretierenden
Textes - dazu oder nicht? Solche und &hnliche Fragen fallen unter diese
»rranstextualitatskategorie.” Genette verrat hier kein Rezept, wie dies systematisch
angegangen werden konnte. Solche Félle liegen beim vorliegenden Thema ofter vor, so
bei Schillers Rezension von Goethes ,Egmont”, die er etliche Jahre verfal3t hat, bevor er
je daran dachte, selbst eine Bearbeitung des Sticks vorzunehmen oder im Fall der
»turandot‘- Bearbeitung, die mehrere Fassungen aufweist. In beiden Féllen ist ein
Hinzuziehen dieser Texte sinnvoll, insofern, als sie Schillers Verfahrensweisen bei der
Bearbeitung, wie in den entsprechenden Kapiteln ausfihrlich nachgewiesen wird,
erhellen. Vorab a3t sich ganz allgemein feststellen, daf3 Schillers Schwierigkeiten mit
Goethes ,Egmont” bereits bei der Rezension sehr offen zutage treten und diese sich in
seinen Veranderungen dann auch widerspiegeln, wahrend bei ,Turandot” in einer Art

97 Genette, Palimpseste, S. 15; spatestens hier stdf3t auch Genette in einen Bereich vor, der
nicht anders als diffus und grau zu bezeichnen ist, so dal’ unterschiedliche Einschatzungen, ob ein Text
sich mittels impliziter Markierung (Flger) auf einen anderen bezieht, ergeben dirften.

98 Lachmann, Renate und Schamma Schahadat: Intertextualitat. In: Helmut Brackert und Jorn
Stiickrath (Hgg.): Literaturwissenschaft. Ein Grundkurs. Erweiterte Ausgabe. — Reinbek bei Hamburg
1995, S. 677-686, hier S. 681.

99Vg|. Genette, Palimpseste, S. 10; Wert legt er auf eine Trennung zwischen seiner, Genettes,
und Riffaterres Modell, vgl. S. 11.

100Vg|. Genette, Palimpseste, S. 11f..

30



vorauseilendem Gehorsam auf die erwartete Zensur seitens der Hofe Rucksicht
genommen wurde, was sich anhand der Maskenfiguren und ihrer sukzessiven
Deformation nachvollziehen laf3t. Tendenziell scheint es eher geboten, alle Paratexte zu
sichten, als eventuell zu frih zur Seite zu legen. Mit ,Metatextualitat kennzeichnet
Genette ,[...] die Ublicherweise als ‘Kommentar’ apostrophierte Beziehung zwischen
einem Text und einem anderen, der sich mit ihm auseinandersetzt ohne ihn unbedingt
zu zitieren (anzufthren) oder auch nur zu erwéhnen [...].“101 Da Kommentare, in der
Regel vor, hinter, neben oder unter dem zu kommentierenden Text stehen oder
anlailich einer Diskussion (Uber diesen fallen, scheinen Verwechslungen
ausgeschlossen und darum die ausdrickliche Zitation nicht zwingend geboten - hier
zeigt sich Genette im Einklang mit Stierles Position - , da der Nexus klar benannt ist. -
Als ,Architextualitat des Textes" stuft Genette Relationen unter verschiedenen Texten
ein, die oft ,unausgesprochen” bleiben, ,weil Offensichtliches nicht mehr eigens betont
werden muf3, oder [...] um jegliche Zugehorigkeit zurlickzuweisen beziehungsweise
dieser Frage [Uberhaupt] auszuweichen. [...]“102 Hinter der wenig konkreten
Formulierung  verstecken  sich  exemplarischerweise  Gattungsfragen  oder
Epochezuordnungen und Zeitgenossenschaften, aber genauso (obwohl Genette das
keinesfalls explizit erwahnt) Anknupfungspunkte fur Einordnungen in Stoff- oder
Motivforschung, die analog der Gattungszugehorigkeit ,die Rezeption des Werkes* mit
Ienken.103 Die Architextualitat erfal3t grof3ere, umfassende Zusammenhange aller
zueinander in Beziehung gesetzten Texte, nicht nur singulare Berihrungspunkte
einzelner Textstellen. Genettes Uber die hier skizzierte Differenzierung seines
Transtextualitdtskonzepts weit hinausreichende Subkategorisierung stof3t nicht zuletzt
aufgrund des Umfangs auf Kritik,locitwa bezuglich des ,[...] geradezu scholastischen
Aufwand[s] an Nomenklatur [...]*. Diese eher noch verhalten klingende Kritik an
Genette steigert sich im weiteren Verlauf der Theoriediskussion angesichts der kaum
umsetzbaren Terminologieﬁjlle.105

101ygl. Genette, Palimpseste, S. 13.
102Vg|. Genette, Palimpseste, S. 9, S. 13f..

103Genette widmet sich nach der Auslobung der Transtextualitat und ihrer Subkategorien auf den
verbleibenden 520 (!) Seiten der ,Hypertextualitat®. Er weitet sein Modell schnell auf die eingangs
angesprochenen, inzwischen in den Mittelpunkt des Forschungsinteresses geriickten intermedialen
Bereiche aus, die er freilich durchweg noch anders definiert, namlich u. a. ,filmische Hypertextualitat*
respektive ,Hyperfilmizitat®, z. B., vgl. S. 215ff.

104Vg|. Pfister, Konzepte der Intertextualitat, S. 16f..

105grwahnt seien in diesem Konnex bereits kurz Susanne Holthuis und Jorg Helbig, auf welche
weiter unten noch ausfuhrlich eingegangen werden wird. Holthuis lalt Genettes Modell ,[...] bestenfalls
als ideelle Manifestationsformen ‘transtextueller’ Bezige* gelten. ,In vielen Fallen ist eher mit
Uberschneidungen zu rechnen. [...]°, vgl. Holthuis, Susanne: Intertextualitit. Aspekte einer
rezeptionsorientierten Konzeption. - Tubingen 1993. (=Stauffenburg-Colloquim Bd. 28), zugl. Universitét
Bielefeld, Diss. 1992, S. 45. Helbig kritisiert das umfassende Konzept der Transtextualitat, das dann

31



Anders als Genette unterscheidet Charles Grivel bei der Benennung der voneinander zu
trennenden Intertexttypen a, Ableitungen (d%gvations), b, Verweise (rappels), c,
Variationen (variantes) sowie d, Serien (séries). Bei den Ableitungen kénnte man mit
der gleichen Berechtigung von Hypertextualitat sprechen, Verweise arbeiten mit dem
Merkmal der Referentialitéat, Parodien oder Adaptationen kdnnte man auch als Beispiele
fur Variationen anfiihren und die Definition, wenn ein Text ,in eine natirliche Sukzession
von Texten* passe, ,wobei die [..] Reihenfolge eine bestimmte [nicht n&her
gekennzeichnete, Anm. der Verf.] Verwandtschaft‘ anzeige, 1a3t erneut den Gedanken
an generische oder stoffgeschichtliche Koharenzen, sprich: Architextualitat, aufkeimen.
Doch so erfreulich die Idee ware, die diversen intertextuellen Phanomene in
verschiedene Gruppen zu gliedern und anschlieRend, nach der Zuordnung zum Zweck
der grolReren Abwechslung als Synonyme zu verwenden, sie geht nicht auf. Partiell ist
dies, wie gerade demonstriert wurde, wohl mdéglich, umfassend gesehen ist es jedoch
nicht praktikabel. Denn schon die Menge der Kategorien divergiert zwischen den bereits
vorgestellten und den noch kommenden Modellen nicht unerheblich, bei Grivel sind es
vier, bei Genette z. B. sechs.

Nach den diversen und sehr unterschiedlichen Definitionen hat sich -
hochstwahrscheinlich schon seit geraumer Zeit - eine betrachtliche terminologische
Verwirrung eingestellt. Wie anhand der jeweils knappen Vorstellung unterschiedlicher
Ansatze zu ein und derselben Theorie deutlich zu erkennen war, laufen mehrere
Strange mehr oder weniger lose miteinander verbunden nebeneinander her, kreuzen
sich teilweise, Uberlappen sich, dadurch, dal3 zu einem Phanomen mehrere Termini
kreiert werden (Pratext, Hypotext, teilweise meint auch die Bezeichnung ,Subtext*
dasselbe, s. u.). So richtig zweifellos Pfisters Bestreben war, die verschiedenen
Anndherungen an den Begriff zu einer Synthese zu blndeln, es gelingt nicht
uneingeschrankt und in allen Fallen. Dies ist vor allem zu erkennen an der Entwicklung,

bezeichnenderweise hauptsachlich von der Hypertextualitat handelt, noch lapidarer als ,[...]
terminologisch Uberfrachtete[...] Monographie [Genettes] [...]%, vgl. Helbig, Jorg: Intertextualitat und
Markierung. Untersuchungen zur Systematik und Funktion der Signalisierung von Intertextualitat. -
Heidelberg 1996, S. 77. Zu Genettes Verteidigung, falls er dieser uberhaupt bedirftig sein sollte, sei
erwahnt, da® er in einer neueren Studie den Paratext mit vergleichbarer Grindlichkeit behandelt, vgl.
Genette, Gérard: Paratexte. Das Buch vom Beiwerk des Buches. — Frankfurt a. M. 2001 (=stw 1510);
positiv dagegen Frick, Werner: >Die mythische Methode.< Komparatistische Studien zur Transformation
['] der griechischen Tragédie im Drama der klassischen Moderne. — Tubingen 1998. (=Hermaea N. F. 86),
S. 31

1067y a: Ein Text entsteht aus einem oder mehreren anderen Texten,; zu b: Ein Text weist auf
einen oder mehrere andere Texte hin, welche zitiert werden; zu c: Hier moduliert ein Text ein Element aus
einem beliebigen und umgrenzten Intertext...; zu d: ... oder er fugt sich in eine ,naturliche Sukzession von
Texten ein, wobei diese Reihenfolge eine bestimmte Verwandtschaft signalisiert®, vgl. Grivel, Charles:
Serien textueller Rezeption. Eine Skizze. In: Dialog der Texte. Hamburger Kolloquium zur Intertextualitat.
Hg. von Wolf Schmid und Wolf-Dieter Stempel. - Wien 1983 (=Wiener Slawistischer Almanach
Sonderband 11), S. 53-84.

32



die der Begriff seit dem Erscheinen von Pfisters Aufsatz genommen hat. Denn die
Begriffskonfusion lafdt sich weiter vorantreiben, obwohl lediglich eine Auswahl einiger
neuerer Konzepte, also bei weitem nicht aller Arbeiten zur Intertextualitat, die in dieser
Zeit entstanden, im weiteren noch zu Rate gezogen werden.107 Gegen die Intertextualitat
als literarische und damit literaturwissenschaftliche Tatsache spricht das in keiner
Weise, wohl aber kaum fir eine klar umrissene Theorie derselben, die dem Rezipienten
ein sicheres Instrumentarium zur Interpretation von Texten zu liefern imstande ist.

Zunachst teilt Lachmann mit Grivel die Auffassung, die, dies wurde weiter oben bereits
dargelegt, keineswegs auf ,moderne” (Lachmann, in Anlehnung an den von ihr
aufgefihrten Titel) oder ,modernistische” (Pfister) Texte zu beschrénken ist, ,[d]er durch
das neue Konzept der Intertextualitat veranderte Blick” er6ffne ,Dimensionen an Texten
[...], die =zuvor entweder verborgen waren oder aber, in einem anderen
Interpretationsparadigma angesiedelt, anders gelesen wurden. [...]“108 Jedoch ist es
nicht damit abgetan, die hier angefiihrten ,anderen Interpretationsparadigma®“, hinter
welchen sich nichts anderes verbirgt als andere theoretische Anséatze als diejenige der
Intertextualitatstheorie, ad acta zu legen beziehungsweise die darin verfolgten Fragen
nicht mehr langer anzuerkennen oder weiterzuverfolgen. Vielmehr bietet sich die These
an, die Intertextualitatstheorie konnte allein eventuell nicht ausreichend sein, um
ausschlie3lich durch sie und mit ihr Texten, Dramentexten und Buhnenbearbeitungen
zumal, bei denen zumindest auch an Auffihrungen und deren bihnentechnische
Mdglichkeiten zu denken ist, hermeneutisch beizukommen. Eventuell ist sie nur eine
Mdoglichkeit unter anderen. Nicht zuletzt sprache fir diese Vermutung, dal3 diese
Textgattungen unabhangig von ihrer Prasentationsform (als gelesenes oder auf der
Bihne prasentiertes Stiick) in einem ersten Schritt zunachst als in sich geschlossene
Einheiten wahrgenommen werden, bevor in einem madglichen, jedoch nicht zwangslaufig
sich vollziehenden weiteren Schritt Interferenzen zwischengeschaltet, architextuelle
Relationen hergestellt werden, die diesen Eindruck verwischen. Auf diesen Punkt wird
noch zurtiickzukommen sein. Vorerst ist jedoch sinnvoller, noch bei den angekindigten
fehlenden Konzepten zu bleiben, d. h. mit Lachmann fortzufahren. Sie benennt zunéchst
drei Perspektiven: die texttheoretische, die textdeskriptive sowie die literatur- und
kulturkritische Intertextualité\t.109 Daran anschlie3end entwickelt sie drei Modellverfahren
- namlich Partizipation, die bereits vorgestellte Transformation sowie Tropik. Die
erstgenannte, die Partizipation, umfal3t Akte des Wiederholens und Erinnerns

107zurate gezogen werden neben den schon zitierten Arbeiten von Susanne Holthuis, Jorg
Helbig und Werner Frick vor allem Renate Lachmann, vgl. Dies.: Ged&chtnis und Literatur. Intertextualitat
in der russischen Moderne. - Frankfurt am Main 1990.

108Vg|. Lachmann, Renate: Gedachtnis und Literatur, S. 52 mit Grivel, Charles: Serien textueller
Perzeption. In: Dialog der Texte, S. 53-84, hier S. 68.

109Vg|. Lachmann, Gedachtnis und Literatur, S. 55ff..

33



vorhergehender Texte, gleichsam als repetierende und bewahrende Geste gegenuber
dem Hypotext. Hierunter fallen im wesentlichen die seit Stierle regelmaliig
wiederkehrenden allseits unstrittigen Auspragungen wie Zitat und verdecktes Zitat. Bei
Lachmann kommen noch das Anagramm, die Syllepse, die Replik und die Metonymie
hinzu.  Hierbei handelt es sich, laut Lachmann, um  konservative
Intertextualitéitsphémomene.“110 .Partizipationsfiguren® tragen die Tendenz, den ,Pratext
zu bewahren®, sehr stark in sich, so daf3 Texte auch ineinander zu geraten vermdgen.
Was hier stattfindet, ist eine ,im Schreiben sich vollziehende dialogische Teilhabe” (vgl.
Bachtin) am Hypotext/an Hypotexten. Der Zugang erfolgt gleichsam eklektisch, weil
affirmativ. Die Tropik setzt sich davon ab durch den Versuch, den Préatext zu tberbieten
und die Spuren des Vorlaufertextes zu verwischen, dadurch wird die textuelle Identitat
destruiert. Der Hypotext wird sowohl benannt als auch dementiert, durch ,Absorption
des Pratextes” soll der eigene erhoht werden. Im ganzen kommt dies einer ,Abwehr”,
,LOschung*, einerlrLSchreiben gegen den Vorlaufertext gleich. Damit bildet die Tropik die
extremste Form.  Distanz und Souveranitat, durchaus gepaart mit einem gewissen
Mutwillen, kennzeichnen die ,Transformation“, der benutzte Text wird mitsamt des ihm
eigenen Sensus zersetzt.112 Indes vermischen sich bei Lachmann diese drei getrennt
voneinander eingefiihrten Konzepte innerhalb eines Textes.''® In welche der drei
Lachmannschen Kategorien werden Schillers dramaturgische Arbeiten einzuordnen
sein, immer ,nur® in die erste, oder, in einigen sogar in die zweite oder die dritte? Was
zunéachst als Uberraschende Frage erscheinen konnte, wurde bisher langst in einem
anderen Kleid diskutiert, wenn auch selbstverstandlich nicht von Seiten der
Intertextualitatstheorie. ™

Was Pfister ,Referentialitdt® nennt, heil3t bei Lachmann &hnlich, namlich
.Referenzsignal® und markiert auch bei ihr die Intertextualitdt zwischen einem

110Vgl. Lachmann, Gedé&chtnis und Literatur, S. 64.

111Lachmann, Gedachtnis und Literatur, S. 39; Dies. und Schamma Schahadat: Intertextualitat,
Literaturwissenschaft — ein Grundkurs, S. 682.

112La(:hmann, Gedachtnis und Literatur, S. 39ff..
113Lachmann / Schahadat, Intertextualitat, Literaturwissenschaft — ein Grundkurs, S. 683f..

114VgI. hierzu Koéster, Albert: Schiller als Dramaturg. Beitrdge zur deutschen Literaturgeschichte
des achtzehnten Jahrhunderts. - Berlin 1891, hier S. 86-89, beziiglich der ,Macbeth“-Bearbeitung, die er
als freie Nachdichtung wertet respektive Guthke, Karl Siegfried: Geschichte und Poetik der deutschen
Tragikomodie. - Gottingen 1961, S. 87-105, der die ,Turandot“-Bearbeitung als eigenstéandiges
Schillersches Werk einstuft. In beiden Fallen ware damit das, was gemeinhin (hier im Pfisterschen Sinne)
als einfache Ubersetzung oder Bearbeitung oder - nach der Lachmannschen Terminologie als
.konservatives Intertextualitatsphanomen® erfal3t wird - nicht langer ausreichend, um Schillers Eingriffe
exakt zu klassifizieren. Ob die beiden hier schon einmal erwdhnten Forschungstendenzen mit ihrer
Sichtweise bestéatigt oder widerlegt werden kdnnen, sei an dieser Stelle noch nicht entschieden. Nur bleibt
der Hinweis wichtig, daR, sollte sich deren Urteil bestatigen, dies fiir die Bestimmung des vorliegenden
Intertextualitatsgrades zwischen Hypertext Ubersetzung/Bearbeitung und Hypotext Original weitreichende
Konsequenzen nach sich zége.

34



manifesten Text und seinem Referenztext.115 Die sogenannten ,Referenzsignale” lassen
zwei voneinander zu scheidende Arten von Intertextualitatsstrukturen zutage treten: die
Kontamination und das Anagramm. Die durch unterschiedliche Verfahren
hervorgerufene ,semantische Explosion, die in der Beruhrung der Texte“ sich vollzieht,
schafft ,asthetischel...] und semantische]...] Differenz“m, welche wiederum mit abhangig
ist vom Zeichenkontakt, worunter Lachmann ,das noch nicht Text gewordene, das
Mitverstandene, das aufgrund einer gemeinsamen kulturellen Erfahrung Geltung®
besitzende, subsumiert.”"" Sie konkludiert: ,Der Text erscheint [...] im sozialen Kontext
als ideologische Handlung, die in den Zeichenkontext eingreift.“118 Der kulturell und/oder
historische Kontext bel%immt somit produktionsasthetisch wie rezeptionséasthetisch die
Sicht auf den Text mit. ~ Schiller teilt mit Shakespeare (1564-1616), Gozzi (1720-1806),
Picard (1769-1828) oder auch Racine (1639-1699), ja selbst mit Lessing (1729-1781)
keine gemeinsame kulturelle Erfahrung. Dafl} es aufgrund dieses Umstandes zu
Verschiebungen beziglich der Konzeption wie der Aufnahme der Stiicke von seiten des
Bearbeiters wie des Publikums kommen konnte, gilt es fur die nachfolgenden
Interpretationen der einzelnen Bearbeitungen zu bericksichtigen. Zumindest der
Ideologiebegriff kann, gerade da ja Grivels Standpunkt, Intertextualitét sei nicht allein als
Kennzeichen moderner-postmoderner Texte, sondern aller literarischen Texte zu
definieren, geteilt wird, jedoch nur eingeschrankt (eben auf moderne-postmoderne
Texte) angewendet werden, ist im vorliegenden Fall nicht relevant. Lachmann selbst
raumt, die Intertextualitat ihrerseits einmal mehr zwischenbilanzierend (1990), ein, der
.Begriff selbst* sei ,[...] alles andere als luzid oder gar definitiv. Vielmehr* habe er ,in
seiner konzeptionellen Verzweigung mit ihren jeweiligen terminologischen
Konsequenzen irritierende Dimensionen angenommen.“120 Konkret fihrt sie ,die Vielzahl
der in Umlauf gebrachten Unterbegriffe”, an. Wichtig an ihren Thesen sind ihre
pragmatisch-gemafigten und am Text erarbeitbar erscheinenden Feststellungen wie
.[d]er implizite Text kann immer nur anndhernd, d. h. horizontbedingt, bestimmt werden

1151 achmann, Gedachtnis und Literatur, bes. S. 60ff..
116VgI. Lachmann, Gedachtnis und Literatur, S. 57.
117ependa.

118VgI. Lachmann, Gedachtnis und Literatur, S. 60ff..

119Explizit schlie3t sie hier an Kristeva und Volosina, implizit jedoch vor allem an Hans Robert
Jaul3 (Stichwort: Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwissenschaft) sowie Jan Assmann an,
vgl. Ders: Kollektives Gedachtnis und kulturelle Identitat. In: Kultur und Gedéchtnis. Hg. von Jan Assmann
und Tonio Hdolscher. - Frankfurt am Main 1988, S. 9-19 oder auch ,Niemand lebt im Augenblick. Ein
Gesprach mit den Kulturwissenschaftlern Aleida und Jan Assmann [...].“ In: Die Zeit.Wochenzeitung fir
Politik, Wirtschaft, Wissen und Kultur 50 (1998), S. 43f. sowie besonders Rothe, Arnold:
Kulturwissenschaften und kulturelles Gedéachtnis. In: Kultur und Gedéchtnis [...], S. 265-290, hier S. 275.

120Vg|. Lachmann, Gedachtnis und Literatur, S. 55.

35



als Ort der dynamischen pluralen Sinnkonstitution.“121 Mit der ,Ausdifferenzierung des
Gedankens der Doppelkodierung [als Ruckbindung an und Erweiterung des
Bachtinischer112£<onzept der Dialogizitat, Anm. der Verf.] [...] ergibt sich eine Erschwerung
der Lektire. Denn bestritten wird, ,[...] dal3 der Text nur entschlisselt werden muf3,
dal er eine fertige chiffrierte Zeichenmenge vorlegt.” Vielmehr verhalte es sich so,

[...] daB zwar durch die Doppelkodierung und deren Signale bestimmte intertextuelle Wege gewiesen
werden, dal3 aber der Leser diese nicht beschreiten mul3. Er kann sein eigenes Lesemuster einbringen
und die vorprogrammierte Sinnkonstruktion nur als eine unter anderen moglichen vollziehen. Und es kann
sein, dafl3 sein Lesehorizont den des Textes uberschreitet, dal3 er das Programm uberfullen und

Assoziationen schaffen kann, die einmal mehr die Offenheit und Unabschlie3barkeit [der] Texte bestétigt
123

[.]

Das Konzept von ,Gedachtnis und Literatur” fuhrt dahin, die ,Unausschopfbarkeit eines
durch Kulturen geschaffenen Zeichenvorrats“ zu konzedieren, Rekombinationen zu
prognostizieren, die durch das Reaktivieren von Texten entstehen, was die Kreation von
potentiell Neuem in Aussicht stellt. Damit ist einmal mehr die Dichotomie
produktionsasthetischer und rezeptionsasthetischer Intertextualitat aufgezeigt. Die eine
lait sich, wenigstens theoretisch, noch als eingrenzbar einstufen, die letztgenannte ist
dies dagegen nicht. Dezidiert abgelehnt wird bei Lachmann kein bisher bekannter
Ansatz, sie wendet sich vielmehr gegen jede Form einer abgeschlossenen und damit
tendenziell einseitigen Grundsatzposition, indem sie ihren eigenen Ansatz
Sintertextualitat als Sinnkonstitution®“, gleichfalls um Synthese bemuht, in die Diskussion
einflhrt. Angesichts ihres Untersuchungsgegenstandes, der russischen Moderne, muf}
zwar berucksichtigt werden, dafd ihre poststrukturalistisch orientierte Konzeption in
weiten Belangen keine Anwendung auf die Dramen und ihre Bearbeitungen um 1800
findet, da aber Lachmann letztlich trotz ihrer nachweisbaren Anlehnung an Kristeva
allein die markierte Intertextualitdt und Metatextualitét, innerhalb derer das intertextuelle
Verfahren selbst thematisiert wird, als nachweisbare und hinreichende Kriterien
akzeptiert124 und folglich den gesamten, weitaus groReren Bereich als eine Art offene
Grauzone deklariert, bleibt den Interpreten ein grof3er Freiraum bei der Zu- oder
Aberkennung intertextueller ~ Relationen  bei  gleichzeitiger  fortschreitender
Subkategorisierung. Den eigentlichen Kern bildet auch bei ihr die ,konservative

121ygl. Lachmann, Gedachtnis und Literatur, S. 63.
122y/g). Lachmann, Gedéchtnis und Literatur, S. 85.

123Vg|. Lachmann, Gedachtnis und Literatur, S. 86f.; Lachmann distanziert sich hier deutlich von
Stempel, Wolf-Dieter: Intertextualitat und Rezeption. In: Dialog der Texte. Hg. von Wolf Schmid und Wolf-
Dieter Stempel. [...], S. 96ff, S. 101f..

124Vg|. hierzu auch Holthius, Intertextualitat, S. 24f..

36



Intertextualitat”, die so alt und so sicher ist wie die Literatur selbst - und diese l&af3t sich
allemal auf jegliche Literatur, eben auch auf das hier anhangige Thema, anwenden.

Die Entwicklung der Debatte nach Lachmann geht dahin, endlich dem Postulat einer
moglichst systematischen Erfassung von Intertextualitdt seitens der Rezipienten
nachkommen zu wollen. Holthius geht nicht mehr vom Anspruch auf eine Einigung auf
.eine umfassende und allgemein verbindliche Intertextualitdtstheorie® aus - sie
konstatiert lapidar, Intertextualitdt werde ,zum Prinzip [...] [,] zur Voraussetzung jeder
Lektlre [...], insofern jeder Text ,virtuelle Texte™ impliziere, ,oder [...] zur spezifischen
Form der Bedeutungskonstitution, die sich [...] dem Rezeptionsprozel3 fakultativ oder
obligatorisch*  Uberstilpt, ,abhangig davon, ob der Text diese als
Verstehensvoraussetzung® einfordert ,oder nicht.“ Absichernd raumt sie ein, ,[...] jeder
Versuch einer Theoretisierung und/oder Systematisierung des Phanomens
‘Intertextualitat’, bleibe ,notwendig perspektivisch [...] und das Spektrum potentieller
intertextueller Beziige* werde ,[...] nicht einmal approximativ erfal3t*, was ,[...] daher als
Ausgangspunkt jeder Konzeption, auch der folgenden, [gemeint: der eigenen
Holthuisschen, Anm. der Verf.l]zgrundséitzlich mitgedacht werden [...]" ml'Jsse.125 In erster
Linie ,Operationalisierbarkeit* anstrebend, geht es Holthuis autoreflexiv darum, einen
sogenannten ,integrativen Beschreibungsansatz“ zu entwickeln, der sich zwar klar von
den poststrukturalistischen Standpunkten distanziert, aber auch die strukturalistischen
Ansatze, ,[...] die Intertextualitat als textinhdrente Eigenschaft verstehen und auf
bestimmte, im Text intersubjektiv nachweisbare Relationen begrenzt wissen onIen“m'
Uberwindet, indem sie - dies scheint nach Pfister und Lachmann nicht mehr ganz neu -
einen dritten Weg ein- und vorschlagt. Sie wendet sich etwa gegen die von
Broich/Pfister vorgeschlagene Differenzierung von Einzeltextreferenz (Relationen
zwischen konkreten Texten, bei Genette Hypotext - Hypertext) und Systemtextreferenz
(Relationen zwischen Texten und sogenannten Systemtexten, worunter kanonisierte,
normativ festgelegte Texte verstanden werden, bei Genette am ehesten in den Bereich
JArchitextualitat® fallend). Als praktikablere und einfachere Loésung empfiehlt sie
stattdessen die Definition von Petdfi/Olivi: ,Eine intertextuelle Relation zwischen zwei
gegebenen Texten besteht dann, wenn sie entweder typologisch verwandt sind, oder
wenn der eine auf irgendeine Weise auf den anderen referiert.“128 Die Einzeltextreferenz
wiederum fal3t exakt diejenige Gegebenheit, die in der Mehrzahl der Falle fir die, nicht
nur Schillerschen, Bihnenbearbeitung zutrifft, ja geradezu konstitutiv flr sie erscheint.
Denn in der Regel handelt es sich um eine distinkt benennbare Relation zwischen

125 Holthuis, Intertextualitat, S. 26ff..

126 Holthuis, Intertextualitat, S. 32.

127 Holthius, Intertextualitat, S. 249.

128Vg|. hierzu besonders Holthuis, Intertextualitat, S. 49, Abb. 1.

37



Original und daraus abgeleitetem Hypertext. Wie deutlich Holthuis sich in der Tat von
poststrukturalistischen Modellen absetzt, kann schon daran erkannt werden, mit welcher
Selbstverstandlichkeit sie auf die ,intentio auctoris“ aufbaut und damit Barthes’
Uberlegungen zum ,Tod des Autors* als uberwunden erachtet.129 In Anlehnung an
Umberto Ecos Trias der Interpretationszielsetzungen, also der textbezogenen intentio
operis, der leserbezogenen intentio lectoris, bei welcher es beachtenswerterweise ,iber
die Textinformationen hinausgehend dominant idiosynkratische Faktoren (Gefuhle,
Stimmungen zum Rezeptionszeitpunkt)® zu bericksichtigen gelte130 sowie der
autorbezogenen intenio auctorism' kreiert sie ihr jeweils durch die intertextuelle
Dimension erweitertes Modell einer ,rezeptionsorientierten” Intertextualitat. In den Blick
gerat dabei, da3 es sich in allen Fallen um Interpretationen handelt, die - auf
unterschiedliche Art und Weise - kontextuelle Informationen in die ,Konstruktion der
Textwelt” hineintragen. Dies sind grundsatzlich (Re-)
Konstruktionen des Lesers, auch bei der text- respektive der autorbezogenen
Interpretation, da Text (durch seine mindestens relative Fixiertheit) und Autor (durch
Abwesenheit) in der Regel nicht Uber das vorhandene Material hinaus Auskunft geben
kénnen oder wollen. Hinzu kommt, dal3 der Interpret selbstverstandlich nicht auf die
Interpretation des Autors verpflichtet werden kann oder den Ausfiihrungen des Autors
zu seinem Werk Folge zu leisten hat. Die Basis (inter-)textueller Kompetenz bilden
folglich 1&31I2Iein die vom Text selbst gelieferten Informationen und das Kontextwissen des
Lesers.  Holthuis kommt es darauf an, ,die Pluralitdt von Deutungen zu literarischen
Texten [...] ebensowenig in Frage [zu stellen] wie die ‘Lust am Text™, doch gleichzeitig
darauf hinzuweisen, wie sehr ,[...] zur Erfassung der Faktoren, die im Zusammenhang
der Interpretation von Texten eine Rolle spielen, eine gewisse Wissenschaftlichkeit
vonr}%[en“ ist, ,[...] wenn auch das ‘dilettanische Lesen’ nicht-dilettantisch erfal3t werden*
soll.  Statische Faktoren (Interpretationsobjekte, -typen und Wissenssysteme) sind zu

129Vgl. hierzu Holthuis, Intertextualitat, S. 182, Nunning, Lexikon Literatur- und Kulturtheorie, S.
534f. Als Gegenbeispiel gegen den vermeintlichen Tod des Autors nennt Holthuis zurecht den zweifelsfrei
modernen Georg Trakl und im speziellen dessen autorspezifische Farbsymbolik, die sich der Behauptung
vom Tod des Autors hartnéackig entzieht, vgl. S. 253. Indes ist Trakl kein Einzelfall: Bei Franz Kafkas
Werk, dessen Zugehorigkeit zur Moderne genausowenig zu leugnen ist, ist es ebensowenig méglich, den
Tod des Autors nachzuweisen, man denke z. B. an die nicht zu klarende Schuldfrage, mit der sich Gregor
Samsa und Josef K. konfrontiert sehen, die dann trotz ihrer evidenten Nicht-Existenz zum Tod beider
Figuren fuhrt, an die Bélle, die der altere Junggeselle Blumfeld eines Tages in seiner Wohnung vorfindet,
ohne sich deren Provenienz erklaren zu kdnnen etc..

130VgI. Holthuis, Intertextualitat, S. 186.

131VgI. z. B. Eco, Umberto: Die Grenzen der Interpretation. Aus dem Italienischen von Gunter
Memmert. - Miinchen 1995 (dtv 4644), z. B. S. 35-39.

132Vgl. Holthius, Intertextualitat, vor allem S. 187ff..
133VgI. Holthuis, Intertextualitat, S. 173.

38



unterscheiden von dynamischen Faktoren (Textverarbeitungsstrategien).134 Von
besonderer Wichtigkeit erscheint ihr dabei die ,interindividuell[e] [U]nterschiedlich[keit]
bei der Verarbeitung, was zur Konstruktion von Textwelten fulrs]gt, die folgerichtig ,je nach
Leser und Rezeptionssituation unterschiedlich ausfallen.”  Aufbauend auf Petofis
Texttheorie werden diverse intertextuelle Relationen aufgefachert, um sodann
systematisch (,taxonomisch®) erfat zu werden. Einmal mehr wird die Terminologie
erweitert, dieses Mal um die auto-intertextuelle (d. h. von ein und demselben Autor
verfaliten Werke) beziehungsweise um die hetero-intertextuelle Dimension
(verschiedene Werke mehrerer Autoren). Entsprechend bietet es sich in Anlehnung an
Holthuis an, bei den dramaturgischen Bearbeitungen durch Schiller, also eines
Dramaturgen, der selbst wiederum auch Dichter ist, von semi-hetero-intertextuellen
respektive semi-auto-intertextuellen Werken zu schreiben. Wenn aber nun mehrere
Werke verschiedener Autoren miteinander in Beziehung gesetzt werden, dann kann bei
einer sinnvollen Konstruktion des Zusammenhangs, die bis zum Beweis des Gegenteils
unterstellt werden soll, davon ausgegangen werden, daf3 entweder Anknipfungspunkte
beziglich der Gattung, des Stoffes oder Themas oder der Zeitgenossenschaft zwischen
den einzelnen Texte bestehen und dafir konnte man den Genetteschen Ausdruck
YArchitextualitat* ohne weiteres nutzen. Das ware in Teilen sogar erweiterbar auf auto-
intertextuelle Werke, sofern innerhalb von diesen die gerade benannten Beziige zum
Tragen kommen. Eher einleuchtend ist die Unterscheidung zwischen asthetischer, da
~poly-funktionaler* und nicht-asthetischer, da ,klar definierter® wissenschaftlicher
Intertextualitéat, obwohl die Dichotomie von Primér- und Sekundarliteratur hier sicherlich
auch Genuge tun kénnte. Die Grenzen der taxonomisch erfal3baren Intertextualitat sieht
Holthuis eindeutig erreicht: ,Der ‘intertextuelle Akt des Lesens’, d. h. die Konstruktion
einer intertextuell angereicherten Textwelt, kann als komplexe kognitive
Verarbeitungsleistung in ihrer Dynamik nur approximativ modelliert werden [...].“136
Dieser Diagnose Rechnung tragend, holt sie mit der Kategorie des ,Interindividuellen®
die Subjektivitat, ,Individualitéat® auf die Ebene des Lesens und auf die Ebene des
Interpretierens zurtick, schlie3t jedoch die Arbitraritdt der Deutung durch den Text
selbst, der als Korrektiv fungiert, aus.137

134VgI. Holthuis, Intertextualitat, S. 181.

135VgI. ebenda, vgl. auch S. 63, S. 251; vgl. ferner: Schmidt, Siegfried J.: Interpretation — Eine
Geschichte mit Ende. In: Interpretation 2000. Positionen und Kontroversen. Festschrift zum 65.
Geburtstag von Horst Steinmetz. Hg. von Henk de Berg und Matthias Prangel. — Heidelberg 1999, S. 31-
43, hier S. 34 f., wo es u. a. heilt: ,Alle Beobachtungen sind beobachterdependent. [...]
Literaturwissenschaftlerinnen sprechen nicht Gber Literatur, sondern Uber sozio-kulturell konditionierte
Beobachterprobleme beim Erfahrungmachen mit literarischen Ph&nomenen in literarisch bestimmten
sozialen Situationen.”

136VgI. Holthuis, Intertextualitat, S. 251.
137VgI. Holthuis, Intertextualitat, z. B. S. 249.

39



UnmilRverstandlicher als vorausgegangene Trllsgsorieanséitze entlarvt Holthuis die
Schwachstellen des diffusen ,Modewortes” Intertextualitat, empfiehlt das
Weiterentwickeln der ,Grobdifferenzierung in textzentrierte, autorzentrierte und
leserzentrierte intertextuelle Leser” als moglichen Ausweg. Freilich kdnnte ein Ergebnis
dieses Fingerzeiges sein, dal’ es solche Leser, die sich nur auf einen oder auf zwei der
drei angefuihrten Ausschnitte kaprizieren, gar nicht gibt, sondern bei jedem/jeder
mehrere Aspekte Beachtung finden. Selbst das ,grobdifferenzierte” Modell stiinde dann
auf ténernen FifRRen. Der angestrebten Holthuisschen Taxonomie bekdme dies schlecht.
Problematisch scheint erst recht die angestrebte immer weiter fortschreitende
Auffacherung immer schwerer voneinander zu scheidender Subkategorien.
Moglicherweise verspricht die Annahme eines leserzentrierten intertextuellen Lesers,
der selektiv textzentrierte und autorzentrierte intertextuelle Aspekte mit in seine
hermeneutischen Uberlegungen einbindet, eine zugegeben hochkomplexe, dafiir jedoch
anndherungsweise realistischere Ausgangsposition. Ob damit das Zustandekommen
vorhandener oder kinftiger Interpretationen allerdings tatsachlich plausibler erklart
werden kann, ist eine andere Frage. Insgesamt lauft die generalisierende
Taxonomiebestrebung der gleichfalls in Erinnerung gebrachten interindividuellen
Unterschiedlichkeit zuwider.

Mit Holthuis konkurriert auch Helbig um den Schlissel zu einer ,standardisierten
Taxonomie® fur die ,Errichtung [...] Ubergreifende[r] Theoriegebaude [...] fur die
Fernziele einer Grammatik und Geschichte der Intertextualitéat sowie fur die generelle
Theoriebildung im Kontext rezeptionslenkender MalRnahmen [Hervorhebungen der
Verf.].“139 Einerseits anerkennt und konstatiert er ,eine historisch gewachsene und zur
Polylaoemie tendierende Terminologie zur Beschreibung intertextueller Phanomene
[...]“ , andererseits bereichert er selbst den an dieser Stelle mehrfach kritisierten, weil
wenig Uberschaubaren Bestand an Fachbegriffen durch weitere Kreationen wie
.Kryptisches Zitat", welches sowohl an Lachmanns verdecktes Zitat als auch an Fugers
implizite Markierung gemahnt, oder ,Reminiszenz”, welches wohl eine abgeschwachte
Form seines vorausgehend erwéhnten Begriffs bedeuten soll, in jedem Fall aber mit
dem eingefuhrten Begriff der ,Allusion® (Stierle) oder auch mit der auf Lachmann
zurickgehenden ,Replik® im Wettstreit steht. Seine Trias (wie Lachmann und Holthuis
wahlt er die Dreiteilung) Nullstufe intertextueller Markierung, Redumonsstufe
intertextueller Markierung und Potenzierungsstufe intertextueller Markierung ~ erganzt

138VgI. Holthuis, Intertextualitat, S. 2.

139VgI. Helbig, Jorg: Intertextualitdt und Markierung. Untersuchungen zur Systematik und
Funktion der Signalisierung von Intertextualitat. - Heidelberg 1996, hier S. 223.

140Vgl. Helbig, Intertextualitat und Markierung, S. 30, vgl. auch bes. S. 14f. und S. 35f..
141Vg|. Helbig, Intertextualitdt und Markierung, S. 83ff., S. 93, S. 133.

40



erneut bereits langer zur Disposition stehende Vorschlage zur Skalierung der
Intertextualitat. Mit ,Nullstufe intertextueller Markierung® kennzeichnet Helbig die
unmarkierte, folglich unbewul3te oder offenkundig plagiatorische Bezugnahme auf
andere Texte. Durch den so entstandenen Unsicherheitsfaktor besteht prinzipiell das
.Risiko" des Autors, ,eine intendierte Wirkung zu verfehlen.“142 Bei der nachsten, der
»-Reduktionsstufe”, mufl mindestens eine von drei Anforderungen erfillt sein, damit eine
Einordnung in diese Kategorie erfolgen kann. Die drei Subkategorien sind gestaffelt vom
schwéacheren ,emphatischen Gebrauch® Uber die etwas deutlichere ,linguistische
und/oder graphemische Interferenz®, die ein bekannter Text in einem neuen Kontext
erzeugt bis hin zur klaren Kennzeichnung mittels ,sprachlicher Informationsvergabe®, in
der ,die intertextuelle Referenz offengelegt® wird. Sie eroffnen viele
Ausdrucksmaglichkeiten der ,graduelle[n] Hierarchie der Explizitheit“.143 Konsequent zu
Ende gefihrt heildt dies: Explizite Markierungen dienen dazu, die ,Indizierung impliziter
Markierung bis hin zum Beweis" anzuzeigen, wahrend implizit markierte Intertextualitat
immer nur Indizien, aber keine hinreichenden Beweise flr das tatséchliche Vorliegen
von Intertextualitat zu liefern in der Lage ist. Diese Erkenntnis fuhrte Flger ebenso
langst aus, wie Lachmann ihren dartber weit hinausreichenden, bedenkenswerten
Einwand, der Leser sei keineswegs darauf verpflichtet, den Markierungen zu folgen,
vielmehr kénnte er das vom Autor gemachte Angebot sowohl ausschlagen als auch
weitergehend nutzen als von diesem selbst kalkuliert, ohne daf3 a priori von einer
Fehlinterpretation die Rede sein mul3.144 Genauso selbstverstandlich besteht die
Mdoglichkeit der von Helbig sogenannten ,mehrfachmarkierte[n] Intertextualitésit."145
Insgesamt ist diese zweite, umfangreichste Stufe die am schwierigsten fa3bare. Dient
sie doch als ein Sammelbecken der meisten bei allen Theoretikern auftauchenden
Phanomene, die an dieser Stelle nicht noch einmal gesondert aufgeflihrt werden
mussen, die jedoch letztlich nicht absolut zwingend erscheinen und gentgend
Spielraum fur diverse Deutungen, die alle Belegbarkeit durch den Text fir sich
reklamieren kénnen, zulassen. Ob ein Text wenn Uberhaupt, dann unbewul3te, mithin
vernachlassigbare oder wenig zwingende Bezlige zu einem anderen Text/zu anderen
Texten aufweist beziehungsweise ob er ein Plagiat eines anderen Textes darstellt und
aus diesem Grund den Hinweis auf den plagiierten Text vollkommen meidet, ist
vergleichsweise leichter entscheidbar, somit stellt die Nullstufe eine eher leicht
anmutende Aufgabe dar. Bei der Potenzierungsstufe handelt es sich schlie3lich um

142Vg|. Helbig, Intertextualitdt und Markierung, S. 83-92.
143Vg|. Helbig, Intertextualitat und Markierung, S. 93f..
144Vgl. Lachmann, Gedéchtnis und Literatur, S. 86f..
145Vg|. Helbig, Intertexualitat und Markierung, S. 115ff..

41



thematisierte Intertextualitat, an der es Uberhaupt kein Vorbeikommen gibt.146 Dieser
letztgenannte Terminus konkurriert nun seinerseits mindestens mit der Pfisterschen
Autoreflexivitat, wobei ja bereits bei diesem frihen, gleichzeitig tragféahigen Modell
Uberschneidungen der einzelnen Kriterien untereinander auffallend waren Die
Erklarung, was der Begriff ,Potenzierungsstufe® demjenigen der ,Autoreflexivitat
voraushat, 1aR3t Helbig offen.

Bedenkenswert erscheint im Unterschied dazu Helbigs Analogiebeobachtung bezlglich
von lronie- und Intertextualitéitssignalen.148 Solche Signale kénnen, das ist ihnen
gemeinsam, entweder als solche erkannt werden oder auch nicht. Manche der zur
Verfugung stehenden Erkennungszeichen sind identisch: ,Rauspern, emprfgtische
Stimme, besondere Intonation, [...] Kursivdruck und Anfiihrungszeichen [...].*  Eine
eingehendere  Untersuchung dieser teilweise deckungsgleichen literarischen
Erscheinungen ware sicherlich Iohnend.150 Da jedoch die hier avisierte, sich verbal-
mimetisch  dokumentierende Ironie bei  Schiller, vorsichtig formuliert, von
untergeordneter Bedeutung ist, wird an dieser Stelle von dem spannenden Thema
abgelassen.151

146Vg|. Helbig, Intertextualitdt und Markierung, S. 133 u.a. S. 153.
147Vgl. Pfister, Konzepte der Intertextualitat, S. 27.

148Vgl. Helbig, Intertextualitdt und Markierung, S. 66ff..

149Vgl. Helbig, Intertextualitdt und Markierung, S. 67.

150problematisch ist es in dem Fall, daR man von einem total entgrenzten Textbegriff und anolog
von einem total entgrenzten Ironiebegriff ausgeht. Denn dann verwischen die Grenzen zwischen Literatur,
Fiktion allgemein auf der einen und Realitdt auf der anderen Seite. Was auf rein literarischem Sektor
schlimmstenfalls zu einer Fehlinterpretation, zu einer unzureichenden Interpretation fuhrt, obwonhl
Lachmann diese Einschatzung mit ihrer These der Doppelkodierung bei gleichzeitiger Abweichung von
der vermeintlich vorprogrammierten Sinnkonstruktion durch eigene Lesemuster, vgl. Lachmann, S. 86,
stark relativiert und darin von Holthuis mit ihrer These der interindividuell unterschiedlichen
Verarbeitungsstrategien von Intertextualitéat bestérkt wird, zumal sie darauf insistiert, ,[...] dal3 der Text
aber grundsatzlich auch ohne die Berlcksichtigung seiner intertextuellen Relationen verstanden und
interpretiert werden kann. Dann ist Intertextualitdt keine Deutungsvoraussetzung, sondern allenfalls eine
Deutungserweiterung (im Hinblick auf die angestrebe Vollstandigkeit der zu konstruierenden Textwelt)®,
vgl. Holthuis, S. 209, kann real sehr schnell zu Fehlkommunikation fihren: Dehnt man nun das, was hier
Uber den Intertextualitatsbegriff festgestellt wurde, aus auf die Ironie, weil man aufgrund bestimmter
gemeinsamer Markierungsmechanismen etwas zugleich fur intertextuell und ironisch héalt, obwohl es
eventuell entweder nur intertextuell oder nur ironisch oder keines von beiden ist, steigt die Gefahr des
MilRverstandnisses in diesem Zusammenhang erheblich an - zumal die Ironie und die Intertextualitat dann
nie ,nur* auf das Literarische beschréankt bleiben: Werden sie bei der Besprechung von vermeintlich
ironischen/intertextuellen Texten (wobei es ja immer die Moglichkeit mehrerer ,richtiger* Deutungen gibt)
haufig wiederum gleichfalls als Kommunikationsmittel eingesetzt, haben sie den Wechsel vom Fiktiven
zum Authentischen eigentlich langst vollzogen. Das ,jeu d’esprit* (Helbig, S. 165) sté3t an seine Grenzen,
dem ist nur zu begegnen, indem man in solchen Situationen beide auf3en vor laf3t oder eindeutig markiert,
um nicht nur noch aneinander vorbei zu argumentieren.

151um nicht dem Vorwurf ausgesetzt zu sein, es werde behauptet, im Schillerschen Werke
fande sich keine Ironie, wird an dieser Stelle stellvertretend auf Wallensteins letzten Satz vor seiner
Ermordung verwiesen: ,Ich denke einen langen Schlaf zu tun,/Denn dieser Tage Qual war grof3,/Sorgt,
daf sie nicht zu zeitig mich erwecken.” (V. 3677ff.). Die hier sich offenbarende tragische Ironie begegnet

42



Dagegen belebt Werner Frick die Diskussion des von ihm favorisierten, von Genette und
Lachmann gepréagten Transformationsterminus mittels der Binnendifferenzierung.
Neben Parodie und Travestie unterscheidet er prazisierend die raum-zeitliche oder
kulturelle Versetzung respektive Transposition, die an Grivel gemahnende Variation, die
besonders formale, stilistische oder thematische Ursachen hat, die pragmatische Um-
Motivierung oder die Transvalorisation, welche sich der semantisch-ideologischen Um-
Wertung bedient, als Formen der Transformation, um gleichzeitig deren ,spezifische
Differenzqualitat* als Folgetexte hervorzuheben.* Fricks Votum fiir diesen Begriff, den
er abgrenzt von verwandten Termini wie Bearbeitung|[!], Adap(ta)tion, Retraktation ,u.&.,
da er ,[...] weniger als diese Konkurrenten an ein Rangverhéltnis von >authentischen<,
kinstlerisch  vollwertigen  >Originalen< und  sekundéar-abgeleiteten,  kulturell
>entwurzelten< und asthetisch >parasitdren< Nachfolgetexten denken]...]* lasse,
markiert jedoch wiederum ebenso préazise die davon zu scheidende thematische
Ausrichtung der vorliegenden Arbeit.*>® Biihnenbearbeitungen sind, gemessen an ihrem
bisherigen Stellenwert, den sie innerhalb der Literaturgeschichte einnehmen, zunachst
einmal eine von Haus aus inferiore Erscheinung, was mit dem latent vorhandenen
Vorwurf des Eklektizismus konnotiert ist, der die Folgetexte, wie auch Frick indirekt
einraumt, wiederkehrend erreicht.*>* Besitzen doch die Pratexte sowohl einen gréReren
Bekanntheitsgrad, oder auch, bei einem dem nationalen oder gar dem weltliterarischen
Kanon zugehdrigen Text, eine prasupponierte Hoherrangigkeit gegeniber dem
Hypertext. In vielen Fallen sind sie im kulturellen Gedéachtnis haften geblieben, wahrend
manche Folgetexte langst als Marginalie in einer literaturgeschichtlichen Schublade
verschwunden sind. Das von Frick negierte Rangverhéltnis zwischen Original und
BUhnenbearbeitung besteht, wie sich (spater) anhand von Reaktionen auf Schillersche
Bearbeitungen zeigen laf3t, eindeutig. Ging und geht es dabei ndmlich zu einem nicht
unwesentlichen Teil um die Frage, ob eine Bearbeitung nun bereits ein eigenstandiges
Werk darstellt, oder ob man es vielmehr mit einer (unstatthaften) Verbalhornung des zu
bearbeitenden Textes zu tun hat. Diese Entscheidung wird im zweiten Teil der Arbeit
eine Rolle spielen und moglicherweise, wenn nicht wahrscheinlich, von Fall zu Fall

unterschiedlich bei der vergleichenden Interpretation von Hyper- und Hypotext ausfallen.
155

bei Schiller auch noch in anderen Zusammenhangen. Ironie fernab von Tragik ist gleichfalls anzutreffen,
man denke an die mit Goethe verfaliten Xenien.

152 Frick, Die mythische Methode, inshesondere S.28-40, hier S.32f..

153 Frick, Die mythische Methode, S. 32ff..

154 Frick, Die mythische Methode, S. 33.

155Zuzustimmen ist dagegen Fricks Ansatz von der ,Differenz als Erkenntnischance®, welche
»aus der Beobachtung von Anschlu3- und Abweichungsverhéltnissen zwischen Texten aus verschiedenen
historischen, sozialen, mentalen Kontexten und mit divergierenden kulturellen Funktionen neue und
fruchtbare Fragestellungen* gewinnen will, vgl. Frick, Die mythische Methode, S. 35. Konkret laR3t sich
daran im Bezug auf das vorliegende Thema die Frage anschlieRen, warum die von Schiller bearbeiteten

43



Indes ist an diesem Punkt eine Erweiterung der Theoriediskussion uber die
Intertextualitat(-stheorie) hinaus ratsam.

AbschlieRend und vorlaufig zusammenfassend kann bis zum vorliegenden
Diskussionsstand zwar verhaltnismaRig zuverlassig Auskunft gegeben werden Uber
diverse intertextuelle  Erscheinungsformen. Bei deren systematischer wie
terminologischer Ordnung und Erfassung sind jedoch nach wie vor gréf3te Differenzen
zu verzeichnen, die an dieser Stelle weder zu beheben sind, noch behoben werden
sollen.156 Wie gesehen existieren zahlreiche, die vorgestelle Auswahl um ein Vielfaches
Ubersteigende und rivalisierende Theoriemodelle. Welche davon sich mittel- bis
langfristig  durchsetzen werden, scheint ladngst noch nicht ausgemacht.
Auffallenderweise rekurrieren alle auf Genettes ,Kurzversion“ und auf Pfister **’, so daR
ein potentieller kinftiger Konsens am ehesten in Anlehnung an diese beiden zu
erwarten ist. Unterdessen geht das Addieren moglicher neuer Fachtermini munter
weiter: Den Beweis liefert Peter Stocker, der vermittels der Anwendung rhetorischer
Stilformen (z. B. Anaklasis, Syllepse, Metapher, Amphibolie, Anigma), paraphrastisch
gesprochen, die semantische Tiefendimension der Intertextualitat auslotet. Nicht ohne
freilich gleichfalls die bekannten Intertextualitdtsformen des Zitats sowie der Allusion,
laut Stocker die ,Kernzone der Intertextualitat, in Erinnerung zu rufen.**®

Die vorliegende Arbeit, deren Gegenstand schon eingangs als unstrittig intertextuell (da
u.a. im Genettesche Terminus paratextuell) eingestuft wurde, versucht aufgrund dieser
ohne Zweifel prekaren Ausgangssituation den umgekehrten Weg: Wenn die
vorgestellten Intertextualititsmodelle tragféhig sein sollen, muf3ten sie sich Uber die
selbst gegebenen Textbeispiele hinaus ja alle auf den vorgestellten Gegenstand

Texte fur das Weimarer Theaterprojekt ausgewahlt wurden und inwiefern das mit ihnen verfolgte Konzept
sich erfolgreich umsetzen liel3 — oder nicht.

156pjes hat z. B. auch Helbig, Intertextualitdt und Markierung, eingerdumt, vgl. z. B. S. 32.

157So auch noch Bohn, Das Formzitat, dessen Arbeit aus dem Jahr 2001 stammt, vgl. hier S.
42.

158Stocker, Peter: Theorie der intertextuellen Lektire. Modelle und Fallstudien. — Paderborn,
Minchen, Wien 1998, hier S. 51; nicht unterschlagen werden soll freilich, daf3 sich mittlerweile die Kritik
an Genette nicht mehr nur auf die Extension und damit Anwendbarkeit seines weit verzweigten
JIntertextualitdtskosmos* beschréankt, sondern struktureller Natur ist, vgl. wiederum Bo6hn, hier S. 46f.
.Genette gliedert die hypertextuellen Verfahren, mit denen er sich in erster Linie beschaftigt, mit Hilfe
einer Kombination von funktionalen und strukturellen Kriterien. [...] Daraus wirde folgen, da3 die
Abgrenzung des Formzitats von den Formen der ,Transformation‘ im Sinne Genettes unproblematisch ist,
da sie diese eben nicht auf Codes, sondern auf Einzeltexte richten, die den Status von AuRerungen
haben. Doch Genettes Aufteilung ist angreifbar, denn die hypertextuelle Transformation bezieht sich auf
den Hypotext als Ganzes, zumindest auf groRere Teile davon, und daher im Gegensatz zur Intertextualitat
nicht nur auf einzelne Elemente, sondern auch auf Strukturen. In dem MaRe, in dem diese Strukturen
formalen Schemata zuzuordnen sind, 4Rt sich die hypertextuelle Praktik auch als auf diese Schemata
gerichtet auffassen und geht somit nach Genettes Terminologie von der Transformation zur Imitation
Uber.” — Doch lie3e sich das, was B6hn meint, auch unter Genettes Kategorie der Architextualitat (aus
seiner ,Kurzversion“) subsumieren, was wiederum nur ein weiteres Mal bestétigt, wie haufig mehrere
Formen von Intertextualitat interferieren.

44



anwenden lassen. Eben dies soll im folgenden erprobt werden. Zu fragen ist darum, ob,
und falls ja, welchen Intertextualititsmodellen sich die einzelnen dramaturgischen
Arbeiten Schillers jeweils zuordnen lassen.

Hatte Holthuis in ihrem abschlielBenden Ausblick vor allem auf die Intermedialitat
gesetzt, hoffend, ,ein Teil der Forschungsergebnisse zur Intertextualitat [konnte] [...]
wenigstens wegweisende Funktion haben und zugleich eine Mdglichkeit sein, die
angestrebte Kooperation zwischen den einzelnen semiotischen Disziplinen weiter
voranzutreiben [...]“159, scheint dies lediglich der richtige Grundstein zu sein:
Intertextualitat und die sich wesentlich aus ihr sich konstituierende, weil in der Regel
Texte adaptierende Intermedialitat, die die gleichen oder analoge Verfahren verwendet,
stofRen letztlich an gleiche oder zumindest vergleichbare Grenzen. Selbst falls alle
intertextuellen oder intermedialen Relationen moglicherweise sogar zweifelsfrei
nachgewiesen worden sein sollten, steht damit noch lange keine Interpretation.

Zweite theoretische Annédherung: Intermedialitat — als Projekt der Zukunft

Die, im Vergleich zur Intertextualitat, noch in den Anfangen begriffene Intermedialitat
steht sowohl vor dem Problem, daf3 der Terminus ,Medium* mindestens so kontrar
diskutiert wird wie derjenige der ,Textes“'® als auch vor dem hiermit teilweise, jedoch
nicht nur korrelierenden Umstand, dafR sich mit der vorgenommenen Weiterung des
Untersuchungsfeldes gewissermal3en, in Anlehnung an Helbig und sein Modell zur
Markierung von Intertextualitdt, eine Art ,Potenzierungsstufe* der nebeneinander
geltenden Terminologien ergibt, welche — in der Art einer buchstablichen Potenzierung —
die Begriffsuiberlagerung innerhalb der Intertextualitatstheorie sprunghaft ansteigen
laRt.*® Die Kommunikation der intermedial Forschenden untereinander zeigt sich
hierdurch abermals erschwert. Ob diese Verstandigung indes gesucht wird, stellt eine

159Vg|. Holthuis, Intertextualitat, S. 255.

160Siehe hierzu als ersten Anhaltspunkt die Artikel ,Intermedialitat* respektive ,Medienwechsel*
im von Nunning hg. Lexikon Literatur- und Kulturtheorie, S. 238f. und S. 355; an dieser Stelle erfolgt eine
Erganzung wahrend der Uberarbeitung der Arbeit nach der Bewertung und vor der Drucklegung: Jorg
Helbigs fur 2002 angekundigte, bis jetzt (17. Marz 2004) noch nicht publizierte Einfihrung zur
.Intermedialitat” deutet auf Schwierigkeiten bei der exakten Fassung wie Abgrenzung des Begriffes hin;
ahnlich auert sich Sabine Schrader in ihrer Rezension zu Irina O. Rajewskys demselben Thema
gewidmeten Monographien ,Intermedialitat“ — Tubingen, Basel 2002 und ,Intermediales Erzéhlen in der
italienischen Literatur der Postmoderne: von den ,giovani scrittori‘ der 80er zum ,pulp‘ der 90er Jahre.” —
Tlbingen 2003, vgl. PhiN 27/2004, S. 92-98, hier S. 92.

161Mittels des von Mathias Mertens zusammengestellten ,Forschungsuberblicks ,Intermedialitat
steht inszwischen ein erstes Instrumentarium bereit, das aufgrund seiner insinuierten Vollstandigkeit
mindestens bis kurz vor dem Erscheinungsdatum wenigstens alle thematisch relevanten Arbeiten
systematisch erfal3t, so daf® (in dubio pro reo) ein erster Schritt getan scheint, dem benannten Zustand
mittel- bis langfristig Abhilfe zu schaffen: Mathias Mertens: Forschungsiberblick ,Intermedialitat’.
Kommentierungen und Bibliographie. — Hannover 2000, siehe vor allem die ,Auswahlbibliographie zum
Thema: Literatur und Medien / Intermedialitat* auf S. 157-210.

1

45



andere, allerdings zentrale Frage dar.'®* Konstatieren laRt sich immerhin die offenbar

unter den Teilnehmern des Intermedialitatsprojektes unstrittige Erkenntnis, es liege bis
zur Umsetzung dieses ,Fernzieles®, ,einer historisch fundierten Systematik intermedialer
Figurationen und Strategien® noch ein weiter Weg vor ihnen. Der Modebegriff der
Intermedialitdét hat seine beschworene Integrationsfahigkeit jedoch erst noch zu
erweisen, da er aufgrund ,einer Tendenz zunehmender Verflechtung unterschiedlicher
Medien und Kunstgattungen® zwar unter einem gemeinsamen Label erscheinen kann,
die so beschriebenen ,Wechselwirkungen unterschiedlicher Zeichensysteme* allerdings
keinesfalls einheitlich zu fassen sind.**®* An dieser Stelle bleibt es im Moment noch bei
Holthuis® frommem Wunsch. Spannend und bemerkenswert erscheint zudem, daf3
Helbig selbst zu dem Schlul3 gelangt ist, die ,Grammatik [...] der Intertextualitat® bilde
ihrerseits ein erst noch anzustrebendes ,Fernziel.“*** Mithin befindet man sich inmitten
eines noch lange wahrenden und unabgeschlossen bleibenden Prozesses. Als allzu
problematisch erweist sich diese Erkenntnis im gerade interessierenden Kontext jedoch
insofern nicht, als der Verlauf vom Drama zur Buhnenbearbeitung und zur Auffihrung
einen von vorne herein intendierten intermedialen Vorgang beschreibt, bei welchem es
zu proportional geringeren Friktionen und Reibungsverlusten kommt als bei anderen
intermedialen Verfahren.*®® Da die Biihnenbearbeitung die diametral entgegengesetzte
Position zum Lesedrama, dem die virtuelle Auffihrung ausreicht, einnimmt, markiert der
Medienwechsel*®® weniger ein Problem, sondern vielmehr das avisierte Ziel.

Zudem ist, um einen Schritt zurlick oder einen Schritt voran zu gehen, es nicht nur die
Literatur, die Literatur hervorbringt. Um Texten in ihrer Vielschichtigkeit, sei es bei deren
Kreation, sei es bei deren Interpretation, beizukommen, bedarf es zusétzlicher, teilweise
weitaus grundlegenderer Fragestellungen, etwa die nach zeitgenossenschaftlichen

162Die beiden zurate gezogenen Sammelbande zum Thema — Zima, Peter V. (Hg.): Literatur
intermedial. Musik — Malerei — Photographie — Film. — Darmstadt 1995 respektive Helbig, Jérg (Hg.):
Intermedialitat. Theorie und Praxis eines interdisziplinaren Forschungsgebietes. — Berlin 1998 — haben als
Ausgangspunkt primér, bei Zima sogar ausschlieBlich die Literatur, von der aus sich Bezlige zu den
anderen Medien ergeben — denkbar waren jedoch auch Formen, bei denen die Literatur nicht beteiligt ist,
so z. B. Modest Mussorgskis ,Bilder einer Ausstellung”. Das Verhaltnis von Ton und Bild wird
entsprechend von Rolf GroBmann in Helbigs Sammelband naher untersucht, es finden sich zudem
andere intermediale Konstellationen, bei denen die Literatur entweder nur grenzwertig vorkommt (vgl.
ebenda Johann N. Schmidts Aufsatz zu Comic und Architektur) oder gar keine Rolle spielt (so bei Joseph
Garncarz’ Thema ,Varieté und Kino" im selben Band).

163Die Zitate sind samtlich Helbigs Vorwort des von ihm hg. Sammelbandes entnommen, vgl. S.
8-13, insbesondere S. 8ff..

164Ebenda; siehe hierzu Lachmann, S. 60ff.; analog die Bestandsaufnahme bei Petra Maria
Meyer, Intermedialitit des Theaters. Entwurf einer Semiotik der Uberraschung. — Diisseldorf 2001, hier S.
14.

165Entsprechend schreibt Meyer, Intermedialitéat des Theaters, vom , Theater als Modell-Medium
der Intermedialitat®, ebenda, S. 52.

166Siehe dazu auch: Fuger, Wilhelm: Wo beginnt Intermedialitat? Latente Pramissen und
Dimensionen eines klarungsbedurftigen Konzepts. In: Helbig, Intermedialitat, S. 41-57 und Meyer,
Intermedialitat des Theaters, hier S. 92ff..

46



Debatten, nach allgemein historischen Belangen, nach sozialen, damit faktischen
Gegebenheiten, die zwar nicht alles, aber manches determinieren, um nur einige
Konnexe anzufuhren. Beim vorliegenden Thema mitsamt seines Textkorpus sind
beispielsweise Faktoren wie vorherrschende Theatergegebenheiten (- also: Was war zu
Schillers Zeit Uberhaupt technisch mdglich auf der Bihne? Wie stand es insgesamt um
die Handhabung von Bihnenbearbeitungen zu dieser Zeit?) in die Untersuchung mit
einzubeziehen.1 ! An diesen zwei Fragen wird gleich offenkundig, dal3 das Aufspiren
von intertextuellen Beziigen allein es nicht vermag, solche Wissensdefizite zu
beseitiglgsn. Die Theorie ist das eine, das einer Erganzung des historisch Gewachsenen
bedarf. Dergestalt ricken mit einem Mal und mit guten Griinden vorausgehende, sich
auffallend oft mit anderen Fragestellungen beschéaftigende Arbeiten in den Blickpunkt,
die sich zum einen an sogenannten ,realen*, historisch belegbaren Gegebenheiten bzw.
an nicht-literarischen Texten orientieren, sowie zum anderen mit ganzlich anderen
Methoden wund Zielsetzungen, eben u. a. geschichtswissenschaftlichen und
theatergeschichtlichen, Herangehensweisen operieren. Sie treten gleichberechtigt
neben literaturgeschichtliche, kulturgeschichtliche, vor allem rezeptionsgeschichtliche
Gesichtspunkte, die sich, wie gesehen, auf die Intertextualitat und die dahinter sich
verbergende Theorie verpflichten, da auf sie hin- oder zuriickfihren lassen.

Dritte theoretische Annéherung: Interdisziplinaritat

Jnterdisziplinaritat®, so lautet der Schltsselbegriff, unter welchem man gemeinhin die
Bestrebungen zusammenfalt, welche es sich zum erklarten Ziel gesetzt haben,
,<dialogische Formen wissenschaftlicher Argumentation zu entwickeln, die erlauben, an
Problemzusammenhangenlggerschiedene Zugange, Sehweisen, Theorien und Methoden
gemeinsam zu erproben.”  Mit dem Votum fur Interdisziplinaritat wird nicht blol3 die
Zuflucht von einem schillernden und diffus bleibenden Begriff zu einem anderen

167llen voran tun dies: Brauneck, Manfred: Die Welt als Biihne. Geschichte des europdischen
Theaters. Zweiter Band. - Stuttgart, Weimar 1996; Theaterlexikon. Begriffe und Epochen, Bihnen und
Ensembles. Hg. von Manfred Brauneck und Gérard Schneilin. 3., vollstandig Uberarbeitete und erweiterte
Neuausgabe. - Reinbek 1992; Daniel, Ute: Hoftheater: Zur Geschichte des Theaters und der Hofe im 18.
und 19. Jahrhundert. - Stuttgart 1995; Fischer-Lichte, Erika: Kurze Geschichte des deutschen Theaters. -
Tlbingen, Basel 1993 (UTB Bd. 1667).

168VgI. Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. - Tlbingen 1960, S. 9-15, besonders S.
10ff.; ferner Frick, Die mythische Methode, S. 28f..

169Vgl. Jauf3, Hans Robert: Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften im Dialog der
Disziplinen. In: Geisteswissenschaften heute. Eine Denkschrift. Von Wolfgang Frihwald, Hans Robert
Jaul3, Reinhart Koselleck, Jirgen Mittelstral3, Burkhart Steinwachs. - Frankfurt am Main 1991 (=stw 973),
S. 45-72. [und ofter].

a7



gesucht, obwohl dieser SchluR nahe Iiegt.170 Die Ausdifferenzierung der
~Wissenschaften, wissenschaftlichen Facher und Disziplinen“171 bis hin zu ,einer
unbewaltigten Vermehrung, Spezialisierung und Verselbstandigung” derselben172 in der
Zeit nach Wilhelm von Humboldt (1767-1835) und dessen Reform innerhalb der letzten
ca. 200 Jahre173 wird als Ausgangspunkt fur das Anmahnen von Interdisziplinaritat
gesehen. Besonderen Anteil an der Idee und Entwicklung auf bundesdeutschem Gebiet
hatte der Soziologe Helmut Schelsky.174 Mittlerweile verselbstandigte sich die einmal in
Bewegung gebrachte Idee und debattiert wird in ihrem Nexus, aus
literaturwissenschaftlicher Perspektive, auf dreierlei Ebenen: so auf institutioneller Basis,
beziglich von Theorie- und Methodeniuberlegungen und vor dem Hintergrund der Frage
nach ,Leistung [...] [und] Funktion der Literaturwissenschaft in der Kkulturellen
('jffentlichkeit.“175 Im an dieser Stelle interessierenden Zusammenhang konnen die
institutionellen Gesichtspunkte auf3en vor gelassen werden. Zur Relation von Theorie-
und Methodendiskussion sei gesagt, da3 der Text, analog zur Diskussion uber
Intertextualitat, als tertium comparationis - was die Interpretation von Asthetik und Poetik
anbelangt - als die tragfahige Saule bei der Uberpriifung und Bewertung der einzelnen
methodologischen Richtungen und der anschlieend daraus sich ableitenden
Interpretationen der Primarliteratur anglc;:-Gsehen wird und nicht nur als das eher beilaufige
Zugestandnis, das Vollkamp macht. = Dieser Vorschlag erscheint eventuell wenig
originell, aber ernst gemeint. Die Kunstwissenschaft ,Literaturwissenschaft* hat sich
permanent Uber ihren Textbegriff aufs Neue zu vergewissern. Unmittelbar daran
anschlief3en &Rt sich zudem die wahrscheinlich nicht minder altmodisch-konservative
Standortbestimmung, Literaturwissenschaft eher strictu sensu zu betreiben, literarische

170gin Blick in das von Ansgar Ninning hg. ,Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie*
(Stuttgart, Weimar 1998, S. 237f.) 1aRt erahnen, wie kontrar die Sichtweisen auch hier sind.

171Vg|. Kocka, Jurgen: Interdisziplinaritat.Praxis - Herausforderung - ldeologie. - Frankfurt am
Main 1987, S. 7.

172y/g1. JauR, Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften, S. 58.

173vgl. Kocka, S. 7; JauR, S. 46; MittelstraB, Jirgen: Die Stunde der Interdisziplinaritat? In:
Interdisziplinaritat. Praxis - Herausforderung - Ideologie. -Frankfurt am Main 1987 (stw 671) S. 152-158,
hier S. 152.

174ygl. z. B. Schelsky, Helmut: Einsamkeit und Freiheit. Idee und Gestalt der deutschen
Universitat und inrer Reformen. - Dussldorf 21971.

175Vg|. VolRkamp, Wilhelm: Jenseits der Nationalphilologien: Interdisziplinaritdt in der
Literaturwissenschaft. In: Wie international ist die Literaturwissenschaft? Methoden- und
Theoriediskussion in den Literaturwissenschaften: kulturelle Besonderheiten und interkultureller
Austausch am Beispiel des Interpretationsproblems (1950-1990). Hg. von Lutz Danneberg und Friedrich
Vollhardt in Zusammenarbeit mit Hartmut Béhme und Jorg Schonert. - Stuttgart, Weimar 1996, S. 87-98,
hier S. 88.

176VgI. VolRRkamp, Jenseits der Nationalphilologien, S. 93, vgl. Holthuis, Intertextualitat, S. 254f.,
vgl. Eco, Umberto: Die Grenzen der Interpretation. Aus dem Italienischen von Gilnter Memmert. -
Minchen 1995. (dtv 4644), S. 11-17.

48



Texte und ihre Verarbeitung, was an dieser Stelle die neuen Medien wie Film und Radio
selbstverstandlich in die wissenschaftliche Untersuchung integriert, als den zentralen
Gegenstand der eigenen Wissenschaft zu akzeptieren. Allerdings sollte dies - analog
zum Intertexualitats- und Intermedialitatsbegriff - nicht geschehen, um den gerade
aktuellen theoretischen Moden zu dienen, sondern vielmehr auf Hinweisen in den zu
untersuchenden Texten, auf Thematisierung durch den Text gegriindet sein (sei es, daf
der Primartext selbst diese Medien thematisiert, sei es, dal3 der zu interpretierende Text
in diversen medialen Weisen adaptiert wurde) oder sich dadurch legitimieren, dal3 ein
oder mehrere zugrunde liegende Texte den Anlal3 fir eine neue, nunmehr eb%r;
intermediale Darbietungsform bieten: Ein solches Medium ist das Theater.

Medienwissenschaft per se ist dagegen Kkein genereller Gegenstand der
Literaturwissenschaft.178 Gleichzeitig soll diese Vorgehensweise Kkeinesfalls als
eingeschrankt aufgefal3t werden: Ein Text erfordert eine Einbettung in grof3ere
Zusammenhange, daher riUhrt gerade die vorausgehende Erweiterung des
Theoriehorizonts Uber den Intertextualitéatsbegriff hinaus. Den Anfang hierzu bildet
zunachst der Text-Leser-Dialog, der an dieser Stelle ein Verbindungsglied zwischen der
Intertextualitdét und der Hermeneutik markiert. Gewahrleistet wird die Einbettung in
groBere Zusammenhédnge methodisch mittels der Interdisziplinaritat, die sich
textspezifisch  ergibt'’® und nicht mittels Arbitraritat, indem Primartexten

1771n den tiberwiegenden Fallen stellt ein fixierter Text die Grundlage (anders verhalt es sich
etwa bei der Commedia dell'arte) fiir alle weiteren denkbaren medialen Darbietungsformen dar; hierbei ist
dann oftmals, wie beim vorliegenden Themenbereich, zu unterscheiden zwischen dem sogenannten
Lesedrama, der daraus hervorgehenden Bihnenbearbeitung, -fassung und der daraus resultierenden
Inszenierung, bei der sich eventuell nochmalige Abweichungen ergeben. Alle im Rahmen dieser Arbeit
vorgestellten Texte liefern Beispiele fiir diesen Verfahrensweg. Ahnlich lauft es bei der Umsetzung vom
Buch zum Film oder Horspiel: Nach der Vorlage des Originals wird, mehr oder weniger frei, das Dreh-
bzw. Aufnahmebuch konzipiert und dann wiederum spontan variiert. Literaturverfilmungen, als klassische
Beispiele fir das intermediale Verfahren, erfreuen sich standiger, ja scheinbar stetig wachsender
Beliebtheit - dies gilt von Choderlos de Laclos’ Briefroman ,Les Liaisons dangereuses“ bis zu den
Romanen Jane Austens, fir Shakespeares ,Henry IV.” und ,Much Ado About Nothing* (beide verfilmt von
Kenneth Branagh, beides Dramen, die mittels des Drehbuchs in Spielfilmform umgewandelt wurden)
genauso wie fur einige Filme von Doris Dorrie, die ihre eigenen Erzéhlungen verfilmt hat (,Keiner liebt
mich®, ,Bin ich schon?“). Nicht zuletzt Woody Allen praktiziert konsequent dieses Prinzip: ,Play it again,
Sam“ (Achtung: Hyperfilmizitat: ,Casablanca“-Zitat), ,Bullets over Broadway“. Sonderformen sind
Filmaufnahmen von Theaterauffuhrungen und spezielle Auffihrungen auf der Theaterblihne, die zum
Zweck der Fernsehausstrahlung produziert werden (Goethes ,Clavigo“, Hamburger Schauspielhaus,
1995/96), vgl. dazu auch: Helbig, Jorg: Vorwort. In: Ders. (Hg.): Intermedialitat. Theorie und Praxis eines
interdisziplindren Forschungsgebietes. — Berlin 1998, S. 8-13, hier insbesondere S. 8f..

178vqgl. besonders Barner, Wilfried: ,Kommt der Literaturwissenschaft ihr Gegenstand
abhanden?* In: JbDSG (41) 1997, S. 1-8.

179Entsprechend fassen Andreas Fischer und Gabriela Hahn die von ihnen hg.
Aufsatzsammlung unter der treffenden Uberschrift ,Interdisziplinaritat fangt im Kopf an“ (Frankfurt am
Main 2001) zusammen. Der Band versammelt Einblicke in (Lehr-)Erfahrungen mit interdisziplindren
Studienangeboten beziehungsweise interdisziplindren Zusatzqualifikationen und versucht Antworten auf
die Frage nach dem Nutzen solcher Konzepte.

49



Theoriekonzepte oktroyiert Werderl,soohne daR dadurch faktisch fur die Hermeneutik
derselben etwas gewonnen ware. Klar ist, da3 es nicht eine erfolgversprechende
Vorgehensweise gibt, der lediglich Folge zu leisten ist, mit deren Zuhilfenahme jeder
Text, gleich aus welcher Zeit oder Gattung er stammt, gedeutet werden kann. Andere,
meist geisteswissenschaftliche Disziplinen ricken dann, je nach Texterfordernis, ins
Zentrum des Interesses. Die Chancen fir einen so umrissenen interdisziplindren
Zugang zu den Texten stehen indes nicht derart schlecht, wie es teilweise dargestellt
wird: Fir den geisteswissenschaftlichen Teil der universitdren Disziplinen laf3t sich
konstatieren, dal3 jede(r) mit mindestens einer, meist mit zwei weiteren Disziplinen
wenigstens in Grundzigen vertraut ist und auf die Weise von Anfang an das Rustzeug
erhalt, aus zwei bis drei verschiedenen Blickwinkeln an den jeweiligen
Untersuchungsgegenstand heranzutreten. Es besteht dann konsequenterweise die
Mdoglichkeit, Schnittstellen zwischen den einzelnen Fachern aufzuspiren und deren
Beruhrungspunkte fureinander fruchtbar zu machen.181 Dieser Vorgehensweise hangen
Jurgen Mittelstra@ und Hans Robert Jaul mit Uberzeugenden Grinden an:
Interdiszipliaritat als ,Reparatur-“ wie als ,Kompensationsphdnomen* beginnt bei jedem
Einzelnen, meint der erste, ,[...] Geisteswissenschaften sind voq82 Haus aus
grenzuberschreitend [,] integrativ [und] dialogisch [...]* meint der letztere.  Auf dies?sr;
beiden Positionen aufbauend wird hier das ,wissenschaftspolitische Schlagwort*
verstanden. Denn der gemeinsame Fixpunkt aller Geisteswissenschaften ist, wie Jauf3
vollkommen zurecht in Erinnerung ruft, die Hermeneutik ,als ihr gemeinsames
methodisches Prinzip“184, mit ihrem Bestreben, wenigstens von Seiten der
philologischen Hermeneultik, vielleicht nicht den einen, jedoch einen mdglichen Sinn, der
dem Text standhalten kann, herauszupreparieren.*®® Die Auslegung des Textes vollzieht
sich hierbei jenseits von Exaktheit ebenso sehr wie jenseits von Arbitraritat. %

180vqg|. Holthuis, Intertextualitat, S. 1: ,Als Variable fur bestimmte Phanomene textibergreifender
Bezilige wird dieser Terminus [gemeint: die Intertextualitat, Anm. der Verf.] [...] in der Forschung entweder
- bewul3t in seiner Diffusitat belassen - instrumentalisiert, um einer bestimmten, [....] Position Vorschub zu
leisten oder aber - eher aus Verlegenheit oder um im Trend des literaturtheoretischen Diskurses zu
bleiben - fir alles mégliche ge- und mibraucht, das in irgendeiner Weise zu tun hat mit der Relation
zwischen Texten."

181ygl. JauR, Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften, S. 61f..

182Vg|. Mittelstraf3, Jirgen: Die Stunde der Interdisziplinaritat? In: Interdisziplinaritat. Praxis -
Herausforderung - Ideologie. Hg. von Jurgen Kocka. - Frankfurt am Main 1987, S. 152-158, hier S. 152
und S. 157; Jaul3, Hans Robert: Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften, S. 45ff..

183Vg|. NUnning, Lexikon Literatur- und Kulturtheorie, S. 238.

184 j3uR, Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften, S. 46.

185 Vgl. Japp, Uwe: Hermeneutik. In: Brackert, Helmut und Jorn Stickrath (Hgg.):
Literaturwissenschaft — ein Grundkurs. Erweiterte Ausgabe. — Reinbek bei Hamburg 1995, S. 581-593,
hier S. 583, S. 591; vgl. weiterhin NUnning, Lexikon Literatur- und Kulturtheorie, S. 207-211, der,
rekurrierend auf Gadamer, die Aufnahmeféhigkeit fir das Fremde, das Unerwartete, nicht mit der eigenen
Erfahrung und Erwartung in Einklang zu Bringende innerhalb des ‘hermeneutischen Gesprachs’ auf dem

50



Eine zusatzliche Chance erhalt jede Wissenschaft, die Literaturwissenschaft jedoch
insbesondere, durch Interdisziplinarit%g aufgrund der mit ihr/durch sie praktizierten und
gebotenen groReren Verstandlichkeit , da sie eine nicht zu unterschéatzende 6ffentliche
Funktion besitzt. Mit der postulierten Verstandlichkeit erreicht man einen breiteren sowie
groReren Kreis. Angesprochen werden so die Interessierten aller jeweils beteiligten
Disziplinen - eine grofl3ere wissenschaftsinterne Zielgruppe also - und nicht selten das,
was VoBkamp als kulturelle Offentlichkeit* definiert. " Die folglich nicht allein
geforderte, sondern gleichfalls praktizierte ,kommunikative Kompetenz“ bietet eventuell
den hdchstwahrscheinlich allseits willkommenen Nebeneffekt, die vertretenen
Disziplinen, somit auch die Literaturwissenschaft, in einem grol3eren Ausmal als derzeit
nach auf3en zu legitimieren, wenn plausibel gemacht wird, wie diese Wissenschaft
arbeitet. Eine Nivellierung des wissenschaftlichen Standards muf3 hieraus nicht
zwangslaufig hervorgehen.189 Gleichwohl ist diese allgemeiner gehaltene Theorie
beschréankt, weil so, wie sie hier beschrieben und praktiziert wird, ,nur® inter-
geisteswissenschaftliche” Interdisziplinaritdt gemeint ist. Freilich hat diese
Selbstbeschrankung ihren Grund: Zum einen fehlt es heutzutage unbestritten an
Universalgelehrten, so dal3 von der Tatsache ausgegangen werden kann, daf} ein
einzelner es nicht vermag, umfassend und autark wissenschaftlich tatig zu sein, zum
anderen scheint beim vorliegenden Gegenstand der Blick (ber die

Weg der Interpretation als zentrale Herausforderung sieht, vgl. S. 209; ferner Schutte, Jirgen: Einfihrung
in die Literaturinterpretation. Korrigierter Nachdruck der ersten Auflage. — Stuttgart 1990. (=SM 217), S.
20-34; Ibsch, Elrud: Die Interpretation und kein Ende. In: Interpretation 2000. Positionen und
Kontroversen. Festschrift zum 65. Geburtstag von Horst Steinmetz. Hg. von Henk de Berg und Matthias
Prangel. — Heidelberg 1999, S. 15-29, hier vor allem S. 17.

186 Vgl. wiederum Japp, Uwe: Hermeneutik. Der theoretische Diskurs, die Literatur und die
Konstruktion ihres Zusammenhanges in den philologischen Wissenschaften. — Miinchen 1977, S. 47f., der
fur diesen ,Skandal der Hermeneutik“ die Dichotomie von Reduktion und Entfaltung als die beiden
antagonistischen Pole identifiziert hat. Mithin ist eine Antwort auf die Frage, wieviele richtige"
Interpretationen zu einem Text moglich seien, letztendlich nicht mdglich. Maglich scheint es jedoch zu
klaren, welche Interpretationen ,falsch“, d.h. nicht durch den zugrunde liegenden Text stiitzbar sind. Was
nicht damit gleichzusetzen ist, daf3 nicht aus dem Text etwas herausgelesen, Implizites explizit gemacht
werden kann, was nicht auf den ersten Blick erfal3bar wird, vgl. explizit: Eibl, Karl: Sind Interpretationen
falsifizierbar? In: Vom Umgang mit Literatur und Liteaturgeschichte: Positionen und Perspektiven nach
der ,Theoriedebatte“. Hg. von Lutz Danneberg [...]. — Stuttgart 1992, S. 169-183.

187vgl. hierzu besonders VoBkamp, Wilhelm: Interdisziplinaritat in den Geisteswissenschaften
(am Beispiel einer Forschungsgruppe zur Funktionsgeschichte der Utopie). In: Interdisziplinaritat. Praxis -
Herausforderung - Utopie. - Frankfurt am Main 1987, S. 92-105, hier S. 99f.; Ders.: Jenseits der
Nationalphilologien, S: 95f..

188Vg|. VoRkamp, Jenseits der Nationalphilologien, S. 88, S. 94ff.; Insofern fordert das
Changieren zwischen einzelnen Disziplinen und theoretischen Modellen die von Vol3kamp eingeforderte
-kommunikative Kompetenz“ der verschiedenen Teildisziplinen untereinander, hier im speziellen der
Literaturwissenschaft, vgl. ebenda, S. 95f..

189Vg|. Jau3, Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften, S. 68, Rothe, Arnold:
Kulturwissenschaften und kulturelles Gedéachtnis. In: Kultur und Gedéachtnis. Hg. von Jan Assmann und
Tonio Holscher. - Frankfurt am Main 1988 (stw 724), S. 265-290, hier S. 282.

51



Geisteswissenschaften hinaus wenig zwingend oder fruchtbar, mithin entbehrlich.190 Bei
allem Sich-Mihen um das moglichst klare Benennen und Begriinden der Theorien und
Methoden, denen man folgt, sollte man immer blcglrUcksichtigen, wie wenig geklart
vermeintlich gesicherte Schlagwdrter letztlich sind.  Gegen das hieraus permanent
drohende Dilemma des Sich-MiRverstehens, An-einander-Vorbeiredens respektive An-
einander-Vorbeischreibens hilft indessen ein schlichtes Mittel: ,Da es das erste Gesetz
aller Erkenntnis sei, auf Mitteilung bezogen und auf Anerkennung durch den Andern
angewiesen zu sein [Hervorhebungen der Verf] [...], kann [...] der wissenschaftliche
Diskurs nicht monologisch, sondern nur dialogisch sein. [...] Der Streit, ob ihre
Angewiesenheit [gemeint: die Angewiesenheit der interdisziplindren Forschung, Anm.
der Verf.] auf Dialog und Kooperation besser als Intra-, Inter-, Multi- oder
Transdilsgzzipliaritét zu bestimmen sei, erscheint demgegeniber als ein Streit um
Worte.” - Damit schreibt Jaul? (nicht allein) seinen Diskussionspartnern eine wichtige
Erkenntnis ins Stammbuch, deren Ubertragung und Anwendung auf andere, hier
ausfuhrlich gewdrdigte Diskussionsfelder sehr wiinschenswert und fruchtbar erscheint.
Als gemeinsamer Bezugspunkt dient letztlich immer der polymethodologische, weil
interdisziplindre Zugang zur jeweiligen Materie. Geht man nun in medias res, ist zu
erkennen, wie selbstverstandlich uber alle Theoriedebatten und
Kommunikationsschwierigkeiten hinweg dies an einem klar umrissenen Thema
praktiziert wird: Uber Schiller als Dramaturg arbeiteten bisher - ein Blick in die
Literaturliste mag Genulge tun - Literaturwissenschaftler (in der Hauptsache aus der
Abteilung der neueren deutschsprachigen Literatur, aber auch Silke Schilling im deutlich
mediavistischen Kontext), Theaterwissenschaftler, Anglisten, Romanisten, Philosophen,
Sinologen, was die Umsetzbarkeit dieser Zugangsweise unterstreichen drfte.
Intertextuellen, intermedialen und nicht zuletzt interdisziplindren Ansatzen
ausgewogenermaf3en Rechnung zu tragen, ist das Ziel bei der Bewadltigung des
eingangs naher vorgestellten Textkorpus. Die dramaturgischen Arbeiten Schillers
werden demgemal eingebettet in eine grundliche Interpretation zum einen der

190Vg|. Jaul3, Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften, S. 58; damit soll keinesfalls bestritten
werden, dafll Interdiszipliaritdit Uber die Geisteswissenschaften hinaus bis hin zu Natur- und
Ingenieurwissenschaften Sinn machen kann, nachgewiesenermaflen Sinn macht - man denke nur an die
Technikgeschichte oder ein Thema wie Georg Forsters ,Reise um die Welt, das zu einem Uber die
geisteswissenschaftliche Grenzen hinausweisenden interdisziplindren Zugang geradezu einladt; zudem
interessant und nicht komisch gemeint klingt Ecos Experiment, die ,Anwendung der Semiotik auf die
Immunologie* auszuloten, Uber dessen Ergebnis an dieser Stelle jedoch nicht befunden werden soll, vgl.
Eco, Umberto: Die Grenzen der Interpretation. Aus dem Italienischen von Ginter Memmert. - Minchen
1995 (dtv 4644), hier S. 283ff..

191Vg|. Horkheimer, Max: Begriff der Bildung (1952). In: Ders.: Gesammelte Schriften. Band 8.
Vortrage und Aufzeichnungen 1949-1973. 4. Soziologisches. 5. Universitat und Studium. Hg. von
Gunzelin Schmid Noerr. - Frankfurt am Main 1985, S. 409-419, hier S. 410.

192Vg|. JauR3, Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften, hier bes. S. 60, S. 66ff..

52



Hypotexte, also der Originale sowie der flr Schiller jeweils hinzukommenden, relevanten
Texte, worunter insbesondere ihm vorausliegende Ubersetzungen der von ihm
bearbeiteten englischen und italienischen Originale zu subsumieren sind, sowie zum
anderen der Rezeption der Auffihrung nach Schillers Bearbeitung. Auf die
Auffuhrungsrezeption wird zurtickgegriffen in  Ermangelung der unmittelbaren
Mdoglichkeit der eigenen Anschauung zeitgendssischer Produktionen gemaf Schillers
Bearbeitung. Das Hauptaugenmerk gilt dabei der Frage, ob Uberhaupt Schillers
schriftlich fixierte Vorstellung - soweit dies Uberprifbar ist - umgesetzt wurde respektive
wie seine Sicht der von ihm bearbeiteten Stiicke vom Weimarer Publikum, auf dessen
wichtige Rolle im zweiten Kapitel noch gesondert zu kommen sein wird, aufgenommen
wurde. Im Zentrum des Interesses bei der gerade beschriebenen Trias steht jedoch die
Schillersche Bearbeitung. Hierbei wird zu verfolgen sein, inwieweit seine Anderungen,
Abweichungen vom Original als bihnengegebene Notwendigkeiten oder als dazu nicht
zu zahlende eigenméachtige Eingriffe einzuschatzen sind. Letzteres fihrt wiederum
zurick zu den einzelnen Phanomenen der Intertextualitit und den daraus
hervorgehenden Theorien, die der ausfihrliche Gegenstand dieses Kapitels waren und
mittels derer der Grad an Originalitdt und/oder Abhangigkeit ndher bestimmt werden
soll. Die Interpretation der jeweiligen Texte wird zu erweisen haben, ob respektive
inwieweit die vorgestellten Intertextualitatsdeskriptionen ausreichen, um alle
vorgefundenen Intertextualitdtsphdnomene adéaquat und distinkt fassen zu kdnnen. Bei
den Fragen nach den Verfahrensweisen der einzelnen Spielvorlagen geht es weiterhin
darum, mdglichen Bearbeitungsstrategien beziehungsweise Anderungen derselben auf
die Spur zu kommen.

53



54



[...] Dann nur, wenn wir bei uns selbst erst entschieden haben, was wir sind, und
was wir nicht sind, nur dann sind wir der Gefahr entgangen, von fremdem
Urteil zu leiden — und durch Bewunderung aufgeblasen oder durch Geringschétzung

feig zu werden. '

2. Schillers Positionierungen zu asthetischer Bildung und Dramentheorie
Bekanntlich hat Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) das Drama ,[...] als die
hdchste Stufe der Poesie und der Kunst tberhaupt [...]* definiert, da nur dieses ,[...] die
Objektivitat des Epos mit dem subjektiven Prinzip der Lyrik [...]“ zu verbinden vermdge.
Dies geschehe, indem aufgrund ,[...] kollidierende[r] Umstande]...], Leidenschaften und
Charaktere]...]* Handlungen hervorgerufen wirden, welche wiederum darin mundeten,
.[--.] eine Schlichtung des Kampfes und Zwiespalts [...]“ unumgénglich werden zu
lassen.'® Bei der Entwicklung seines ,Systems der einzelnen Kiinste“'®> hat Hegel
Schiller nicht allein gegentber Positionen romantischer Dichter apologetisch in Schutz
genommen'®, sondern dartiber hinaus auch erkennbar an dessen dramentheoretische
Uberlegungen angeknuipft.*®’

Schiller betrieb in der Tat innerhalb seines umfangreichen und vielfaltigen Schaffens
nicht nur, jedoch auch ausfiihrliche Selbstvergewisserungen®®® iiber poetologische
Fragestellungen, so zum einen beispielsweise Uber die Funktion und Rolle der
(schénen) Kunst oder das Wesen der Schonheit, zum anderen tber die Form und das
Wesen der Tragddie und der Komddie. Den Entwicklungen dieser beiden Schiller lange
Zeitraume Uber beschéftigenden Themen soll im folgenden nachgespurt werden — nicht
um zu diesem Themengebiet Endglltiges oder fundamental Neues beizutragen, als
vielmehr um die Bedeutung dieser Schriften in Hinblick auf sein spéateres dramatisches,
und besonders dramaturgisches Werk zu eruieren.

193 Fricke/Gopfert, Bd. V, S. 818-831, hier S. 818 (,Was kann eine gute stehende Schaubtihne eigentlich
wirken?, 1784).

194 Hegel, Georg Friedrich Wilhelm: Werke 15. Vorlesungen iiber die Asthetik Ill. — Frankfurt am Main
1970, S. 474-574, hier S. 474f.; siehe auch Berghahn, ,Das Pathetischerhabene®, hier S. 485f..

195 Hegel, hier S. 10.

196 Siehe ebenda beispielsweise S. 496f..

197 So beispielsweise bei der Differenzierung der verschiedenen ,Arten* des Dramas, siehe Hegel, S.
520f., die sich mit Schillers Unterscheidung exakt deckt; vgl. Berghahn, ,Das Pathetischerhabene®, hier S.
485f., der jedoch weniger von den langst bei Schiller angelegten Unterscheidungskriterien der einzelnen
poetischen Gattungen handelt, als vielmehr den — aus Hegels Perspektive - Vorbildcharakter des
Schillerschen (und Lessingschen Dramas) betont.

198 So auch in seinen Rezensionen der spaten 1780er und friihen 1790er Jahre, vgl. hierzu fur eine erste
Orientierung: Koopmann, Helmut: Dichter, Kritiker, Publikum. Schillers und Goethes Rezensionen als
Indikatoren einer sich wandelnden Literaturkritik. In: Unser Commercium. — Stuttgart 1984, S. 79-106;
Humboldt, Ueber Schiller und den Gang seiner Geistesentwicklung, hier S. 503f.; ferner Andrea Bartl,
Schiller und die lyrische Tradition. In: Schiller-Handbuch, S. 117-119, hier S. 117.

55



Mit dem Themenfeld der Rolle der Kunst eng verknipft ist zundchst die Frage, ob
Schiller ein politischer Autor sei oder dessen genaues Gegenteil, was wiederum
innerhalb der Schillerforschung ein so haufig wie kontrovers diskutiertes Sujet ist.
Wahrend Elizabeth Mary Wilkinson und Leonard Ashley Willoughby, rekurrierend auf die
,Asthetischen Briefe*, vehement gegen das Bild Schillers als eines ,[...] in spateren
Jahren im Zurickgezogenen lebende[n] Philosoph[en], der sich resignierend damit
zufriedengab, die Verwirklichung dieser [(ungefahr) gemeint: seiner, Anm. der Verf.]
Ideale in einer sublimierten Form zu suchen [...]* antreten®®®, wobei mit der ,sublimierten
Form* in den letzten Jahren insbesondere das Drama respektive seine Arbeit am
Theater gemeint sein dirfte (unterstiitzt werden sie hierin u.a. von Gordon A. Craig®®),
vertritt etwa Peter André Bloch die Ansicht, Schiller habe innerhalb seiner ,komplexe[n]
Haltung gegeniber Frankreich®, womit insbesondere seine Beobachtung der
Entwicklung der franzésischen Revolution gemeint ist, ,als Moralist und nicht als
Politiker* gedacht.?®* Eine mittlere Position bezieht Luserke, der angesichts Schillers

199 So Wilkinson/Willoughby, Schillers Asthetische Erziehung des Menschen. Eine Einfilhrung. —
Minchen 1977, hier S. 19; als durchaus ambivalent jedoch in diesem Konnex erweist sich z. B. der flinfte
Brief mit folgenden, durchaus heterogenen Passagen, vgl. Fricke/Gopfert, Bd. V, S. 579-81: ,Wabhr ist es,
das Ansehen der Meinung ist gefallen, die Willkur ist entlarvt, und, obgleich noch mit Macht bewaffnet,
erschleicht sie doch keine Wirde mehr; der Mensch ist aus seiner langen Indolenz und Selbsttauschung
aufgewacht, und mit nachdricklicher Stimmenmehrheit fodert er die Wiederherstellung in seine
unverlierbaren Rechte. [...]* kontrastiert mit: ,Es mag also sein, dal3 die objektive Menschheit Ursache
gehabt hatte, sich Giber den Staat zu beklagen; die subjektive muf3 seine Anstalten ehren. [...]*; auffallend
scheint immerhin, daf Schiller in diesem Nexus ein in der Tat sich wandelndes Bild der Héfe und mithin
der Hofkunst entwirft, siehe hierzu Borchmeyer, Dieter: ,Der ganze Mensch ist wie ein versiegelter Brief.”
— Schillers Kritik und Apologie der ,Hofkunst.” In: Schiller und die héfische Welt. — Tubingen 1990, S. 460-
475, etwa S. 466.

200 Craig, Gordon A[lexander]: Friedrich Schiller und die Polizei. In: G. A. C.: Die Politik der
Unpolitischen. Deutsche Schriftsteller und die Macht 1770-1871. Aus dem Englischen von Karl Heinz
Siber. — Minchen 1993, S. 59-68, hier vor allem S. 59-62: ,[...] Die ersten Jahre nach dem Sturm auf die
Bastille brachte er als Geschichts- und Philosophieprofessor an der Jenaer Universitat zu; [...] in den
Jahren [...] in der die franzdsische Hegemonialmacht systematisch die politischen Freiheiten in seinem
Land beseitigte — widmete er sich mit allen seinen Kraften der literarischen Produktion. Diese scheinbare
Passivitat in Zeiten dramatischer Umbriiche 1aRt es verstandlich werden, da Schiller von seinen eigenen
Zeitgenossen der Vorwurf des Ruckzugs aus der Realitét in die Geborgenheit einer fernen Vergangenheit
gemacht wurde, und es erklart auch, weshalb er so gerne als Idealist und Romantiker [!] bezeichnet wird,
mit all den damit verbundenen Assoziationen einer ungebiindelten Intellektualitat. [...] In der Tat kénnte
nichts unzutreffender sein als diese Unterstellungen. Schiller war ein durch und durch politischer Mensch.
Auch wenn er die emotionalen Erfolgserlebnisse des Aktivismus anderen lberlie3, war er nicht weniger
engagiert als sie. Kein Angehoriger seiner Generation dachte grindlicher Uber die politischen
Entwicklungen seiner Zeit nach und brachte so beéngstigend zielgenaue Vorahnungen in bezug auf ihre
Folgen zu Papier. [...] Analog kénnen wir feststellen, daf? vieles von dem, was heute Uber die Erosion der
Freiheitsrechte und die Verdinglichung des einzelnen unter den Bedingungen eines Uberméachtigen
Staates [die mUfte heute, 2002, sicherlich modifiziert werden, u. a. durch Ergédnzungen, Anm. der Verf.]
geschrieben, sowie ein groRRer Teil dessen, was lber das Problem der Entfremdung gesagt wird, in
Schillers Asthetischer Erziehung bereits vorweggenommen ist [...].“; analog Hans-Jochen Marquardt,
Asthetik der Emanzipation, hier S. 58.

201 Bloch, Schiller und die franzésische klassische Tragotdie, S. 27f. respektive S. 32; dagegen rezipiert
beispielsweise Friedrich Dirrenmatt Schiller ganz selbstverstandlich als politischen Autor, so in seiner
Rede ,Das Theater als moralische Anstalt heute.” In: JbDSG 31 (1987), S. 156-162, hier inshesondere S.

56



dramatischer Produktion ab der Wallenstein-Trilogie zu dem Schlul3 gelangt, diese
Literatur entwickele sich ,zum Gegenwort von Resignation und Verzagtheit, von
Gleichgultigkeit und Ungerechtigkeit [...]%, ja Schiller beteilige sich ,ungleich &sthetischer
und asthetisierter als in den Jugenddramen [...]“ an der ,literarische[n] und politische[n]
Diskussion, fern des Zeitgeistes, unmittelbar aber am Puls der Zeit.“*** Bei dem Versuch
das ,Komplexe” ein wenig zu erhellen, d. h. Schillers Standpunkt(e) unter Umstanden
transparenter zu machen, hilft die Lektire von Schillers sorgféltig gepflegter
Korrespondenz. Dald der Kunst nach Schillers Verstandnis auch eine politische
Dimension zukomme, scheint allein schon deshalb zutreffend, weil er ein politisch
Denkender war. Zwei Beispiele mégen dies illustrieren: An seinen wohl engsten Freund
Kdrner richtet er beispielsweise das folgende Ansinnen:

[...] Weil3t Du mir niemand, der gut ins Franzésische Ubersetzte, wenn ich etwa in den Fall kdme, ihn zu
brauchen? Kaum kann ich der Versuchung widerstehen, mich in die Streitsache wegen des Konigs
einzumischen, und ein Memoire dartber zu schreiben. [...] Es gibt Zeiten, wo man o&ffentlich sprechen

muf3, weil Empfanglichkeit daftir da ist, und eine solche Zeit scheint mir die jetzige zu sein. [...] 203

Uber die Hintergriinde des nach wie vor ungeklarten Rastatter Gesandtenmordes®®*
aul3ert er sich gegenuber Goethe:

[...] Dohm [gemeint: der preuRBische Gesandte auf dem Rastatter Kongref3 Christian Wilhelm von Dohm
(1751-1820), Anm. der Verf.] hat uns hier seine authentische Nachricht von der Rastatter Geschichte
zuriickgelasssen, die mir zu verschiedenen Bemerkungen Gelegenheit gegeben. Unter andern werden
Sie den ganz sonderbaren Widerspruch bemerkt haben [...] wo zwei ganz entgegengesetzte Berichte auf

158: Auch Oellers, zuletzt ,Um 1800. Schillers Dichtung als Politik” [!], geht ganz selbstverstandlich davon
aus, dafd bei Schiller ein politischer Impetus mit am Werk ist, lautet doch der Schluf3satz des Aufsatzes,
hier S. 36: ,[...] die Hoffnung, durch Poesie die Welt verandern zu kdnnen [die Schiller eignete, Anm. der
Verf.], ist durch die Erfahrungen des 20. Jahrhunderts fast ganz verschwunden.” Ob Oellers mit dieser
Diagnose ganzlich recht behalt, bleibt in Anbetracht des unmittelbar zuvor zitierten Dirrenmatt, aber
genauso mit Rucksicht auf Autoren wie Brecht, Boll oder Grass, um nur wenige Beispiele anzufuhren,
jedoch durchaus zweifelhaft.

202 So Luserke, Friedrich Schiller Dramen 1V, S. 526 respektive S. 534.

203 So Schiller in einem Brief an Christian Gottfried Kérner vom 21. Dezember 1792, zitiert nach
Briefwechsel zwischen Schiller und Kérner, hg. von Klaus L. Berghahn, hier S. 150f..

204 Im Rahmen des ,Rastatter Kongresses®, der zwischen dem 9. Dezember 1797 und dem 23. April
1799 nach dem die franzosischen Revolutionskriege beendenden Frieden von Campoformio in der
oberrheinischen Barockstadt tagte, ging es um die Aufteilung des linken Rheinufers, welches durch diese
Verhandlungen vom Heiligen Rdmischen Reich deutscher Nation an Frankreich abgetreten wurde. Es war
vorgesehen, die Gebietsverluste der deutschen Firsten mittels der Sakularisation geistlicher
Furstentimer zu rekompensieren. Finf Tage nach der Beendigung des Kongresses kam es zur
Ermordung von zwei franzésischen Gesandten durch 6sterreichische Szekler-Husaren. Die Hintergriinde
liegen (immer noch) im Verborgenen.

57



die Aussage des namlichen Kammerdieners gegrindet werden. Bei einer so feierlich angekindigten

Genauigkeit ist solch ein Versehen sonderbar genug [...].205

Schiller war folglich auch in seiner Weimarer Zeit ein stets politischer Kopf. Gleichwonhl
bleibt festzuhalten, dal’ er seine Kérner gegenuber erklarte Absicht nicht weiter verfolgt
und Goethe eine mogliche politische Diskussion Uber aktuelle politische Vorgange nach
Schillers Brief zumindest nicht innerhalb des Schriftverkehrs aufgenommen hat.**® Mit
Hans Robert Jaul3 lieRe sich vielleicht, auf Schiller gewendet, replizieren, eine blol3e
-Reduktion des Kunstwerks auf eine nur abbildende Funktion® verkirze die Sicht auf die
Moglichkeiten der Kunst, welcher mindestens eben so sehr ,die lange unterdriickte
Einsicht in den wirklichkeitshildenden Charakter der Kunst“ eigne.?®” In jedem Fall war

205 So Schiller in seinem Brief an Goethe vom 7. Juni 1799, zitiert nach Briefwechsel zwischen Schiller
und Goethe, hg. von Emil Staiger, hier S. 759; die Herausgeber des Bandes 42 der NA attestieren den
beiden Stellungnahmen Fichtes und Caroline Schlegels, wonach Schiller und Goethe diese Tat
goutierten, lediglich Geriichtstatus zu, vgl. NA, Bd. 42, hier S. 270 respektive S. 611. Ob dies zutrifft, 1aRt
sich anhand der vorliegenden Quellen leider nicht dezidierter entscheiden.

206 Man kann als einen plausiblen Grund hierfiir, Jutta Linder folgend, Goethes ,Apolizitdt* nennen, die
somit auf Schiller abgefarbt haben kénnte, so Linder, Asthetische Erziehung, hier S. 56 — es lieRen sich
jedoch auch andere Motive erwéagen.

207 Vgl. JauR3, Hans Robert: Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwissenschaft. In: H. R. J.:
Literaturgeschichte als Provokation. — Frankfurt am Main 1970, S. 144-207, hier S. 157; exemplarisch und
lediglich stellvertretend 1Rt sich die Diskussion Uber die politische Dimension bei Schiller auch
rekonstruieren anhand dreier Beitrage im von Wolfgang Wittkowski hg. Band ,,Revolution und Autonomie.
Deutsche Autonomiedsthetik im Zeitalter der Franzdsischen Revolution. Ein Symposium.“ (Tlbingen
1990): Walter H. Sokel analysiert ,Die politische Funktion botschaftsloser Kunst” (S.264-276, hier S. 266
respektive S. 272, indem er anhand der ,Briefe iiber die Asthetische Erziehung” die Intention ihres Autors
darin erkennt, dai3 ,[...] bei Schiller die Umleitung des Triebs von dem Ziel selbstsiichtiger Befriedigung
zur lustvollen Identifizierung mit dem Gebot der Vernunftmoral die im weitesten Sinne politische Aufgabe
der Kunst* bedeute. Sokel zieht daraus den Schluf3: ,Die politische Funktion von Kunst liegt [...] nicht
darin, den Rezipienten zu irgendwelchen Absichten zu bekehren, sondern ihn unterschwellig zu bilden.
Kunst soll nicht die Ideen, sondern das Verhalten der Menschen veréandern. [...] In ihrer botschaftslosen
Autonomie liegt fiir Schiller ihre wahre politische Relevanz.”; Dieter Borchmeyer macht in ,Asthetische
und politische Autonomie: Schillers >Asthetische Briefe< im Gegenlicht der Franzésischen Revolution® (S.
277-296, hier S. 277, S. 280) zwischen beiden Autonomiebestrebungen oder, vorsichtiger formuliert, -
anspriichen ,eine Wechselwirkung* aus. Er umreif3t Schillers These so: ,[...] Um das ,politische Problem'
zu lésen, muB man [...] ,durch das &sthetische den Weg nehmen‘. Asthetische Erziehung als politische
Propadeutik!* Im Unterschied dazu weist Klaus L. Berghahn in seinem Beitrag ,Mit dem Rucken zum
Publikum. Autonomie der Kunst und literarische Offentlichkeit in der Weimarer Klassik* (S. 207-233, hier
S. 210, S. 217, S. 213, S. 214, S. 218, S. 225) ,[...] auf das dezidiert apolitische Programm der >Horen<"
hin, das ,[d]urch die Beschéaftigung mit zeitlosen Werten [...] von politisch akuten Sorgen“ bewuf3t absehe,
zeichnet ,[d]ie bewufRte Abwendung von der politischen Wirklichkeit und von den volkstimlich-
plebejischen Tendenzen in der Literatur” nach, die ,nach 1794 durch die enge Zusammenarbeit von
Schiller und Goethe noch ausepragter” zutage trat, ,so dal man fast von einem Widerruf des pragmatisch
aufklarerischen Literaturprogramms sprechen kann.” Berghahn fuhrt hierfir hauptséachlich und ausfuhrlich
Schillers Brief an Herder vom 4. November 1795 an, in welchem Schiller, so interpretiert Berghahn, ,|[...]
den Zusammenhang von Leben und Kunst* negiere, da ,gerade die ,Ubermacht der Prosa‘’ des
burgerlichen, politischen, religiosen und wissenschaftlichen Lebens [...] die Poesie gefahrde und den
poetischen Geist zugrunde richte.* Gleichzeitig raumt er freilich ein, ,[d]urch die asthetische Autonomie*
bekomme ,die Kunst kritisches Potential und utopische Tendenz"“, innerhalb derer, Borchmeyer zitierend,
,die Bihnenwelt* im besonderen ,zu einem Kontrastbild“, ,zur terra utopica“ werde.

58



Schiller in seinem Werk nicht tagespolitisch, jedoch deswegen nicht apolitisch. Es laft
sich daran vielmehr die These anschlielen, dal3 es sich bei Schillers Dichtung, im
speziellen bei der dramatischen Produktion, um Dichtung mit sozial(politischem)
Sprengstoff, welche weit eher auf Evolution als auf Revolution setzt, handele. Asthetisch
erziehen hiel3e entsprechend fur Schiller, um es an dieser Stelle mit einer kurzen
Formel bewenden zu lassen, langfristig politisch zu wirken. 2%

In der Tat wandelt sich Schillers Blick auf die Funktion der Kunst. In ,Was kann eine
gute stehende Schaubihne eigentlich wirken?* (1784) Kklingt Schillers Antwort so
konkret wie optimistisch, geht er hier doch davon aus, er kdnne beweisen, ,dal3 die
Schaubiihne Menschen- und Volksbildung® leiste®®, obwohl er diese Aussage gegen
Ende des Aufsatzes ein wenig relativiert.'° Allerdings, dies scheint zuweilen tibersehen
zu werden, schlagt er bereits in der frihen Abhandlung die Briicke zu seiner in den
LAsthetischen Briefen* ausgefiihrten Funktionszuschreibung, die der Kunst bei ihm zuteil
wird, denn schon zu dem frihen Zeitpunkt, eben 1784, scheint ihm das Theater
insbesondere, die Rede ist nicht von der Kunst im allgemeinen, der einzige Ort, Schiller
schreibt hier exakt von der ,Stiftung“, ,wo sich Vergnigen mit Unterricht, Ruhe mit
Anstrengung, Kurzweil mit Bildung gattet.*** Dies ist nun noch keineswegs originell, da
es sehr stark an die Horaz-Formel des ,prodesse et delectare” erinnert. Interessant und
innovativ scheint indes die unmittelbar daran anschlieRende Passage, in der Schiller,
aufbauend auf der bekannten Zuschreibung der Nutzlichkeit und des Vergniigens eines
Theaterbesuches, zu seinem Schluf® gelangt, hier sei der Ort, ,wo keine Kraft der Seele
zum Nachteil der andern gespannt‘ werde, mehr noch: ,in dieser kunstlichen Welt
traumen wir die wirkliche hinweg®, so daR ,wir uns selbst wiedergegeben® wiirden.?*?
Schiller insinuiert respektive attestiert dem Theater, therapeutische Wirkung zu besitzen,
da es in der Lage sei, die Selbstentfremdung, in der der Mensch, der Zuschauer®? sich

208 AnlaRlich der ,Asthetischen Briefe* analysiert Marquardt scharfsinnig, vgl. Asthetik der Emanzipation,
hier S. 47: ,Er [gemeint: Schiller, Anm. der Verf.] verstand demnach unter Politik lediglich die an
partikulare Interessen gebundene Sicht auf Tagesereignisse, wahrend seine Konzeption der asthetischen
Erziehung gerade als Aufhebung von jeglichen partikularen Zwecksetzungen [...] politisch wirken sollte.
Schiller beschrieb in den ,Asthetischen Briefen' die durch &sthetische Erziehung zu bewirkende
menschliche Emanzipation als Voraussetzungen der politischen.”

209 Fricke/Gopfert, Bd. V, hier S. 818-831, S. 819.

210 Vgl. ebenda, S. 830, wo es heildt: ,Was bis hierher zu beweisen unternommen worden, daf3 sie
[gemeint: die Bahne, Anm. der Verf.] auf Sitten und Aufklarung wesentlich wirke, war zweifelhaft — daR® sie
unter allen Erfindungen des Luxus und allen Anstalten zur gesellschaftlichen Ergétzlichkeit den Vorzug
verdiene, haben selbst ihre Feinde gestanden.” [Kursive Hervorhebung der Verf.] Zudem weist Berghahn,
Das Pathetischerhabene, hier S. 494, berechtigterweise darauf hin, man kénne schon in dieser Phase
keinesfalls auf eine ,Besserungsdramatik” bei Schillers Jugenddramen schliel3en, bei welcher ,nur* die im
Stlick transportierte Botschaft umgesetzt, gleichsam gelernt werden misse, damit anschlieRend die
tatsachlichen Probleme umgehend gelést werden.

211 Ebenda, S. 831.

212 Ebenda, kursive Hervorhebungen der Verf..

213 Auffallenderweise schreibt Schiller entweder ganz allgemein ,der Mensch®, S. 830, ,der Pébel“, S.
831 — oder er nennt als Beispiele der von Selbstentfremdung zumindest gefahrdeten Personen, die im

59



befindet, aufzuheben. Die Kompetenzzuschreibung wiegt um so schwerer, da keiner
anderen Institution oder Tatigkeit sonst diese Fahigkeit supponiert wird. So gesehen
erhalt das Theater bei Schiller einen unubertroffenen Status von nicht zu
Uberschatzendem Wert. Diese Sicht relativiert sich spater, wobei die Wertschatzung der
,Buhne* auch ohne die zitierten, beinahe euphorischen Elogen bestehen bleibt.

Immanuel Kants ,Kritik der Urteilskraft* (zuerst: 1790) kommt innerhalb dessen Schriften
wohl, von der Warte Schillers aus, deshalb eine Schlisselrolle zu, da hier ,eigene
Interessen“*** behandelt werden. Ausgehend von der ,Kritik der Urteilskraft* stellt er
weiterfuhrende Uberlegungen iiber den Terminus des ,Schénen“ an. Wird ein Ding, bei
Kant ,ein Gegenstand®, als ,schon“ beurteilt, dann liegt ein ,Wohlgefallen ohne alles
Interesse* vor.?*> Davon deutlich abgetrennt ist, ,[...] ob uns, oder irgend jemand, an der
Existenz der Sache irgend etwas gelegen sei, oder auch nur gelegen sein konne [...]***°,
d. h. ob ein Gegenstand einen Nutzen besitzt oder einen Zweck erfillt. Beim
Rezipienten lauft beim Betrachten eines ,schonen“ Gegenstandes ein Prozel3 ab, der
seinen Stimulus aus ,der Begriffsfahigkeit der Vorstellungen, die die Einbildungskraft in
der Erfahrung des Schonen gibt, und der Unmdoglichkeit, diese Vorstellungen auf einen
bestimmten Begriff* einzugrenzen, bezieht.?*’ Allerdings deklariert Kant, der hierbei mit
beteiligte ,Geschmack” sei wiederum subjektiv.**® Eben das wollte Schiller widerlegen.
In unmittelbarer Reaktion auf die Lekture der ,Kritik der Urteilskraft® entstehen die
.Kallias-Briefe* im schriftlich gefuihrten Dialog mit Kérner. Fragment blieben sie wohl
nicht zuletzt deshalb, weil Schiller mit seiner Kritik an der rigiden Position Kants nicht so
weit kam, wie erhofft, gelingt es ihm doch keineswegs, wie davor angekindigt, ,[de]en
objektiven Begriff des Schonen, der sich eo ipso auch zu einem objektiven Grundsatz
des Geschmacks qualifiziert, und an welchem Kant verzweifelt® distinkt zu
bestimmen.?® SchlieRlich liefert die Aussage: ,Die Schonheit der poetischen Darstellung

Theater therapiert werden sollen/kdnnen, den ,Mann von Geschaften* respektive den ,Gelehrten®, der
davon bedroht werde ,zum dumpfen Pedanten herabzusinken®, S. 831. Wie es scheint, sind Frauen mit
diesem Problem nicht konfrontiert, weil sie gemaf der hier unternommenen Einteilung das Stadium der
Natur gar nicht erst hinter sich gelassen haben. Inzwischen scheinen sie mir den gleichen Fahrnissen
ausgesetzt zu sein, immerhin ein eindeutiger Fortschritt.

214 So Sandkaulen, Die ,schone Seele” und der ,gute Ton", hier S. 77.

215 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft und Schriften zur Naturphilosophie. — Darmstadt >1983, S. 233-
465, hier S. 288| § 6].

216 Ebenda, S. 280 [82].

217 So neuerdings nochmals zusammenfassend und tiberblickend Greiner, Bernhard: Genie-Asthetik und
Neue Mythologie. Versuche um 1800, das Neue als Neues zu denken. In: Das Neue. Eine Denkfigur der
Moderne. — Heidelberg 2002, S. 39-53, hier S. 40f..

218 Vgl. Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, hier S. 403 [§ 44]: ,Es gibt weder eine Wissenschaft des
Schdnen, sondern nur Kritik, noch schéne Wissenschaft, sondern nur schéne Kunst. Denn was die
erstere betrifft, so wirde in ihr wissenschatftlich, d. i. durch Beweisgrinde ausgemacht werden sollen, ob
etwas fur schon zu halten sei oder nicht; das Urteil tber Schonheit wiirde also, wenn es zur Wissenschatft
gehorte, kein Geschmacksurteil sein [...]."

219 So Schiller noch optimistisch in seinem Brief an Kérner vom 21. Dezember 1792, vgl. Briefwechsel
zwischen Schiller und Kérner, hg. von Berghahn, hier S. 150; wie sehr Schiller schon in dieser Schrift

60



ist ,freie Selbsthandlung in den Fesseln der Sprache'.“’®, in der seine ,Kallias*

Ausfuhrungen gipfeln respektive steckenbleiben, gerade kein Kriterium fur ein Urteil, das
auch nur in irgendeiner Weise dazu geeignet sein kdnnte, als exakt oder allgemein, fur
jedermann giltig zu gelten. Ob die Aufgabe zufriedenstellend umgesetzt wurde,
innerhalb der ,Fesseln der Sprache* ein gelungenes Werk?* zu kreieren (als Dichter)
oder den vorgegebenen Text dergestalt auf der Blhne zu prasentieren, dafld die
Darstellung vor der Kritik, dem Publikum, dem Verfasser etc. bestehen kann (als
Schauspieler), ist eine Frage, die von verschiedener Warte mit verschiedenen
Vorstellungen und Zugangsvoraussetzungen unterschiedlich, mithin nicht einheitlich und
damit nicht allgemein giiltig und objektiv beurteilt werden kann.???> So gesehen behalt
Kant gegenuber Schiller recht.

In ,Uber die asthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen®, an
welche eine Anndherung mittels eines close reading erfolgen soll, unterzieht Schiller im
zweiten Brief seine Epoche einer Bestandsaufnahme, einer Momentaufnahme und
kommt dabei zu dem heutige Leser eventuell Uberraschenden Schlul3, dal3 das vielen
als literarische Hochzeit geltende ausgehende 18. Jahrhundert sein Interesse weit mehr
auf den ,Nutzen® und entschieden zu wenig auf die ,Kunst“ richte.?*® Er verhandelt in der
spateren Schrift die Rolle der Kunst von einem weitaus theoretischeren Standpunkt aus,
hat nicht eine spezielle Ausformung der Kunst, wie zuvor das Theater, vor Augen.
Mittels der ,Asthetischen Briefe* versucht Schiller, den eben konstatierten Umstand zu
verandern:

Ich hoffe, Sie zu Uberzeugen, dal3 diese Materie [gemeint: die Kunst, Anm. der Verf.] weit weniger dem
Bedirfnis als dem Geschmack des Zeitalters fremd ist, ja da man, um jenes politische Problem in der
Erfahrung zu l6sen, durch das &sthetische den Weg nehmen muf3, weil es die Schonheit ist, durch welche
man zur Freiheit wandert. 2%

gegen Kants Sichtweise opponiert, fihrt eindrucksvoll Reed vor, vgl. Palastrevolution: Kant, Schiller und
die Geburt einer Asthetik aus dem Geist der Politik, S. 139-155, hier vor allem S. 148-152.

220 Ebenda, S. 199.

221 Ein ,gelungenes Werk" folgt im allgemeinen Regeln, die als solche anerkannt werden, zu fragen
bleibt immerhin: Welchen Regeln? Grammatikalischen? Poetologischen? Schauspielregeln? Welcher
Poetik? Etc.

222 Auf ein sich daran unmittelbar anschlieRendes Problemfeld wird im folgenden Kapitel noch einmal
zuriickzukommen sein.

223 Fricke/Gopfert, Bd. V, hier S. 572: ,Der Nutzen ist das groRe Idol der Zeit, dem alle Kréfte fronen und
alle Talente huldigen sollen. Auf dieser groben Waage hat das geistige Verdienst der Kunst kein Gewicht,
und, aller Aufmunterung beraubt, verschwindet sie von dem larmenden Markt des Jahrhunderts., so
dister zeichnet Schiller das Bild. Da der Nutzen der Kunst nicht auf den allerersten Blick evident scheint,
bleibt ihr EinflulR gering — dber ihre Gute scheint damit nicht das Geringste ausgesagt, diese
Differenzierung gilt es immerhin an dieser Stelle festzuhalten, dennoch schwingt Schiller sich im zweiten
Brief zu seiner beriihmten These auf, man gelange tber die Schénheit, das Gebiet der Kunst, zur Freiheit,
einem hochpolitisch besetzten Gut, vgl. hier S. 573.

224 Ebenda, S. 573.

61



Die Kunst soll den Menschen riisten, ihn mit sich selbst ebenso ausséhnen wie mit dem
Sozialgefiige, mit dem Staat, in dem er lebt. Verséhnung mit sich selbst und
Wiederherstellung der Ganzheitlichkeit sind Ziele des ehrgeizigen Programms.?* Der
funfte Brief distanziert sich jedoch mit unmi3verstandlicher Deutlichkeit von
gewaltsamen Mitteln, zu welchen diejenigen zu greifen geneigt sein kdonnten, die sich
bisher als die Verlierer der gultigen Verhaltnisse sehen, der Rekurs auf die franzdsische
Revolution, die die hier mitschwingenden Beflrchtungen illustriert, schimmert zwischen
den Zeilen hindurch:

[...] der Mensch ist aus seiner langen Indolenz [!] und Selbsttduschung erwacht, und mit nachdrticklicher
Stimmenmehrheit fodert er die Wiederherstellung in seine unverlierbaren Rechte. Aber er fodert sie nicht
blo3, jenseits und diesseits steht er auf, sich gewaltsam zu nehmen, was ihm nach seiner Meinung mit
Unrecht verweigert wird. Das Gebaude des Naturstaates wankt, seine mirben Fundamente weichen, und
eine physische Mdglichkeit scheint gegeben, das Gesetz auf den Thron zu stellen, den Menschen endlich
als Selbstzweck zu ehren und wahre Freiheit zur Grundlage der politischen Verbindung zu machen.
Vergebliche Hoffnung! Die moralische Méglichkeit fehlt, und der freigebige Augenblick findet ein

umempfangliches Geschlecht.?®

Was Schiller wahrnimmt, scheint die Gefahr, eine sich bietende Chance, die
Veranderung, da Verbesserung der Situation des Subjektes wie der Gesellschaft durch
den Einsatz der falschen Mittel — der Gewalt, der Revolution — zu verwirken, ja zu
verraten. Gleichermaf3en pessimistisch, illusionslos klingt die Diagnose, ,blol3 das
Gleichgewicht des Schlimmen“®?’ gebiete der ungeziigelten Verselbstandigung dieser
negativ gezeichneten Kréafte Einhalt. Ein basales Problem besteht fir ihn in der
Vermengung der Zustandigkeitsbereiche von ,sinnlichem Trieb* und ,Formtrieb.“*?®
Daher pladiert Schiller fir eine strikte Trennung, fur ein strenges Auseinanderhalten
beider?® oder auch eine ,Wechselwirkung®, bei welcher ,beide Triebe* seitens ,der

225 Vgl. hierzu speziell den vierten Brief, Fricke/Gopfert, Bd. V, hier S. 576-579; aber nicht nur das, vgl.
Marquardt, Asthetik der Emanzipation, hier S. 50, sondern hinzu kommt, daR es problematischerweise
gleichzeitig auch ,Voraussetzung" ist.

226 Finfter Brief, Fricke/Gopfert, Bd. V., hier S. 579f.; nur kursive Hervorhebung von der Verf..

227 Ebenda, S. 581.

228 Ebenda, S. 606-611, hier S. 607 [dreizehnter Brief].

229 Ebenda, S. 607: ,Wabhr ist es, ihre Tendenzen widersprechen sich, aber, was wohl zu bemerken ist,
nicht in denselben Objekten, und was nicht aufeinandertrifft, kann nicht gegeneinandersto3en.” In
Schillers kurz darauf eingefiigter Fu3note heil3t es erganzend, S. 607: ,So notwendig es also ist, dal3 das
Gefuhl im Gebiet der Vernunft nichts entscheide, ebenso notwendig ist es, dal3 die Vernunft im Gebiet des
Gefuhls sich nichts zu bestimmen anmalfie. Schon indem man jedem von beiden ein Gebiet zuspricht,
schliet man das andere davon aus und setzt jedem eine Grenze, die nicht anders als zum Nachteile
beider tberschritten werden kann.” - Ob allerdings Schillers Behauptung, der sinnliche Trieb sei derjenige,
welcher ,Veranderung“ verlange, wohingegen der Formtrieb fir ,Einheit und Beharrlichkeit* stehe, bleibt

62



Vernunft‘, der die diffizile, intrikate ,Aufgabe“ zufallt, vermittelt werden sollen.?*
Angestrebt wird das, was knapp zusammengefaldt, als Versdhnung von Stoff- und
Formtrieb im Spieltrieb beschrieben werden koénnte.?! Die im fiinfzehnten Brief
entfaltete, dem Spieltrieb nachfolgende Spielmetapher ist eng verknipft mit der bei
Schiller nicht aus dem Blick geratenen Kunst beziehungsweise mit deren Funktion:

Man wird niemals irren, wenn man das Schoénheitsideal eines Menschen auf dem namlichen Wege sucht,
auf dem er seinen Spieltrieb befriedigt. [...] Denn, um es endlich auf einmal herauszusagen, der Mensch

spielt nur, wo er in voller Bedeutung des Worts Mensch ist, und er ist nur da ganz Mensch, wo er spielt.
232

Vor allem der letzte Satz ist es, der nach Schillers Uberzeugung ,das ganze Geb&ude
der asthetischen Kunst und der noch schwierigern Lebenskunst‘**® zu schultern
imstande sei. Da der Mensch im Spiel sowohl ,unwiderstehlich ergriffen und angezogen*
als auch zugleich ,in der Ferne®, auf Distanz ,gehalten“ sei, werde ein ,Zustand der
hdchsten Ruhe und der héchsten Bewegung* erzeugt, was eine ,wunderbare Ruhrung*
hervorbringe, wofir noch kein bisher bekannter adaquater Terminus existiere.?®*
Aktiviert wird der Spieltrieb schon in dem Moment, in dem der Mensch ,mit dem Auge
[...] geniel3[t], [...] das Sehen fiir ihn einen selbstandigen Wert erlangt”, schon dann sei
er ,asthetisch frei.?** Durch den dergestalt erreichten ,&sthetischen Zustand* werde, -
und darin besteht die besondere Qualitdt der Kunstrezeption - , ,Erkenntnis®,
Horizonterweiterung, moglich:

Man kann also denjenigen ebensowenig unrecht geben, die den &sthetischen Zustand fiir den
fruchtbarsten in Rucksicht auf Erkenntnis und Moralitat erklaren. Sie haben vollkommen recht; denn eine
Gemiutsstimmung, welche das Ganze der Menschheit in sich begreift, muf3 notwendig auch jede einzelne
AuRerung derselben, dem Vermégen nach, in sich schlieBen; eine Gemiitsstimmung, welche von dem

doch eher zweifelhaft, so dal} u.a. diese (zu kurz greifende?) These mit dazu beitragen kodnnte, die
Konsistenz der Schrift in Frage zu stellen. Borchmeyer kompensiert diesen Umstand brigens damit, dal3
er die ,Asthetischen Briefe* zu einem ,work in progress* deklariert, vgl. Borchmeyer, Asthetische und
politische Autonomie, hier S. 291.

230 Ebenda, S. 611f. [vierzehnter Brief].

231 Vgl. insbesondere S. 613: ,Der Spieltrieb also, in welchem beide [Stoff- und Formtrieb, Anm. der
Verf.] vereinigt wirken, wird zugleich unsre formale und unsere formale Beschaffenheit, zugleich unsre
Vollkommenheit und unsre Gluckseligkeit zufallig machen; er wird also, eben weil er beide zuféllig macht,
und weil mit der Notwendigkeit auch die Zufalligkeit verschwindet, die Zufalligkeit in beiden wieder
aufheben, mithin Form in die Materie und Realitat in die Form bringen.”

232 Ebenda, S. 617f. [finfzehnter Brief].

233 Ebenda, S. 618.

234 Vgl. hierzu S. 619.

235 Ebenda, S. 657 [sechsundzwanzigster Brief].

63



Ganzen der menschlichen Natur alle Schranken entfernt, muf3 diese notwendig auch von jeder einzelnen

AuRerung derselben entfernen. 236

Die bisher gestellte Frage: ,Ist es nutzlich?, bei der der Philosoph seine
(zeitgenbssischen) Leser anfangs abgeholt hatte, wird erweitert, wenn nicht potenziert
zu den Fragen: ,Ist es moglich?* und ,Ist es wahr?* Der Kreis schliel3t sich im
siebenundzwanzigsten Brief insoweit, als der ,Nutzen“ im allgemeinen und der ,Nutzen*
der Kunst im besonderen nochmals kontrastiert werden: Vom blof3en, eventuell auch
nur vordergrindigen Nutzen abzusehen und stattdessen

[dlem selbstandigen Schein nachzustreben, erfordert mehr Abstraktionsvermdgen, mehr Freiheit des
Herzens, mehr Energie des Willens, als der Mensch nétig hat, um sich auf die. Wie tbel wirde er sich
also raten, wenn er den Weg zum lIdeale einschlagen wollte, um sich den Weg zur Wirklichkeit zu
ersparen!* Realitdt einzuschranken, und er muf3 diese schon hinter sich haben, wenn er bei jenem

. 237
anlangen will!

So entstehen mehr Mdglichkeiten fir den Menschen, fir den einzelnen wie fir die
Gemeinschaft. Dies impliziert zugleich die Moglichkeit / Notwendigkeit der Wabhl, fir die
der an der Kunst, am spielerischen Um- und Zugang zur Kunst geschulte Mensch
gerustet sei. Die zweite Halfte des letzten &sthetischen Briefes gipfelt in einem Entwurf,
einer Vision vom durch die Kunst ,auf dem Wege zum Ideal” sich wiederfindenden
Einzelnen, der, ausgehend vom Betrachten schéner Gegenstande, zunehmend den
Ehrgeiz entwickele, ,selbst gefallen* zu wollen, ,anfangs zwar nur durch das, was sein
[namlich, ganz konkret: ihm gehdrende asthetische Dinge, Anm. der Verf.] ist, endlich
durch das, was er ist.“**® Der durch die Kunst erst einmal in Gang gesetzte ProzeR filhrt
damit zu einer umfassenden Verénderung, zu einer positiven Entwicklung des einzelnen
wie der Gesellschatft:

So wie sich ihm von auf3en her, in seiner Wohnung, seinem Hausgerate, seiner Bekleidung allmahlich die
Form néahert, so fangt sie endlich an, von ihm selbst Besitz zu nehmen und anfangs blo3 den &uf3ern,
zuletzt auch den innern Menschen zu verwandeln. Der gesetzlose Sprung der Freude wird zum Tanz ['],
die ungestalte Geste zu einer anmutigen, harmonischen Gebardensprache [!], die verworrenen Laute der
Empfindung entfalten sich, fangen an, dem Takt zu gehorchen und sich zum Gesange zu biegen. [...] Dort

236 Ebenda, S. 637 [zweiundzwanzigster Brief], kursive Hervorhebungen der Verf..
237 Ebenda, S. 661f. [siebenundzwanzigster Brief].
238 Ebenda, S. 662 respektive S. 665.

64



sehen wir bloR den Ubermut blinder Kréafte, hier den Sieg der Form und die simple Majestat des

Gesetzes.239

Im zwischenmenschlichen Umgang hinterlal3t das Spuren: Was bisher ,Begierde® war,
wird zur ,Liebe" veredelt. Hierarchie wird nicht langer allein Uber die Gewalt organisiert,
sondern weil3 sich an den ,Verstand® zu richten, sich argumentativ, rational
nachvollziehbar zu legitimieren. Daran anschlielend entsteht eine freiheitliche
Gemeinschaft.?*° Die Grenzen, die dem ,dynamischen“ wie dem ,ethischen Staat“**!
immer noch auferlegt werden, werden Uberwunden im ,asthetischen Staat“, da ,Freiheit
zu geben durch Freiheit* ,das Grundgesetz dieses Reiches* sei.’** Hier koénnen,
entgegen so mancher Unterstellungen®®, auch weniger elitdre Kreise, ,auch nicht
feingestimmte Seelen“?**, integriert werden, schlieRlich schlieRt diese ,Freiheit’,
zumindest hypothetisch, alle ein.

DaR es mit der Definition des ,Schonen“ auch einfacher geht als in Schillers
asthetischen Schriften, zeigt Gbrigens Goethe. Am Beginn der Brieffreundschaft mit
Schiller faldt er den Begriff ,schon® so schlicht wie pragmatisch als ,ein vollkommen
organisiertes Wesen, wenn wir uns bei seinem Anblicke denken kénnen, daf3 ihm ein
mannigfaltiger freier Gebrauch aller seiner Glieder méglich sei, sobald es wolle; das
hochste Gefuihl der Schonheit ist daher mit dem Gefuhl von Zutraun und Hoffnung
verknipft.“?%°

Doch zunéchst noch einmal ein Blick zurick zu den beiden 1793 im Entstehen
begriffenen Schriften ,Kallias oder Uber die Schonheit* und ,Uber Anmut und Wiirde*:
Mittels einer Prolepse mochte ich mich einem hier anhdngigen Themenfeld nahern, das

239 Ebenda, S. 665f; Das spater am Weimarer Hoftheater avisierte Konzept des Tanzes
beziehungsweise der Gebéardensprache, die am gelungenen Ende einer Entwicklung zur perfekten
Inszenierung stehen, haben hier ihren Ursprung.

240 Ebenda, S. 666; sehr bedenklich mutet Schillers schematisches, holzschnittartig Beispiel an, so wie
die Schonheit den Streit der Naturen in dem ewigen Gegensatz der Geschlechter l6se, indem analog zum
.Muster des freien Bundes”, der ,zwischen der mannlichen Kraft und der weiblichen Milde* geknipft
werde, lieRe sich ,auch in dem verwickelten Ganzen der Gesellschaft* ,alles Sanfte und Heftige in der
moralischen Welt [...] verséhnen.” Diese geschlechtscharakterlichen Zuschreibungen gelten heute wohl
kaum noch als plausibel.

241 Ersterer ist der ,Staat der Rechte”, innerhalb dessen ,der Mensch dem Menschen als Kraft begegnet
und sein Wirken beschrankt®, letzterer ist derjenige ,der Pflichten®, innerhalb dessen ,mit der Majestéat des
Gesetzes [...] sein Wollen* gefesselt werde, vgl. S. 667.

242 Ebenda; Schillers ,asthetischer Staat* erweist sich, folgt man der Rezeptionsgeschichte, als ein
durchaus komplizierter Begriff. Vgl. zu diesem Komplex Birgit Sandkaulens erhellenden Aufsatz: Die
.Schone Seele* und der ,gute Ton“. Zum Theorieprofil von Schillers &sthetischem Staat. In: DV|S 76
(2002), S. 74-85.

243 Vgl. Sandkaulen, S. 79.

244 Ebenda.

245 So Goethe in der Beilage zum Brief vom 30. August 1794, vgl. Briefwechsel zwischen Schiller und
Goethe, hg. von Emil Staiger, hier S. 41; Schillers Antwort fallt zurickhaltend zustimmend aus, vgl.
ebenda, S. 44.

65



ebenso eng mit der im unmittelbar folgenden Kapitel behandelten Thematik
zusammenhangt und folglich ebenso berechtigt dort beleuchtet werden koénnte. Es
markiert geradezu eine Schnittstelle zwischen dem hier behandelten theoretischen und
dem theaterpraktischen Teil, denn: Schon frih befal3te sich Schiller intensiv mit der
Schauspielkunst und, unmittelbar darauf aufbauend, mit der Rolle des Schauspielers.?*®
In ,Uber Anmut und Wurde* (1793) beobachtet Schiller zunachst allgemein die Differenz
zwischen den (miindlichen) AuRRerungen eines Menschen und dessen Koérpersprache.
Was dergestalt zutage trete, sei einerseits ,flir was er [gemeint. der Mensch, Anm. der
Verf] will gehalten sein“ wolle und andererseits ,das, was er wirklich ist.“**’ Die
benannte Unterscheidung von Sprechen und Handeln hat Schiller friher und spater
zuweilen auch in seinen Dramen klar herausprépariert, etwa indem er eine Diskrepanz
zwischen Text und Nebentext, in dem er konkrete Vorgaben fur die Korpersprache der

Figuren lieferte, aufbaute.?*® Schiller verharrt jedoch nicht nur bei allgemeinen und

246 Im Gegensatz dazu sieht Helmut Koopmann bei Schiller nur eine minimale Bereitschaft, wenn nicht
sL---] geringe Fahigkeit und offenbar auch nur geringe Neigung, der Schauspielkunst eines einzelnen
Schauspielers wirklich gerecht zu werden* respektive halt er dessen ,[..] Bemerkungen zur
Darstellungskunst einzelner Schauspieler” fuir derart ,wenig spezifisch, dafl man Schiller Spracharmut
unterstellen wirde, wifldte man nicht, dal3 er sich auch spater nur fur Allgemeines am Theaterbetrieb
interessiert und wenig konkrete Bemerkungen gemacht hat“, vgl. Koopmann, Schillers Theater- und
Buhnenpraxis, Schiller-Handbuch, S. 233-239, hier S. 234f.; gegen diese Einschéatzung scheint indes
einiges zu sprechen, zumal Koopmann nicht erwéhnt, dafl seine These keineswegs unumstritten ist, so
gelangt etwa Schmidt in seiner Arbeit Uber die Bilhnenanweisungen zu einer ganzlich anderen
Konklusion, vgl. hier S. 294f.. ,Schiller hat keine Dramaturgie geschrieben und keine Regeln flr
Schauspieler aufgestellt, aber aus seinen Werken selbst, aus brieflichen Ausserungen und aus den
theoretischen Schriften ergibt sich ein klares Bild von der Art der theatralischen Darstellung, die ihm fur
seine Werke vorgeschwebt haben mul3.”

247 Vgl. ,Uber Anmut und Wiirde* in Fricke/Gépfert, Bd. V, S. 433-488, hier S. 450.

248 Ein solches Beispiel der diametral unterschiedlichen Botschaften von Rede und Kdérpersprache wird
im ,Turandot“-Kapitel eingehend behandelt; als ein Paradebeispiel fir den dariiber hinaus generell
durchdachten, effektvollen Einsatz der Kdrpersprache bei Schiller mag an dieser Stelle die Begegnung
der beiden Koniginnen (Szene 111,3) aus ,Maria Stuart® gelten, vgl. Fricke/Gopfert, Bd. Il, hier S. 621-628;
Kuntz, Schillers Theaterpraxis, betont dagegen, hier S. 88: ,Rucksicht zu nehmen galt es fir den Dichter
auf die einzelnen Facher und die besonderen Fahigkeiten der Weimarer Krafte. Hierbei geht Schiller den
Dramatikern aller Zeiten als leuchtendes Beispiel voran, hat sich doch wohl kein anderer grosser Dichter
derart sorgféltig und eingehend mit der Theaterbesetzung seiner Gestalten befasst und diese gelegentlich
sogar dem Darsteller ,auf den Leib geschrieben.’ So erhalt zum Beispiel die gesanglich begabte Weimarer
Favoritin Karoline Jagemann als Thekla wie als Maria Stuart vom Dichter eine Liedeinlage eingebaut.”
Dem entspricht auch Schillers Plan, die Titelrolle der sich in Arbeit befindenden ,Phadra“-Ubersetzung
von vorneherein mit ,Madame Becker“ zu besetzen vgl. Schillers Brief an Goethe ,,nach* dem 20. Januar
1805, Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger, hier S. 1042; zuséatzlich stellt
Peter Schmidt fest, wie Schiller, gerade auch in Abgrenzung zu Goethe, ,optische Element[e] in der
Auffihrung” berticksichtigt, indem er ,dem Schauspieler in weitaus grésserem Masse Anleitungen fiir die
sprachliche Gestaltung seiner Rolle* unterbreitet, ja ,den sichtbaren Blhnenvorgang“ choreographiert,
.wahrend bei Goethe davon Uberhaupt nicht die Rede sein* kdnne, vgl. Schmidt, Bihnenanweisungen,
hier S. 170-174, vgl. ebenda auch S. 178, S. 193, S. 276, insbesondere S. 293; dafR Schiller auch
praktisch, konkret auf Schauspieler einzugehen wuflite, erhellt die Lektire von NA, Bd. 42, hier besonders
S. 250, Nr. 503 (der Schauspieler Christian A. J. Lei3ring berichtet von einem Gesprach mit Schiller tiber
seine Rolle als Jager in ,Wallensteins Lager); S. 288, Nr. 647 (Goethe erwahnt gegenliber Eckermann
seine und Schillers Kontakte zu Schauspielern, wohl verbunden mit der Intention der EinfluBnahme); S.

66



alltaglichen Beispielen, sondern er kommt gleichfalls, Giberaus rasch, auf das Wesen der
Schauspielkunst, da der Begriff der ,wahren Anmut“ oder ,Grazie“ respektive der
Lerkiinstelten* zu klaren ist.?*® Die mdgliche Kollision der Schauspielkunst mit dem
Anspruch an ,wahre Anmut* kompensiert er, indem er erst eine Parallele zum Tanz
herstellt und anhand des daraus abgeleiteten Beispiels seine Vorstellung von einem
guten Schauspieler illustriert:

Ich bin ebenso weit entfernt [...] dem Tanzmeister sein Verdienst um die wahre Grazie, als dem
Schauspieler seinen Anspruch darauf abzustreiten. Der Tanzmeister kommt der wahren Anmut unstreitig
zu Hulfe, indem er dem Willen die Herrschaft Uber seine Werkzeuge verschafft und die Hindernisse
hinwegraumt, welche die Masse und Schwerkraft dem Spiel der lebendigen Kréfte entgegensetzen. [...]
EntlaRt er aber den Lehrling aus seiner Schule, so mul3 die Regel bei diesem ihren Dienst schon geleistet
haben, daR sie ihn nicht in die Welt zu begleiten braucht: kurz, das Werk der Regel muf in Natur
Ubergehen.

Die Geringschatzung, mit der ich von der theatralischen Grazie rede, gilt nur der nachgeahmten, und
diese nehme ich keinen Anstand, auf der Schaubiihne wie im Leben zu verwerfen. [...] Die Forderungen,
die wir an den Schauspieler machen, sind: 1. Wahrheit der Darstellung und 2. Schonheit der
Darstellung.250

318, Nr. 739 (Genast beschreibt anlailich einer Probe Schillers mit dem Schauspieler Haide dessen
.Nachsicht und Freundlichkeit gegen die Schauspieler").

249 Vgl. Fricke/Gopfert, Bd. V, hier S. 451.

250 Ebenda, S. 451f.; Es ist zudem festzuhalten, dal3 die Wahrheit der Darstellung die Prioritat Gber die
Schoénheit der Darstellung erhélt. Moglicherweise steht dies in engem Nexus zu Schillers
Tragodienaffinitat, da naturgemaf das Leiden nicht immer dazu prédestiniert ist, die ihm anheim fallende
dramatis persona ,schén“, oder, um den hier gebrauchten Ausdruck korrekterweise zu verwenden,
.,anmutig” aussehen zu lassen, wahrend sie ohne weiteres ,wahr“, Uberzeugend erscheinen kann.
Wahrend ,Anmut’ eine Eigenschaft ist, die wir von willkirlichen Bewegungen fordern®, vgl. ebenda S.
453, bleibt zu bedenken, was Gunther Heeg, allerdings anhand des Begriffes der ,Wirde", fur die dies
nattrlich unbestritten erst recht Glltigkeit besitzt, hervorgehoben hat: ,[...] die Erinnerung an die
momentane Ubermacht des Affekts und die Ohnmacht der Vernunft [...]* sind stets prasent, insofern ist
Wirde eine Frage der Zeit", fur die ,Anmut” gilt das namliche, wie selbstverstandlich entsprechend auch
,Leid* von weiblichen Figuren bei Schiller verkdrpert werden kann, belegt nicht nur die weiter oben
erwdhnte Szene III,3 aus ,Maria Stuart®, sondern trifft auf alle tragischen Heldinnen zu, vgl.: Heeg: Das
Phantasma der natirlichen Gestalt. Korper, Sprache und Bild im Theater des 18. Jahrhunderts. —
Frankfurt am Main 2000, S. 393-398, hier S. 397; dabei sei ,Anmut® weiblich, ,Wirde* mannlich
konnotiert, vgl. S. 397, synthetisiert wird beides im ,Edlen”, welches ,[ijn der Gestalt des ,edlen Mannes'
von \Wirde und Wert' mit durchaus ,weiblichem* Einschlag [...] fir das Theater der Weimarer Klassik zur
reprasentativen ,Grundfigur* geworden* ist, ,als Verséhnung des Mannlichen und Weiblichen®, vgl. S. 398.
- Heeg uberprift seinen Gedanken allerdings an keiner Figur Schillers, sondern betont vielmehr, die
beinahe neutrale ,edle Gestalt riicke in die Nahe ,einer ,weiRen Leinwand®, ,auf der das (Rollen)bild des
Schauspielers erscheinen* kénne. ,Uber Anmut und Wiirde* indes als gemeinsame (Schauspiel-)
Programmatik Goethes und Schillers zu interpretieren, wie Heeg es unternimmt, ist allein schon deshalb
problematisch, da 1793 noch gar keine gemeinsame Linie gesucht, geschweige denn gefunden wurde.
Bekanntlich fand die Annéaherung beider erst 1794 statt. Zudem scheint es keineswegs so zu sein, als
hatten sich auf der Weimarer Biihne nur ,schéne Seelen” (vgl. Schillers Definition, S. 468f.) prasentiert —
der Spielplan, der im nachsten Kapitel kursorisch vorgestellt wird, spricht klar dagegen, oder als hatte es
innerhalb des Theaterensembles keinerlei Differenzen tber die Ausgestaltung der Rollen gegeben.

67



Das Entscheidende ist demnach nicht, dal3 die Bewegungen, die eine Person oder im
speziellen ein Schauspieler vollfuhrt, ihr oder ihm von der Natur gegeben sind, sondern,
daR sie ihm in Fleisch und Blut Ubergegangen sind, sie nicht aufgesetzt wirken, er sie
sich anverwandelt hat und sei es auch allein fiir den Einsatz auf der Biihne.**

In den in etwa zur gleichen Zeit entstandenen ,Kallias“-Briefen prazisiert Schiller anhand
der Kategorien ,Manier* sowie ,Stil* seine Idee des authentischen Schauspielers und
zeigt damit gleichzeitig, da? ,Nachahmung“ per se keinesfalls ein problematischer
Terminus fiir ihn ist.?®*> Ausgehend vom Gegensatzpaar ,Manier* und ,Stil“ — letzterer
wird definiert ,[...] als die hdochste Unabhangigkeit der Darstellung von allen subjektiven
und allen objektiv zufalligen Bestimmungen“®>® — proklamiert er jenen zum ,groRen
Klnstler®, der es vermag, ,den Gegenstand“, die spezielle Rolle vor Augen zu fuhren,
dann werde ,reine Objektivitat®>* zum Ausdruck gebracht. Dem beschriebenen
Schauspieler gelingt es demnach, jede Rolle unterschiedlich zu interpretieren, in jeder
Rolle als ein anderer zu erscheinen, in seiner Rolle zu verschwinden. Den beiden
anderen von Schiller beobachteten Darstellertypen geht diese Fahigkeit ab: Der
mediokre  Schauspieler, diagnostiziert er, fuhrt lediglich sich selbst vor, ,seine
Darstellung” besitzt also ,Subjektivitdt, die oben beschriebene und gelobte
Variationsbreite ist mithin nicht gegeben, wahrend der ,schlechte Akteur nur seinen
~Stoff* darstellt, hier wird ,die Darstellung [...] durch die Natur des Mediums und durch
die Schranken des Kiinstlers* determiniert.”>> Der so beschriebene Schauspieler wirkt in
seiner Rolle Uberfordert, unglaubwirdig, nicht authentisch. So glaubt Schiller dem von
ihm als Beispiel aufgefihrten ,Herrn Briicke” den von ihm reprasentierten Konig nicht,
da er immer nur er selbst bleibe, wahrend ,Madame Albrecht* als Vertreterin der
mittleren Kategorie unabhéngig davon, ob es bei einer konkreten Rolle stimmig
erscheint oder nicht, ,Schmerz®, ,Wahnsinn“ und ,edlen Anstand“ verkorpere, einzig
Konrad Ekhof und Friedrich Ludwig Schréder bestehen vor seiner Kritik, dadurch, daf3
sie als Privatpersonen ganz ,in der kinstlichen Person* aufgehen, fur die Dauer der
Auffihrung nichts an sie personlich erinnert, dem Zuschauer einzig die jeweilige Rolle

251 Bei Schiller kollidiert der Anspruch an den Menschen mit dem Anspruch an den Schauspieler lediglich
in dem Falle, wenn der Kinstler sich nicht zuvor zum ,Menschen“ ausgebildet habe, den es ,auf der
Schaubihne [zu] reprasentieren” gelte, vgl. Fricke/Goépfert, Bd. V, S. 452.

252 Anders deutet dies Heeg, Das Phantasma der natdrlichen Gestalt, hier S. 395, der die Passage aus
den ,Kalliasbriefen® nicht in seine Interpretation mit einbezieht.

253 Vgl. die Beilage zu Schillers Brief an Koérner vom 28. Februar 1793, zitiert nach Briefwechsel
zwischen Schiller und Kérner, hg. von Klaus L. Berghahn, S. 193-199, hier S. 196f..

254 Erneut kehrt also ein langst bekanntes Gegensatzpaar Schillers, das ,Objektive* und das
~Subjektive”, wieder.

255 Vgl. wiederum Schillers Brief an Kérner vom 28. Februar 1793.

68



gezeigt wird.?*® Es kommt auf das Gelingen der Nachahmung an, dann beinhaltet sie fir
Schiller keine negative Komponente, da ja auch die Vorstellung von ,Anmut‘ nicht
gestort wird, wie Schiller ja realistischerweise ,nur® fordert, ,Anmut* habe ,etwas
Unwillkiirliches® zu ,sein oder scheinen“.?*’

Schillers zweites, intensiv reflektiertes Themenfeld bildet die Dramentheorie, die Frage
nach der Gattungsdifferenzierung: Wann und in welch differierenden Kontexten auch
immer von Tragodien- und insbesondere von Komddientheorie die Rede ist, wird
Schillers diesbeziiglichen Stellungnahmen groBe Bedeutung beigemessen.”® Die
meisten verweisen in diesem Nexus auf Schillers letzte theoretische Abhandlung ,Uber
naive und sentimentalische Dichtung” (1795). Tatsachlich hat Schiller zwischen 1784
und seinem gerade erwahnten Aufsatz mehrmals zu diesem Thema Position
bezogen.?*®

In seinem Aufsatz ,Was kann eine gut stehende Schaubtihne eigentlich wirken?* vertrat
Schiller die Ansicht, die Komddie besitze ,eine erzieherische Bedeutung.” Aus diesem
Grund schien es ihm nicht ausgemacht zu sein, ob nicht ,vielleicht die Erfahrung” dem
Lustspiel vor der Tragtdie den ,Vorrang“ geben kann, da ,Spott und Verachtung [...] den
Stolz des Menschen empfindlicher [verwunden], als Verabscheuung sein Gewissen

256 Ebenda, S. 197; viel konkreter und praktischer geht es, als Replik auf Koopmann, kaum, ob man an
Schillers Ablehnung der Spielweise des Schauspielers Haide, vgl. NA, Bd. 42, hier S. 318f., einzig den
Schluf? ziehen kann, Schiller vermdge es nicht, Schauspielern ,gerecht* zu werden, ist nicht konsistent.
257 Vgl. wiederum ,Uber Anmut und Wiirde*, Fricke/Gopfert, Bd. V, S. 452,

258So erwéahnt Hans Steffen im Vorwort einer von ihm herausgegebenen Vortragssammlung Schillers
herausragende Rolle bei der Klarung der beiden Dramengattungen, vgl. Steffen, Hans: Das deutsche
Lustspiel. Erster Teil. - Gottingen 1968. (=Kleine Vandenhoeck-Reihe, Bd. 271), S. 3f.; Hinck versaumt es
in der Einfihrung von ,Die deutsche Komdédie. Vom Mittelalter bis zur Gegenwart“ ebenso wenig, auf
Schillers wichtigen ,Vergleich von Tragodie und Komodie* in ,,Uber naive und sentimentalische Dichtung*
hinzuweisen wie Catholy in ,Das deutsche Lustspiel*, der die ,hohe Originalitat® von Schillers
sLustspieltheorie®, ja ,Lustspielutopie” herausstreicht, vgl. Hinck, Walter: Einfihrung in die Theorie des
Komischen und der Komddie. In: Ders.: Die deutsche Komédie. Vom Mittelalter bis zur Gegenwart. -
Dusseldorf 1977, S. 1-31, hier S. 25f. und Catholy, Eckehard: Schiller. Theorie der Komddie als Ersatz der
Komaddie. In: Ders.: Das deutsche Lustspiel von der Aufklarung bis zur Romantik. - Stuttgart, Berlin, Kéln,
Mainz 1982, S. 135-160, hier S. 137; Greiner unterscheidet die ,Komik der Herabsetzung, des Ver-
Lachens" und die ,Komik der Heraufsetzung“, wobei bei letzterer an Schillers Entwurf einer ,h6heren
Komik* in ,Uber naive und sentimentalische Dichtung* zu denken sei, vgl.: Greiner, Bernhard: Die
Komddie. Eine theatralische Sendung. Grundlagen und Interpretationen. - Tubingen 1992. (=UTB Bd.
1665), S. 3; Hirst beruft sich zwar nicht nachdriicklich auf Schiller, geht jedoch von einem &hnlichen
Standpunkt wie dieser aus: ,Tragedy plays on our emotions, it involves us and demands our sympathy for
the protagonist; comedy appeals to our intellect, we observe critically and laugh at the victim. [...]%, vgl.
Hirst, David L.: Tragicomedy. - London, New York 1984. (=The Critical idiom 43), Preface; Mainusch
knlpft wieder direkt an Schiller an und hebt hervor, wie er die Komddie schlie3lich Gber die Tragddie
gestellt habe und ein ,Bekenntnis zum Zufall und zur Ungereimtheit [a]n die Stelle des
Schicksalsglaubens” habe treten lassen, vgl.: Mainusch, Herbert (Hg.): Uberlegungen zur Komédie. In:
Ders.: Européaische Komddie. - Darmstadt 1990, S. 1-12, hier S. 9; vgl. ferner: Hein, Jirgen: Die Komddie.
und Baldo, Dieter: Die Tragddie. jeweils in: Kndrrich, Otto (Hg.): Formen der Literatur in
Einzeldarstellungen. 2., tUberarbeitete Auflage. - Stuttgart 1991, S. 202-126, hier S. 208 und S. 398-419,
hier S. 415f.

259 Vgl. besonders: Koopmann, Helmut: Schiller und die Komédie. In: JbDSG 13 (1969), S. 272-285.

69



foltert [...]“ Das Theater bietet zudem den Vorteil, ,[...] unsre Schwéachen [zu] belachen*
und ,unsre[...] Empfindlichkeit [zu] schon[en] [...] Ohne rot zu werden sehen wir unsre
Larve aus ihrem Spiegel fallen und danken insgeheim fiir die sanfte Ermahnung. [...]*®
- Damit hat Schiller dem Lustspiel eine erzieherische und darum wertvolle Aufgabe und
Intention eingeraumt.

UnmiRverstandlich geringschatzender ist seine Einstellung zur Komdédie in seinen 1793
festgehaltenen ,Gedanken Uber den Gebrauch des Gemeinen und Niedrigen in der
Kunst“ einzuordnen. Nicht mehr Lustspiele oder Komédien, beides genuin wertfreie
Bezeichnungen, sind hier Gegenstand seiner Uberlegungen. Unter dem abfallig
klingenden Terminus ,Lachstiicke” versteht er jetzt Dramen, in welchen der Zuschauer
durch ein ,niedriges” Mittel erheitert werden soll, welches explizit nur unter Vorbehalt
und Einschrankungen, nur da, ,[...] wo es Lachen erregen soll [...] gestattet werden kann
[...].®* Das bereits oben implizierte Verlachen ist in dieser Definition noch vorhanden,
doch der padagogische Nebeneffekt verschwindet vollkommen. Schillers Hinweis,
derjenige Dichter verbreite ,Unwillen®, der ,das Niedrige da“ anbringe, ,wo wir es
schlechterdings nicht verzeihen koénnen, bei Menschen namlich, von denen wir
berechtigt sind, feinere Sitten zu fodern®, stellt zudem eine eindeutige Hierarchie
zwischen der nun bevorzugten Tragtdie und der in der Gunst gesunkenen Komdodie dar,
treten doch im Trauerspiel ausschlie3lich Figuren von hohem Stand respektive hoher
Gesinnung auf, zu denen ,niedrige” Verhaltensweisen, die Lachen hervorrufen, nicht
passen.?®? Damit nicht genug, lehnte Schiller zur circa gleichen Zeit kategorisch jegliche
Annaherung zwischen Tragbdie und Komddie ab, aus dem anfanglich
unentschlossenen ,Nebeneinander* war ein ,Gegeneinander* geworden.?®® Seine
zeitlich ungefahr parallel liegenden Uberlegungen ,Uber das Pathetische” schliet er mit
einer zentralen Aussage, die er im konkreten Nexus zwar eindeutig auf den Unterschied
zwischen dem ,asthetischen” und dem ,moralischen” Urteil bezieht, wobei er explizit und
mit guten Grunden daflr eintritt, ,Asthetische Dinge®, also Kunst im weitesten und
Dichtung im engeren Sinn, nicht an moralischen Mal3stdben zu messen, die jedoch in
dem hier interessierenden Kontext eine noch bedeutendere Kernaussage in sich birgt,

260 Vgl. Fricke/Gopfert, Band V, S. 818-831, hier S. 825f..

261 Vgl. Fricke/Gopfert, Band V, S. 537-543, hier S. 539.

262 Koopmann weist schlussig nach, dafd diese geénderte Einstellung Schillers auf sein intensives Kant-
Studium zuruickgeht, vgl. Koopmann, Schiller und die Komddie, S. 277ff.; jedoch sollte nicht auer Acht
gelassen werden, daR Kant nicht der einzige Philosoph war, welcher auf Schiller mafR3geblichen Einflu3
ausiibte, vgl. hierzu beispielsweise Wolfgang Riedels Uberblick iiber ,Schiller und die
popularphilosophische Tradition* im Schiller-Handbuch, S. 155-166, besonders S. 164, wo Riedel via
Wieland Shaftesburysches Gedankengut auf Schiller einstromen sieht; bereits davor findet sich der Bezug
auf Shaftesbury, etwa bei Wilkinson/Willoughby, hier z. B. S. 28, S. 32.

263 Koopmann, Schiller und die Komddie, S. 278; Schillers selbstandige kritische Haltung geht aus der
oben erwahnten Rezeption der ,Kritik der Urteilskraft* schon hervor, auf die Diskussion Uber die Art des
Einflusses, den Kant auf Schiller ausubte, wird im Verlauf des Kapitels noch naher eingegangen.

70



namlich: ,Indem man zwei verschiedene Zwecke verfolgt, wird man Gefahr laufen, beide
zu verfehlen. [..]“®* Analog angewendet auf die Relation zwischen Trauerspiel und
Lustspiel ergibt sich daraus zugleich die absolute Unméglichkeit, die unterschiedliche
Intention beider Dramengattungen in ein und demselben Stiick umzusetzen.

Bei der negativen Meinung Uber die Komddie, die nun einen untergeordneten Rang
einnahm, blieb es indes nicht. Allmahlich, ,[...] mit dem Versuch einer Uberwindung des
kantischen Einflusses [...], der jedoch zu keinem Zeitpunkt blinde Gefolgschaft
implizierte, stieg die Komddie wieder in Schillers Ansehen.?®® Im auf die Jahre 1793/94
datierten Fragment ,Tragddie und Komodie“, das als Vorarbeit zu ,Uber naive und
sentimentalische Dichtung“ eingestuft wird, stellt Schiller fest: ,Das Gemut in Freiheit zu
setzen, erzielen beide, die Komddie leistet es aber durch die moralische Indifferenz, die
Tragodie durch die Autonomie.“*®® Die Formulierung ,moralische Indifferenz* stellt eine
klare Aufwertung der zwischenzeitlich an den Rand gedrangten Komddie dar, schon
allein, weil Schiller in diesem Zusammenhang nicht ,an de[n] rohen, aber wahren
Ausdruck der Natur”, der sich laut einem friheren Beispiel u. a. in der ,Betrunkenheit",
einem ,niederen” Zustand, aul3erte, sondern dieselben Themen wie im Trauerspiel vor
Augen hatte, die im Lustspiel nur nicht als solche behandelt werden dirfen und deshalb
zu ,neutralisieren* seien.?®’ Wenn also beispielsweise der ,Undank* Gegenstand der
Komodie sei, musse er, so Schiller, lediglich anders behandelt werden als in der
Tragtdie. Generell folgt daraus, dal3 grundséatzlich beide Dramengattungen die gleichen
Themen behandeln kénnen und nur die Art der Darstellung eine andere zu sein habe.
Fur das von Schiller gewahlte Beispiel des Undanks bedeutet dies, daf3 in der Komddie
im Gegensatz zur Tragtdie die Undank erfahrende Figur aus der Sicht des Zuschauers
nicht zur bemitleidenswerten, aber stattdessen zur lacherlichen Figur wird, da sie in
falscher Einschatzung der Situation zu Unrecht Dank erwartete. In der Komddie ist es
folglich die Aufgabe des Dichters, dem Zuschauer die Rolle des Betrachters ,von
aul3en* zu geben, so dal’ dieser nicht in das Buhnengeschehen involviert wird und
dieses mit moralischen MaRstdben beurteilt.?®® Im Gegenteil soll der Zuschauer
ndchtern und unbeteiligt die ihm vorgefihrten Vorkommnisse betrachten, sich nicht mit
der sich in Schwierigkeiten befindenden Figur identifizieren, sondern sich Uber diese
amsieren.?®® Eher zogerlich auRert sich Schiller dazu, in welchem Verhéltnis Tragodie

264 Ebenda, S. 536f..

265 Ebenda, S. 281.

266 Vgl. Fricke/Gopfert, Band V, S. 1017f..

267 Vgl. Fricke/Gaopfert, Band V, S. 539, S. 1017f..

268 Uberhaupt gilt: ,Moral und Kunst unterstehen zwei grundverschiedenen Beurteilungsvermdgen im
Menschen: bei jener gebietet die Vernunft, bei dieser herrscht die Einbildungskraft. Damit héngt
zusammen, dafl man dieselbe Haltung moralisch anders beurteilen kann als &sthetisch.”, so Berghahn,
,Das Pathetischerhabene*, hier S. 495, vgl. generell zu dieser Differenzierung ebenda, S. 495f..

269 Ahnlich sieht es Lesley Sharpe, indem sie feststellt, es gehe darum, ,to judge events not according to
our own notions of morality but according to the cause and effect relationships operating within the play*,

71



und Komodie zueinander stehen und wie 1784 treibt ihn nun erneut die zwischenzeitlich
schon einmal geklarte, inzwischen jedoch wieder offene Frage danach um, welcher
Dramengattung die grof3ere Bedeutung zukomme: ,Man mifdte untersuchen, welche
von beiden die hthere Kraft voraussetzt und das Hohere erzielt [...]“ - so beginnt seine
ausweichende Formulierung, mit der er eine kurze Erorterung Uber mogliche
Untersuchungskriterien, die eventuell GewiRheit in der ungelosten Frage bringen
konnten, einleitet. Mit einer klaren Stellungnahme tut er sich schwer, was damit
zusammenhangen konnte, dafd er sowohl eine Polarisierung konstatiert als auch eine
Hierarchisierung beider anstrebt. Es genlgt ihm nicht, nur deren Verschiedenartigkeit
herauszustellen. Als einen Unterschied benennt er, dal3 eine der beiden Gattungen ,die
hohere Kraft“ erfordere, die andere ,das Hohere" erreiche. Fur welche der beiden was
zutrifft, bleibt dabei offen. Definitiv legt Schiller sich nicht fest - geschickt flicht er an
dieser Stelle ein, sie seien ,nicht vergleichbar, da ihre Ausgangs-, Wirkungs- und
Zielpunkte vollkommen unterschiedlich seien. Immerhin ringt er sich anschliel3end zu
einer entschlossenen Aussage durch, wenngleich diese nach dem unmittelbar
Vorausgegangenen nicht so recht motiviert erscheint: Auf einmal heil3t es: ,[D]ie
Komaddie setzt uns in einen héhern Zustand, die Tragddie in eine hdhere Tatigkeit.“ Die
naheliegende Frage, ob fur das Trauerspiel oder das Lustspiel die ,hdhere Kraft"
notwendig sei beziehungsweise welches der beiden ,das Hohere* erreiche, 141t Schiller
vorerst unbeantwortet. Er beschrankt sich auf ein Lob der Komddie: ,Unser Zustand in
der Komaddie ist ruhig, klar, frei, heiter, wir fihlen uns weder tétig noch leidend, wir
schauen an, und alles bleibt auer uns; dies ist der Zustand der Goétter, die sich um
nichts Menschliches bekimmern, die Uber allem frei schweben, die kein Schicksal
beriihrt, die kein Gesetz zwingt.“*’® Mit dieser Komddiendefinition ist eine Kehrtwende in
zweierlei Hinsicht vollzogen: Zum einen schatzt Schiller das Lustspiel in &hnlichem Mal3
positiv ein wie anfangs im Schaubihnen-Aufsatz, zum anderen hat er dabei zwar noch
eine Form des Verlachens im Blick (dergestalt, dal3 der Geschéadigte, der einem Betrug
in welcher Form auch immer aufgesessen ist, ,|acherlich” wird), eine Rickkopplung zum
eigenen Verhalten, welches durch das auf der Bihne Gesehene verandert, ja gebessert
werden soll, wird aber nicht mehr angestrebt. Statik, Neutralitat, Gleichgultigkeit und
Distanz kennzeichnen nun die Verfassung des Betrachters der Komddie. Insofern grenzt
die Komddie, die Schiller im Blick hat, mit ihrer ,moralischen Indifferenz* an so
verwandte Termini wie ,Indolenz“, oder aber, bereits pejorativ konnotiert,
.pDesinteresse”, ,Apathie, ,Phlegma“, positiver gewendet an ,Ataraxie“, an die
Seelenruhe, Unerschatterlichkeit,  Gleichmut. Dieser  ,Zustand"  impliziert

vgl. Sharpe, Lesley: Schiller's fragment ,Tragddie und Komdédie.“ In: MLR 81 (1986), S. 116-122, hier
S.120.
270 Vgl. Fricke/Gopfert, Band V, S. 1018.

72



(moglicherweise auch) die Gefahr der Langeweile beim Zuschauer: etwas, das den
Rezipienten nichts angeht, was aullerhalb seiner selbst Dbleibt, seinen
Affektmechanismus“*’* nicht in Gang setzt, seine (wenn auch lediglich gedankliche)
»Tatigkeit” nicht animiert, verliert rasch den Reiz. Eine denkbare Erklarung fur das Nicht-
Umsetzen dieser Idee und Definition der Komddie besteht im eben beschriebenen, und
sicherlich intendierten oder von Schiller selbst zumindest erkannten grof3tméglichen
Gegensatz zu seiner Tragddienkonzeption. Sie wirkt somit in erster Linie wie eine
schone, interessante Kopfgeburt, ein theoretisches Konstrukt, das als solches praktisch
schwerlich umsetzbar sein dirfte respektive eventuell das Interesse der Zuschauer nicht
in dem Mal3e zu fesseln in der Lage ware wie die Tragddie. Darin liegt ein méglicher
weiterer Grund, warum Schiller als erklarter Buhnenpraktiker mit Blick fir das, was
Hinck treffend ,Bretterfestigkeit*’? nennt, seine Theorie nicht umgesetzt hat.

Denn gerade weil Schiller diese Befindlichkeit fur nicht menschlich und damit fir nicht
gegeben halt, bricht er hier seine Uberlegungen zur Komodie ab und schwenkt auf die
Tragddie um, weil er diese als die den ,Menschen” naherstehende Dramenform
erachtet, er bekennt sich sozusagen zu seiner ,natural sympathy with tragedy.“*”® Auf
einmal spricht er ein unzweideutiges Votum fir das Trauerspiel aus. Es dient dazu, das
der Komodie innewohnende ,gliickliche Gleichgewicht* mit Hilfe der ,Kraft“, die durch
das Spiel auf der Buhne mobilisiert werde, ,wieder“ zu erlangen. Wéhrend die Komoédie
darauf zielte, den Zuschauer keinesfalls personlich anzusprechen und zu integrieren,
intendiert umgekehrt die Tragddie, auf jeden einzelnen Zuschauer eine erst in ihren
Bann ziehende und dann befreiende Wirkung auszuiiben. Obwohl Schiller in seinem
Fragment die Stellung der Komddie deutlich anhebt, favorisiert er hier wie in der Schrift
,Uber das Pathetische" noch ihr Gegenstiick.

In seiner Abhandlung ,Uber naive und sentimentalische Dichtung” (1795), die als ,|[...]
Hohepunkt und [...] Abschlul3 der Schillerschen Poetik* gilt, behalt er manche der in
»Tragodie und Komaddie* festgehaltenen Positionen bei, andere werden jedoch nicht
mehr erwahnt und damit tberwunden.?”* Sehr vertraut klingen solche Feststellungen
wie: ,Nicht das Gebiet, aus welchem der Gegenstand genommen, sondern das Forum,
vor welches der Dichter ihn bringt, macht denselben tragisch oder komisch [...]**"*, denn
damit meint Schiller nichts anderes als zuvor schon mit dem Beispiel des Undanks,
welcher grundsétzlich in beiden Dramengattungen thematisiert werden kénne.

271 So nennt es Jutta Linder, Schillers Dramen, Bauprinzip und Wirkungsstrategie, S. 33.

272 Hinck, Theater der Hoffnung, z. B. S. 49.

273 Vgl. Sharpe, S. 122.

274 Vgl. Japp, Literatur und Modernitéat, S. 148.

275 Vgl. Fricke/Gopfert, Band V, S. 694-780, hier S. 724ff.; gemaR dieser Uberzeugung handelte Schiller
spater beim Polizei-Fragment, fir welches er sowohl einen Trauerspiel- als auch einen Lustspiel-Plan
anfertigte, vgl. hierzu: Fricke/Gopfert, Band Ill, S. 190-219.

73



Erneut beschaftigt ihn auch die Frage nach der Hierarchie und dem Verhdltnis von
Tragodie und Komodie.?”® Schiller bemiiht sich wiederum um die Benennung der
zentralen Unterscheidungskriterien beider Dramengattungen. Gleichzeitig kommen nun
neue Gesichtspunkte hinzu. Denn er beginnt damit, daf} er dem Trauerspiel ,das
wichtigere Objekt”, also den bedeutenderen ,Gegenstand“, zuschreibt, wahrend er
bescheiden, aber weniger entschieden zugibt, das Lustspiel benétige ,das wichtigere
Subjekt’, d. h. den besseren Dichter. Auf die gleiche Weise fahrt er fort, den beiden
Dramengattungen einander zuwiderlaufende Eigenschaften zuzuordnen: Er identifiziert
es als die Aufgabe der Tragddie, ,[...] die Gemutsfreiheit, wenn sie durch einen Affekt
gewaltsam aufgehoben worden, auf asthetischem Weg wiederherstellen zu helfen [...]"
Davon grenzt er die Komddie ab, in der ,[...] verhitet werden [mul3], dal’3 es niemals zu
jener Aufhebung der Gemiitsfreiheit komme.“”’ Analog definiert Schiller auch die
anderen Eigenschaften von Lustspiel und Trauerspiel diametral entgegengesetzt: Der
Tragiker gehe z. B. mit dem Drama grundsatzlich ,praktisch®, der Komiker generell
stheoretisch* um. Ersterer habe darauf zu achten, fortwédhrend ,das Herz", also: das
Gefuhl des Rezipienten anzusprechen, letzerer musse unter allen Umstanden ,das
Pathos* vermeiden und auf ,ruhige” Art und Weise ,den Verstand“, also: den Geist
zerstreuen. Der eine soll unbedingt Passion auslésen, der andere mul3 eben dies auf
alle Falle unterbinden. Wenn also das Pathos nicht in die Komddie integriert werden
soll, heil3t das umgekehrt selbstverstandlich auch, da? Komik nicht in das Trauerspiel
einzuflielen hat. Schillers Gegenuberstellung von der Tragddie und der Komddie und
ihrer jeweiligen Dichter gipfelt in der Aussage: ,Wenn [...] die Tragbdie von einem
wichtigern Punkt ausgeht, so mul3 man auf der andern Seite gestehen, dal’ die Komddie
einem wichtigern Ziel entgegengeht, und sie wilrde, wenn sie es erreichte
[Hervorhebung der Verf.], alle Tragddie Uberflissig und unmoglich machen. lhr Ziel ist
einerlei mit dem Ho6chsten, wornach [!] der Mensch zu ringen hat, frei von Leidenschaft
zu sein, immer klar, immer ruhig um sich und in sich zu schauen, tberall mehr Zufall als
Schicksal zu finden und mehr Gber Ungereimtheit zu lachen als tGber Bosheit zu zlirnen
oder zu weinen.“?’® Schiller zweifelt allem Anschein nach bereits zu diesem Zeitpunkt
daran, seine niedergelegte Komédientheorie selbst realisieren zu kénnen.

Im Unterschied zum vorausgegangenen Fragment ,Tragodie und Komadie® tritt nun das
Lustspiel an die erste Position und das Trauerspiel steht diesem zum ersten Mal
erkennbar nach. Doch Schiller behélt, wie die hervorgehobene, im Konjunktiv formulierte
Wendung deutlich zeigt, seine Skepsis bezlglich der dichterischen Umsetzbarkeit

276Fricke/Gopfert, Bd. V, S. 694-780.

277Ebenda, S. 725; Der Gedanke der Wiederherstellung der Gemiutsfreiheit erinnert sowohl an den
Schaubiihnenaufsatz als auch an die Rolle der Kunst in den ,Asthetischen Briefen, was Riickschliisse
auf gewisse Kontinuitaten innerhalb des Schillerschen Denkens erlaubt.

278 Ebenda, S. 726.

74



dieses zweifellos grof3en, hohen Zieles einer von ihm entworfenen Komaodie bei. Zudem
hat die hier geschilderte Heiterkeit mit allen bisher erwdhnten Komddiendefinitionen, an
die er zu unterschiedlichen Zeiten dachte und in der in zweifellos verschiedener
Wertigkeit das Verlachen eine Rolle spielte, ganzlich nichts mehr zu tun. Fir diese
derbe Form der Komik ist ab ,Uber naive und sentimentalische Dichtung“ kein Raum
mehr. Das Lachen gewinnt eine andere Qualitat - Schadenfreude oder bdsartiges
Lachen auf Kosten anderer - und seien es nur Figuren auf der Bihne - erscheint von
nun an vollig unangebracht. Damit ist das, was gemeinhin unter ,Komik" verstanden
wird und was Schiller anfanglich auch in den Lustspielen und spater nur noch in den
.Lachstiucken® zuliel3, aus der Komdodie eliminiert worden. Damit geht gleichzeitig ein
Spannung gewahrleistendes Element verloren. Das Lachen steht nunmehr fir einen
geldsten, unbeschwerten Zustand, in welchem der Zuschauer beim Zusehen eines
Stlickes gleichbleibend verharrt. Ebenso deutlich wie von friheren Vorstellungen tber
das Lustspiel grenzt sich die neu definierte Komddie natirlich vom Trauerspiel ab.
Dessen Funktion blieb aber tGber die Jahre hinweg weitgehend gleich. Geman Schiller
ist ,der tragische Kunstler* und damit der Verfasser von Tragtdien vor allem dazu
angehalten, ,Pathos* entstehen zu lassen. ,[D]ie Darstellung des Leidens” - und der
Leidenschaft - dient eben dazu, den Helden des Stickes - und den Zuschauer
desselben - wieder zur ,Independenz” bzw. zur ,Autonomie” und damit in jenen Status,
der in der Komédie permanent vorherrscht, zu fithren.?”® Das Pathos dient folglich nur
als Mittel, welches zu einem bestimmten Ziel fuhrt: Leiden und Leidenschaft werden
allmahlich durch den Verstand, der ja in der Komddie fortwahrend aktiv ist, Gberwunden.
Die Tragodie ist gewissermal3en der Weg und die Komddie das Ziel. Die Figur auf der
Bilhne erlangt ihre ,Selbstandigkeit®®® zuriick und befreit sich vom Leiden am
,Schicksal“. Von dieser Position beziiglich der Tragddie weicht Schiller auch in ,Uber
naive und sentimentalische Dichtung® inhaltlich nicht mehr ab.

Ganz wie es seiner dialektischen Denkweise entsprach, waren die gerade
wiedergegebenen, von ihm angefihrten Kriterien zur Differenzierung und Erklarung der
Intention von Tragtdie und Komddie demnach nicht nur komplementar, sondern auch
antagonistisch, also nicht nur sich erganzend, sondern auch sich widersprechend, ja
sich widerstrebend.”®® Denn so sehr Schillers letzte Abhandlung insgesamt auf die
Synthese hin ausgerichtet ist %2, so ausgeschlossen hélt er dies fur Tragodie und

279 Vgl. Fricke/Gopfert, Band V, S. 512f. bzw. S. 1017f..

280 Ebenda, S. 525.

281Vgl. bes. Catholy, Das deutsche Lustspiel, der dies in einem Schema anschaulich darstellt, S. 140f..
282Vgl. z. B. Catholy, S. 142; Fischer, Bernhard: Goethes Klassizismus und Schillers Poetologie der
Moderne: “Uber naive und sentimentalische Dichtung.” In: ZfdPh 113 (1994), S. 225-245, hier S. 234f.
spricht in diesem Zusammenhang von ,Ganzheit; Hinck, Walter: Einfihrung in die Theorie des
Komischen und der Komddie. In: Die deutsche Komddie. Vom Mittelalter bis zur Gegenwart. - Dusseldorf
1977, S. 25; Japp, Literatur und Modernitat, hier S. 153: , [...] zeigt eine genauere Betrachtung der

75



Komddie - und zwar in allen Schriften zu diesem Thema. Die theoretisch strikte
Gattungstrennung zieht sich wie ein roter Faden durch alle einschlagigen Schriften
Schillers. Ganz gleich, welchen Stellenwert die Komédie zu unterschiedlichen Zeiten bei
Schiller einnahm, - dald sie von ihrer Umsetzung und Erscheinung her betrachtet nach
seiner Uberzeugung sich grundsatzlich und immer anderer Mittel als die Tragddie zu
bedienen habe, ergibt sich immer zwangslaufig aus der Benennung ihrer jeweiligen
Eigenschaften. Wie gesehen, gilt die gleiche Unvereinbarkeit theoretisch auch fir Komik
und Pathos. In einem entscheidenden Punkt findet allerdings eine Annaherung
zwischen beiden statt: Wahrend noch im Fragment ,Tragbdie und Komdédie“ von
Polaritat die Rede war, obwohl bereits die ,Gemdutsfreiheit* als das erklarte gemeinsame
Ziel, als Vergleichspunkt beider Dramengattungen konstatiert wurde, ist diese nun nicht
mehr angesprochen. Deswegen fallt die Hierarchisierung wesentlich leichter als zuvor:
Die Tragodie strebt nach dem Zustand der Komddie, letztere erhalt die ,Gemdtsfreiheit®,
erstere ist dazu da, sie zuriickzugewinnen. Zu Zeiten seiner frihen Schriften (1784, und
auch noch 1793) hatten sie jedoch inhaltlich nichts miteinander gemein.

Soweit zu Schillers theoretischen Schriften - da jedoch ,Komik und Komaddie [...] nicht
wechselseitig aufeinander angewiesen [sind]“*®, sollte nach der Klarung von Schillers
theoretischer Position doch auch ein Blick auf die Dramen und damit auf seine eigene
praktische Umsetzung der aufgestellten Forderungen gerichtet werden.

Der erste, dem Schillers komische Seite auffiel, war der Philosoph und
Philosophiehistoriker Kuno Fischer (1824-1907).%%* Unter Beriicksichtigung samtlicher
Dramen kommt er zu dem Schlul3, es lieRen sich, abgesehen von den Dramen ,Don
Carlos®, ,Maria Stuart®, ,Die Jungfrau von Orleans”, ,Die Braut von Messina“ und
~Wilhelm Tell* samt der darin auftretenden Figuren, welchen eine komische
Komponente vollig abgehe, eine ,Fllle komischer Gebilde” in seinem Werk ausmachen.
Neben den von Fischer so bezeichneten ,satirischen Gedichten* sind dies eine ganze
Reihe von Figuren aus den verbleibenden Dramen. Im Gegensatz zu Schillers
theoretischem Anspruch macht Fischer das ,Pathos” als ,die Urquelle* des Komischen

kunstphilosophischen Schriften Schillers — von den Kantischen Anfangen bis zur Abhandlung Uber naive
und sentimentalische Dichtung — dal3 die Struktur der Schillerschen Spekulation zwar antithetisch ist, daf3
aber ihre Intention auf eine Synthesis der Antithesis zielt. In diesem Sinne ist fiir Schiller das Denken in
Gegensatzen ebenso bezeichnend wie der Gedanke ihrer Vermittlung.”; Berghahn, ,Das
Pathetischerhabene®, hier S. 486: ,[...] Sein [gemeint: Schillers, Anm. der Verf.] dualistisches Welt- und
Menschenbild lie ihn die Welt als einen Kampfplatz zwischen Natur und Vernunft erfahren, wo der
Mensch als sinnlich-sittiches Doppelwesen in Konflikte verwickelt wird, in denen er sich als
Vernunftwesen gegen die feindlichen Kréafte der Natur wie gegen die eigene Sinnlichkeit behaupten
muf3.“; ferner: Sharpe, Schiller’s Fragment, S. 117.

283 Vgl. Hinck, Die deutsche Komodie, S. 31; von Wiese erklart sogar, Friedrich Schiller, hier S. 691: ,Die
Komddie war im Grunde nicht Schillers Sache.”

284 Vgl. Fischer, Kuno: Schiller als Komiker. Zweite neubearbeitete und vermehrte Auflage. - Heidelberg
1891. [zuerst: Frankfurt am Main 1861 unter dem Titel: Schiller als Komiker. Vortrag, gehalten in der
»,R0se" zu Jena am 30. Januar 1861 erschienen.]

76



bei Schiller aus.?® Er unterscheidet das ,heroische Pathos®, welches er den tragischen
Figuren und den oben ausgesonderten Dramen zuordnet, vom ,komischen Pathos” und
definiert aufgrund der von ihm einzeln besprochenen Figuren dieses wie folgt: ,So
verschiedenartig die menschlichen Naturen sind, so verschiedenartig ist ihr Selbstgefuhl
und ihr Pathos. In jedem liegt eine Quelle komischer Wirkungen. [...] Es ist offenbar ein
Unterschied, in welchem Selbstgefiihl und in welcher Lebenssphéare sich das Pathos
bewegt: ob im Wallenstein oder im Wachtmeister, ob im Posa oder im Kapuziner.“?%
Auffalligerweise blieb Kuno Fischers Ansatz ohne eine ausgepragte weiterreichende
Wirkung, was daran erkennbar ist, dall weder Koopmann noch Kaiser auf Fischer
zuriickverweisen, obwohl sie sich mit ahnlichen Fragestellungen beschéftigen.?®” Dies
lieRe sich u. a. mit Fischers ungenauer Terminologie, denn er schreibt mehrfach von
.,menschlichen Naturen* und vom ,natirlichen Menschen®, wo es sich um
Dramenfiguren handelt, erklaren.?®® Andererseits schmalert dies nicht sein Verdienst,
immerhin als erster die ohne Zweifel komischen Zige in Schillers Dramen erkannt zu
haben. Wie Fischer betont Koopmann die komische Komponente in ,Kabale und Liebe*
und Kaiser deutet nicht nur sdmtliche Figuren aus dem ,Lager“ als komische Figuren,
sondern geht noch einen Schritt weiter und erklart sogar das Sttick selbst zur Komaédie.
Dadurch, dal3 Komik auch in einem ,birgerlichen Trauerspiel* und spater sogar in einer
Tragodie, ,Wallensteins Tod“, anzutreffen ist?®®, wird gleichzeitig deutlich, wie
problematisch es sich praktisch mit der theoretisch so eindeutigen Scheidung von
Pathos und Komik verhalt. Offensichtlich ist die Trennungslinie keinesfalls immer klar zu
ziehen. In dieser Hinsicht wird Schillers ,erste und letzte Komdodie®, ,Wallensteins
Lager”, interessant. Vorsichtig weist Kaiser darauf hin, der erste Teil der Wallenstein-
Trilogie werde ,[...] nur dadurch Komddie, dal’ das Stiuck keine eigentliche dramatische
Handlung“ besitze, vielmehr blo3 ,Lager, Zustand“ bleibe, da es sich allein ,[...] um
Meinungs&uRerungen, nicht [aber] um Taten [...]* drehe.?®® Nun ist zwar sicherlich nicht
der im Lager beschriebene Zustand, der die Soldaten in ihrer Unreflektiertheit zeigt (was
Kaiser selbst eingesteht), das Ziel der ,hohen Komdodie*?®*, die Schiller in ,Uber naive
und sentimentalische Dichtung” theoretisch entwirft. Unbestritten ist jedoch, daf} die
Soldaten ohne Veranderung jeden Tag auf Leben und Tod kampfen und sich folglich
tatsachlich in einem unverénderlich scheinenden Zustand befinden. Darum zieht Kaiser

285 Die Liste der laut Fischer komischen Figuren reicht von Karl Moor tber den Hofmarschall von Kalb,
den Stadtmusikant Miller bis zu samtlichen Figuren aus ,Wallensteins Lager, vgl. ebenda, bes. S. 284-
360.

286 Ebenda, S. 310.

287 Vgl. wiederum Koopmann, Schiller und die Komédie; Kaiser, Gerhard: Wallensteins Lager. Schiller
als Dichter und Theoretiker der Komddie. In: JbDSG 14 (1970), S. 323-346.

288 Vgl. Fischer, Kuno, z. B. S. 310, S. 337f..

289 Vgl. Fischer, S. 376.

290 Vgl. Kaiser, Wallensteins Lager, S. 345, S. 337f..

291 Vgl. Koopmann, Schiller und die Komddie, hier S. 283.

77



den Schlul3, in diesem Stlck sei die ,absolute moralische Gleichgultigkeit der Komédie
im Zusammengehen mit geistreicher Heiterkeit und Freiheit des Gemuts" gewahrleistet,
nicht zuletzt weil der Zuschauer/Leser bei den lediglich als ,Rollenexistenzen®
auftretenden Soldaten ,diesseits der Erschitterung* bleibe.?®* In der theoretisch
geforderten extrinsischen Haltung des Zuschauers liegt demnach Kaisers
Hauptargument fur seine Einstufung.

An einer Stelle im Lager scheint nun aber die ,moralische Gleichgultigkeit, die Distanz
des Zuschauers aufgehoben: ,Wie du bist ein Friedlandischer Mann,/Kannst dich so
wegwerfen und blamieren,/Mit einem Bauer dein Glick probieren?/Der laufe, was er
laufen kann.” - wendet sich der ,erste Kirassier”, fur die Soldatenehre eintretend und
dem Bauern zur Flucht verhelfend, weil es sich nicht gehort, den Zivilisten anzugreifen,
an den ,ersten Scharfschitzen* (vgl. Fricke/Gopfert, Band Il, Szene 11, V. 667-670).
Hier zeigt sich, dal3 nicht nur Komik in der Tragddie, sondern auch umgekehrt Pathos in
der ,Komdodie“ praktisch angewendet wird. Das Entscheidende an diesem Beispiel ist,
dal3 mit dem hier durchschimmernden Pathos die fir die Komddie an sich typische
.-moralische Gleichgultigkeit* in zweierlei Hinsicht aufgehoben wurde. Denn indem der
Klrassier das Leben des Bauern rettet und mit pathetischen Worten an die
Soldatenehre des Scharfschiitzen appelliert, handelt er unbestreitbar sympathisch und
damit gerade nicht ,moralisch indifferent®, d. h. er zieht die Sympathie des Zuschauers
auf sich, durchbricht dessen Gleichgultigkeit (dariber hinaus handelt er, ohne dafl3 dies
in diesem Zusammenhang wichtig ware, sogar noch im Wortsinn ,moralisch*). Gerade
dieses Verhalten des Pappenheimers wirkt auf besondere, héhere Art und Weise
komisch, da es sich deutlich von der Position aller anderen Soldaten abhebt und
beispielsweise mit den platten Weisheiten des Kapuziners nichts gemein hat. Der hohe
Anspruch an sich selbst pal3t demnach nicht zum ubrigen, eher einfach denkenden
Personal. In diesem Stuck kommen somit verschiedene Formen von Komik zum
Ausdruck. Zudem bedroht in dieser Dramensituation die der Tragddie zugeordnete
.Leidenschaft, mit der der Kirassier seinen Standpunkt vortragt, die Ruhe, die in der
Komaddie unbedingt bewahrt werden soll. Die von Kaiser gewahlte Gattungsbezeichnung
~-Komaodie" erweist sich damit als héchstens mit Einschrdnkungen haltbar. Gleichzeitig
ist die betreffende Stelle ein weiteres Indiz dafir, dal3 Schiller seinem theoretischen
Anspruch nicht immer selbst gerecht wurde.

Sicherlich ist es kein Zufall, wenn Schiller sich in seinen chronologisch an die
theoretischen Schriften anschlieenden Werken, den eigenen Dramen, nach seiner
Definition von Komddie von neuem zwar nicht ausschlie3lich, aber verstarkt dem

292 Vgl. Kaiser, Wallensteins Lager, S. 342 und S. 346.

78



Trauerspiel zuwandte, weil hier die Kriterien leichter zu erfillen waren.?*®
Wahrscheinlich erkannte er selbst, wie schwer die eigenen Anspriche zu realisieren
waren und bemihte sich darum nicht weiter intensiv um die Komodie. Schlie3lich ist
auch das oben kurz erwahnte Polizei-Fragment nicht weit gediehen.

Fur diese Annahme spricht ferner die bereits erwahnte ,Dramatische Preisaufgabe®, die
funf Jahre nach Schillers letzter Komodiendefinition entstand. Indem Schiller hier dazu
auffordert, ,Intrigenstiicke” einzusenden, weil es zu wenige auffiihrbare Komdodien gebe,
zeigt dies zwar nach wie vor den hohen Anspruch, den Schiller diesbeziiglich hatte.
Gleichzeitig nimmt er jedoch z. T. indirekt auch Forderungen aus ,Uber naive und
sentimentalische Dichtung” zurlck, da eine Intrige ohne ein gewisses Mal? an Spannung
und damit Aufhebung von Ruhe schlichtweg undenkbar erscheint. Daraus leitet sich ab,
daR’3 Schiller héchstwahrscheinlich zu diesem Zeitpunkt spatestens, wenn nicht bereits
1795, wulite, wie wenig seine Forderungen praktisch umsetzen lieRen. Diese These
wird weiter gestiitzt durch die Tatsache, dal3 Schiller mit dem ,Nathan“ ein ,Schauspiel*
bearbeitet, ein nicht klar gattungstheoretisch zuzuordnendes Stlick, welches er von
theoretischer Warte aus klar abgelehnt hatte und das trotz des ernsten Stoffes bisweilen
Komik in Form von Sprachspielen zu transportieren weil3. Die Preisaufgabe in der
Komaddiensparte stiinde dann als das Zugestandnis, die Konzession da, zu der Schiller
zu dem spateren Zeitpunkt, 1800, gerade noch bereit gewesen wéare. Aber ,[ulnmdglich
konnte nach dem Wallenstein die Kraft des Komischen in unserem Dichter [gemeint:
Schiller, Anm. der Verf.] [ganzlich] erloschen sein. [...]****

Weil Schiller nach 1798 kein eigenstandiges Drama mehr schrieb, welches auch nur in
Ansatzen in Richtung der Komddie oder der Komik ging, ricken fir den Zeitraum
danach Schillers dramaturgische Arbeiten fir das Weimarer Hoftheater, insbesondere
,Turandot* und die Ubersetzungen der beiden Picard-Lustspiele, in den Blickpunkt des
Interesses.”® Nicht allein da Holl im Unterschied zu Kaiser sogar meint, ,[a]m ehesten*
sei ,jhm [gemeint: Schiller, Anm. der Verf] der Versuch zum Lustspiel in der

293 So sieht es auch Koopmann, Schiller und die Komddie, S. 284f.. Er weist zudem auf Schillers radikale
Ablehnung nahezu samtlicher z. T. bis heute als bedeutend eingestufter Komddiendichter hin. Unter den
Abgeurteilten finden sich u. a. auch Shakespeare und Lessing, was einzig aufgrund der von Schiller in
,Uber naive und sentimentalische Dichtung* aufgestellten Kriterien nachvollzogen werden kann; auf
Lessing und seine Komddie ,Minna von Barnhelm oder das Soldatenglick® wird im Kapitel Gber die
beiden Picard-Lustspiele noch einmal eingegangen.

294 Vgl. Kuno Fischer, S. 274f.; Fischer hat mit seiner Vermutung recht, obwohl er Schillers
dramaturgische Projekte selbst nicht zu Rate zieht. Von der ,Turandot“-Bearbeitung ist bei ihm zwar an
keiner Stelle die Rede, wohl aber von den beiden Picard-Lustspielen, so dal3 er selbst darauf hatte
kommen kénnen, dafd seine Einteilung in nur zwei Schaffensperioden, in welchen sich Schiller mit Komik
beschéftigt habe, unvollstéandig ist, zumal auch ein Hinweis auf ,Korners Vormittag“ aus dem Jahr 1787
bei ihm fehilt.

295 Vgl. Prang, Helmut: Geschichte des Lustspiels. Von der Antike bis zur Gegenwart. - Stuttgart 1968,
der in bezug auf die Picard-Lustspiele von Ubersetzung, in bezug auf ,Turandot* von ,Nachgestaltung*
schreibt, S. 189.

79



Bearbeitung von Gozzis ,Turandot‘ [gelungen]***®, sondern auch weil ein ,Schauspiel

wie ,Nathan der Weise", das weder der Tragddie noch der Komédie explizit zuzuordnen
ist, laut Schillers eben vorgestellten dramentheoretischen Uberlegungen gar nicht
angestrebt, sondern abgelehnt wurde, scheinen seine dramaturgischen Arbeiten eine
Abkehr, oder doch eine Relativierung von den zuvor erarbeiteten theoretischen
Standpunkten zu markieren. DalR Schiller selbst gegen Ende seines Lebens mit dem
~Wilhelm Tell“, einem von Goethe Ubernommenen Stoff, ein eigenes ,Schauspiel”
schreibt, zeugt, mit Monika Ritzer zu sprechen, von Schillers ,stilistischer
Spannbreite.?®’ Ein vollkommen falsches, inkomplettes Bild entsteht, wenn man wie
Berghahn in seinem nach wie vor bedeutenden Aufsatz Schillers Dramentheorie auf
,Das Pathetischerhabene“ reduziert.’® Berghahn handelt hier ausschlieRlich von der
Tragodie, ganz so, als erwéhne Schiller andere Formen des Dramatischen in seinen
asthetischen Schriften nicht einmal. Das durch Berghahn evozierte Bild einer nahezu
ausschlie3lichen Tragoddienfixierung laft sich hingegen sowohl von der erwahnten
theoretischen wie von der theaterpraktischen Seite her relativieren. Berghahn
identifiziert im Unterschied dazu die Erhabenheit als das exklusive Telos des
Schillerschen Dramas, welche (iber das zuvor erfolgte Leiden vermittelt werde.” In

296 Vgl. Holl, Das deutsche Lustspiel, hier S. 199.

297 So Monika Ritzer in der Einleitung ihres Kapitels ,Schillers dramatischer Stil“, Schiller-Handbuch, S.
240-269, hier S. 240, wo es weiter heifdt: ,Wie kaum einem anderen Autor eignet Schiller die Lust zum
dramatischen wie theatralischen Experiment — auch wenn uns heute diese Seite seines Euvres durch
den historischen Abstand wie die Pauschalismen der Schullekture eher verstellt ist. Schillers dramatischer
Stil ist daher nicht in einigen wenigen Grundkategorien zu definieren; seine charakteristische Vielfalt
erschliefdt sich erst, wenn man die Werkstatt des grof3en Dramatikers betritt.“ Analog bereits von Wiese,
Friedrich Schiller, hier S. 686: ,Schillers dramatische Phantasie war reicher und umfassender, als es die
meisten seiner Interpreten glauben machen wollen.* — Ein kleinerer Teil innerhalb der von Ritzer
sogenannten ,Werkstatt" widmet sich den hier interessierenden dramaturgischen Projekten.

298 Berghahn, Klaus L.: ,Das Pathetischerhabene.” Schillers Dramentheorie. In: Schiller. Zur Theorie und
Praxis der Dramen. Hg. von K. L. B. und Reinhold Grimm. — Darmstadt 1972 (= Wege der Forschung Bd.
CCCXXII), S. 485-522. [passim]; er ist damit lediglich ein exponierter Vertreter eines durchaus weit
verbreiteten Verfahrens, ihm folgend beispielsweise: Linder, Jutta: Schillers Dramen. Bauprinzip und
Wirkungsstrategie. — Bonn 1989, die gleichfalls die Komé&dientheorie wie die —praxis ausgeblendet Iaft.
299 So etwa belegbar anhand folgender Beispiele, vgl. Berghahn, ,Das Pathetischerhabene®, hier S. 489:
,Die Aufgabe der Poesie sieht Schiller [...] gerade darin, die Empfindungsfahigkeit fir das Erhabene zu
entwickeln, und zwar durch die tragische Kunst.“; S. 489f.: ,‘Der letzte Zweck der Kunst ist die Darstellung
des Ubersinnlichen und die tragische Kunst insbesondere bewerkstelligt dieses dadurch, daf? sie uns die
moralische Independenz von Naturgesetzen im Zustand des Affekts versinnlicht' [...]. Dieser so bekannte
wie befremdliche Satz aus der Schrift >Uber das Pathetische< (1793) fiihrt in das Zentrum von Schillers
Asthetik und Dramentheorie.”; S. 491f.: ,Die unmittelbare Konfrontation mit dem leidenden Menschen im
Drama laft sich [...] &sthetisch rechtfertigen, wenn im Leiden auch die mdgliche Erhebung tber das Leid
gezeigt wird. [...] Unser Vergniigen am Tragischen beruht also darauf, dal? der Mensch sich Uber sein
Leid erheben und seine tbersinnliche Kraft unter Beweis stellen kann. [...]*; S. 493f.: ,Das Pathetische der
Tragodie versetzt den Zuschauer in eine erhabene Gemitsstimmung und ermdglicht ihm die Erfahrung
seiner Ubersinnlichen Bestimmung. [...] Ohne Bezug zum Erhabenen wéare das Pathos bloR sinnentleerte
Form und als solche nicht &sthetisch.”; S. 501: ,Die Tragdédie [...] bereitet Vergniigen, da sie die mdgliche
Uberwindung des Leidens zeigt und wie ein Vermdégen zur Freiheit in uns spiren. [...]%; vgl. weiterhin S.

80



einer Art ,Verabredung® zwischen Dramatiker und Zuschauer entsteht eine
lllusionssituation, die letzteren einerseits involviert, die ihn andererseits jedoch
gleichzeitig auf seinem Sitz zuriickhalt, da das Gezeigte nicht wirklich ist.3*®® Durch die
Simulation des Leids durchlebt oder rekonstruiert der Zuschauer also etwas, das als
.impfung” gelten kann: ,Diese wohlorganisierte Tauschung erfillt den Zweck, in uns
eine Kraft zu wecken, die den Leiden der Sinnlichkeit Uberlegen ist. Das Pathetische als
ein kunstlich forciertes Leid ermdglicht das Erhabene als Erfahrung unseres intelligiblen
Vermdogens.“*®* — DaR es fiir Schiller theoretisch auch dramatische Formen gab, die das
Pathos, das Leiden nicht als einen konstituierenden Bestandteil bendtigten, wird bei
diesem verkirzenden close reading Berghahns vollkommen ausgeblendet. Und zwar
nicht zuletzt darum, weil in der von Schiller letzten Endes angestrebten Komaodie der
»Zustand“ des Zuschauers in der ,Freiheit des Gemuts®, in der Distanz zum gezeigten
Buhnengeschehen gehalten werden soll, wahrend die Tragddie dessen ,Téatigkeit*
anregen will. Ob jedoch, als rein theoretisches Konstrukt, Schiller nicht méglicherweise
an einen Zustand des Komddienzuschauers gedacht haben mag, der wiederum nach
seiner Wahrnehmungsweise als ,erhaben” identifiziert werden konnte respektive der
.Erhabenheit’ auch ohne vorausgegangenes Pathos denken lieRe, auch wenn diese
Begriffe (,erhaben” / ,Erhabenheit®) explizit an keiner Stelle seiner Annaherungen an die
Komodie fallen, ist eine der Fragen, auf die noch keine befriedigende oder gar
endgliltige Antwort gegeben worden ist.3®> Fiir den Dramaturgen ab 1796 spielen die
theoretischen Annaherungen aber nicht die entscheidende Rolle®*®, weshalb die Klarung
der soeben gestellten Frage hier nicht weiter verfolgt werden muf3, es bleibt immerhin,
folgt man Berghahn, ungeklart, wie Schiller ein derart ,pathosfreies’ Stiick wie Picards
.Der Neffe als Onkel* bearbeiten konnte.

Nach der hier vorgenommenen tour de force durch Schillers asthetische Schriften sollte
jedoch niemand der vielleicht verlockenden lllusion anh&ngen, Schillers dramaturgische
Arbeiten seien nahtlos an seine asthetischen Schriften anschlielbar. Vielmehr scheint
dies eher zweifelhaft bis unsicher. Immerhin schreibt Schiller bereits am 7. Januar 1795

498, S. 503. — Das Telos des Schillerschen Dramas ist jedoch, allgemeiner gefal3t, die Gemiitsfreiheit, die
sowohl die Tragddie erreichen als auch von der Komddie bewahrt werden kann.

300 Wohingegen, mit Berghahn zu sprechen, gilt, vgl. S. 500: ,Wirkliches Ungliick und Leiden des
Menschen lafit sich niemals asthetisch betrachten und in erhabene Empfindungen auflésen. Es hebt die
Freiheit der Einbildungskraft auf.”

301 Wiederum Berghahn, hier S. 500f..

302 Wahrend Berghahn Schillers Dramentheorie als ,[ijn ihrer Geschlossenheit so einmalig wie
unwiederholbar” einstuft, vgl. ebenda, S. 522.

303 Dazu pafdt Caroline von Wolzogens spatere Schilderung aus ihrer Schiller-Biographie: ,Das Theater
gab ihm [gemeint: Schiller, Anm. der Verf.] fortwahrend viel Genu3 und wirkte belebend und aufklarend
auf seine produktive Stimmung. Selbst ein schlechtes Stiick gebe ihm viel neue Ansichten, sagte er uns.”,
vgl. NA, Bd. 42, S. 288, Nr. 646.

81



an den frisch befreundeten Goethe unter dem Eindruck der ersten Teile des ihm zur
Korrektur Uberlassenen ,Wilhelm Meister*:

[...] Ich kann Ihnen nicht ausdriicken, wie peinlich mir das Gefuhl oft ist, von einem Produkt dieser Art
[gemeint: der noch im Entstehen begriffene Roman ,Wilhelm Meister* Goethes, Anm. der Verf.] in das
philosophische Wesen hinein zu sehen. Dort ist alles so heiter, so lebendig, so harmonisch aufgelést und
so menschlich wabhr, hier alles so strenge, so rigid und abstrakt und so héchst unnatirlich, weil alle Natur
nur Synthesis und alle Philosophie Antithesis ist [...]. [...] fiihle ich nicht weniger lebhaft den unendlichen
Abstand zwischen dem Leben und dem R&sonnement — und ich kann mich nicht enthalten, in einem
solchen melancholischen Augenblick fur einen Mangel in meiner Natur auszulegen, was ich in einer
heitern Stunde blof3 fiir eine natirliche Eigenschaft der Sache ansehen muf3. So viel ist indes gewil3, der
Dichter ist der einzige wahre Mensch, und der beste Philosoph ist nur eine Karikatur gegen ihn. [Kursive

Hervorhebungen der Verf.] 304

Nach einer gewunschten, wenn nicht intendierten Abkehr von der Philosophie klingt
auch eine Stelle aus einem Brief Schillers an seinen ,vortrefflichen Freund“ August
Wilhelm Schlegel, der ein rundes dreiviertel Jahr spater abgeschickt wird: ,[...] Ich hoffe
aber, wenn ich nur Zeit und Stimmung finde, nicht immer so angstlich mehr am Ufer der
Philosophie hinsteuern zu mussen, sondern etwas weiter ins freie Meer der Erfindung
zu segeln. [...]**® Indes, ganzlich neu ist Schillers EntschluR, der Poesie den Vorrang
vor seinen anderen Projekten und Interessen einzurdumen, nicht, auch wenn er sich im
AnschluR daran starker an den sich selbst verordneten Weg gehalten hat als zuvor.>®
Bereits 1788 ermahnt Korner seinen Uber mangelnde Belesenheit und diesbeziglich
Uber Unsicherheit klagenden Freund:

[...] Bist Du nicht zu &ngstlich in Ansehung Deiner Lektire? [...] Ich habe mehr gelesen, als Du; aber
vielleicht hatte ich mehr Talent zu eigener Schdpfung, wenn meine Krafte bei dem trégen Genul3 fremder
Geistesprodukte nicht erschlafft wéren. Ich komme immer darauf zuriick, da® Du nicht berufen bist ein

Lo , 307
Gelehrter, sondern ein Kunstler zu sein. [...]

304 So Schiller an Goethe, siehe Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger, hier S.
81.

305 So Schiller in einem Brief an August Wilhelm Schlegel vom 29. Oktober 1795, hier zitiert nach
Borcherdt, Schiller und die Romantiker, S. 362-364, hier S. 363; entsprechend heil3t es in Schillers Brief
an Korner vom 18. Januar 1796, er habe ,auf lange Zeit von der Theorie Abschied genommen®, vgl.
Briefwechsel zwischen Schiller und Korner, hg. von Berghahn, hier S. 241.

306 Benno von Wiese, Friedrich Schiller, hier S. 678-710, S. 678, konkludiert entsprechend: ,Mehr und
mehr wird Schiller, der lange Jahre in abgeschlossener Einsamkeit gelebt hat, die unmittelbare
Anschauung der Biihne zum unentbehrlichen Bediirfnis.”

307 Ebenda, S. 81[Brief Kérners vom 3. Juni 1788].

82



Fast exakt vier Jahre spéater wiederholt Koérner gegentiber Schiller den Rat, seine
Prioritaten nicht falsch zu setzen:

[...] Wer zu eigener Schopfung Talent hat, versiindigt sich an sich selbst, wenn er die Zeit mit Grubeln
verdirbt. Glaube mir, es ist nur ein Behelf fur Menschen, die blo3 Kunstgefuhl haben. Bei Dir mul es
immer Nebensache bleiben — Beschéftigung fur Stunden, in denen Deine Einbildungskraft weniger
ergiebig ist. [...] Spekulation Uiber Gegenstéande der Asthetik ist an sich interessant, aber inre Fruchtbarkeit

ist vielleicht gréRer fir den Psychologen, als fiir den praktischen Kinstler. [...] 308

Dieser antwortet sowohl im Nachhinein als auch antizipatorisch:

[...] Ein philosophischer Gegenstand ist schlechterdings fur die Poesie verwerflich, vollends fir die, welche
ihren Zweck durch Handlung erreichen soll. [...] Hingegen, wenn sich ein historischer handlungsreicher
Stoff findet, mit dem man diese philosophischen Ideen nicht nur in eine natirliche, sondern notwendige

Verbindung bringen kann, so kann daraus etwas Vortreffliches werden. [...] 309

Vollkommen klar und unzweifelhaft bleibt fir den zeitweiligen Geschichtsprofessor, auch
wahrend seiner intensiven Auseinandersetzung mit der Kantlekttre, er sei ,blof3 Poet,
und als Poet werde ich auch noch sterben [...]***°, auf den verschlungenen Wegen der
Geschichtsschreibung gelangt er zu dem Schluf3, dal? es ,[...] doch nur die Kunst selbst*
sei, ,wo ich meine Kréfte fuhle, in der Theorie muf3 ich mich immer mit Prinzipien
plagen. Da bin ich bloB ein Dilettant.[...]**** Das voriibergehende Hinwenden zu Themen
der Geschichte und Philosophie héngt nicht allein, aber doch nicht zuletzt damit
zusammen, dal3 Schiller ,[...] die Kuhnheit, die lebendige Glut, die ich hatte, ehe mir
noch eine Regel bekannt war [...]* entbehrt, denn: ,Ich sehe mich jetzt erschaffen und
bilden, ich beobachte das Spiel der Begeisterung, und meine Einbildungskraft betragt
sich mit minder Freiheit, seitdem sie sich nicht mehr ohne Zeugen weil3.” Dieses fur ihn
problematische Zwischenstadium, riickblickend als eine Art Inkubationszeit verstehbar,
denkt Schiller friher oder spater zu Uberwinden, ja er hofft, ,[...] da3 mir Kunstmafigkeit
zur Natur wird, wie einem wohlgesitteten Menschen die Erziehung®, weil nach diesem
Prozel3 ,die Phantasie ihre vorige Freiheit* wiedererlange und sich lediglich ,freiwillige

308 Ebenda, S, 148 [Brief Kérners vom 4. Juni 1792].

309 Uberlegt Schiller in seinem Brief an Kérner vom 28. November 1791, siehe Briefwechsel Schiller —
Korner, hg. von Berghahn, S. 139-141, hier S. 140f..

310 So Schiller in seinem Brief an Kérner vom 27. Februar 1792, siehe Briefwechsel, hg. von Berghahn,
hier S. 145.

311 Schiller in seinem Brief an Kérner vom 25. Mai 1792, hier Briefwechsel, hg. von Berghahn, S. 146-
148, besonders S. 147.

83



Schranken* auferlege.®*? Geschichte und Philosophie bildeten, folgt man dieser
Selbsteinschatzung, nicht mehr, aber auch nicht weniger als notwendige und wichtige
Durchgangsstationen — die Geschichte als Themenfundus, Steinbruch, die Philosophie
als abstrakter Gedankengeber.®® Kants Bedeutung, und damit einhergehend die
Bedeutung der Philosophie insgesamt, hat fur Schiller in dessen letzten zehn Jahren
abgenommen.®* Schillers Hinwendung zum Theater, zur Dramaturgie 4Rt sich nicht
luckenlos an seine intensive Beschéaftigung mit Kant anschlie3en und schon gar nicht
notwendigerweise als auf Kant aufbauend erklaren. Noch pointierter formuliert: Es
braucht Kant nicht, um Schillers Theaterschaffen ab 1796, also der ,Egmont"-
Bearbeitung, zu verstehen.®® Er hat bewuBt gewahlt, seine Krafte gebiindelt, die
Prioritaten gesetzt, seine vielfaltigen Interessen konzentriert — zugunsten der Dichtung,
des Dramas und gegen die Philosophie. 1805, in seinem letzten Brief an Wilhelm von
Humboldt, wird er sich noch einmal auf ganz &hnliche Weise erkléren:

[...] Die speculative Philosophie, wenn sie mich je gehabt hat, hat mich durch ihre hohle Formeln
verscheucht, ich habe auf diesem kahlen Gefild keine lebendige Quelle und keine Nahrung fir mich
gefunden; aber die tiefen Grundideen der Idealphilosophie bleiben ein ewiger Schatz und schon allein um

ihretwillen mufd man sich gliicklich preisen in dieser Zeit gelebt zu haben. [...] 316

312 Ebenda; die ausfuhrliche Hinzuziehung des Briefwechsels zwischen Schiller und Korner rechtfertigt
sich aufgrund der hohen Bedeutung, die der geistige Austausch mit seinem Dresdner Freund fir Schiller
insbesondere nach seiner Ankunft in Weimar, so auch Berghahn in seinem Vorwort, hier S. 15, besitzt. In
diesem lesenswerten Vorwort gewahrt der Herausgeber erste Einblicke in die Tiefe und Intensitat der
Freundschaft mit dem Juristen; vgl. zu Kdérner weiterhin: Camigliano, Albert James: Friedrich Schiller and
Christian Gottfried Korner. A critical relationship. — Stuttgart 1976. (=Stuttgarter Arbeiten zur Germanistik
Nr. 12)

313 Treffend charakterisiert Walter Hinderer Schillers Talent, vgl. dessen Vorwort zu: Interpretationen.
Schillers Dramen. Hg. von W. H. — Stuttgart 1992, S. 7-10, hier S. 8: ,Diese Doppelbegabung fur Begriff
und Anschauung, fir Regel und Empfindung, fir Reflexion und Affekt verdankte Schiller nicht nur sein
spezifisches ,Theater-ldiom‘, sondern sie machte ihn auch zum Prototyp des sentimentalischen, d. h. des
modernen Dichters, der ebenso auf philosophische, anthropologische, existentielle, &sthetische,
poetologische, rhetorische wie auf historische, geistesgeschichtliche, sozialhistorisch-gesellschaftliche
und politische [!] Fragestellungen antwortet.”, wobei klar festzuhalten bleibt, wie bewuf3t sich Schiller in
den spaten 1790er Jahren fir das Theater und damit fur das Drama entschieden, seine Talente mithin
hierarchisiert hat.

314 Ganzlich anders schéatzt Erhard Lange, Schiller und Kant, hier S. 123f., dies ein: ,[...] Von nun an
[1787, Anm. der Verf.] schenkte Schiller den Arbeiten Kants groRe Aufmerksamkeit. Mannigfaltig sind die
Hinweise, Bemerkungen und Reminiszenzen zu den kleinen Schriften, aber auch zu den drei Kritiken und
anderen Werken des Philosophen. Dieses Interesse ist nie erloschen. [...]*; bezeichnenderweise handelt
Birgit Sandkaulens Aufsatz ,Die ,schone Seele' und der ,gute Ton‘. Zum Theorieprofil von Schillers
asthetischem Staat” [In: DV]S 76 (2002), S. 74-85, hier S. 75] vom ,Theoretiker* Schiller — und explizit
nicht vom ,Dichter und Dramatiker”, d. h. diese Komponente wird hier vollkommen ausgeblendet.

315 Von Wiese formuliert entsprechend, Friedrich Schiller, S. 679: ,[...] So dirfen denn die spaten
Dramen keinesfalls nur mit den Mal3stdben seiner theoretischen Schriften gemessen werden. Manche
ihrer Gedanken gehtren bei der rasch fortschreitenden Entwicklung des Dichters bereits einer
Uberwundenen Epoche an.“

316 So Schiller in seinem Brief an Wilhelm von Humboldt vom 2. April 1805, vgl. NA, Bd. 32, S 206-209,
S. 575-578, hier S. 208, kursive Hervorhebung der Verf.. Dieser Brief steht am Ende einer kontinuierlich

84



Ruckblickend relativiert also Schiller nicht seine Affinitdt zur Philosophie respektive
deren bestechenden Reiz in ihren fundamentalen Zigen, jedoch sehr distinkt deren
Bedeutung fur seine dichterische Produktion. Er entfernt sich dabei nicht allein von der
gegeniuber Schitz so genannten ,neuesten Philosophie®, sondern genau genommen
gleichzeitig von seinen eigenen Beitragen und Uberlegungen, zumindest insofern, als er
das ,in sich geschlossene Ganze" eines kiinstlerischen Werkes nicht auf theoretische
Regeln verpflichtet sehen will, sondern die kinstlerische Freiheit und Beweglichkeit
apologisiert.®*” Erinnert man sich an die putative Ganzheit, die Schiller z. B. von Benno
von Wiese attestiert wurde®'®, dann hat man hier einen Bruch innerhalb seiner
Entwicklung, da Schiller frihere theoretische Positionen verwirft respektive diese im
spateren poetischen Werk Uberwindet. Analog vertritt Humboldt, als er seine
Freundschaft und den Gedankenaustausch mit Schiller Revue passieren laR3t, diese
interessante These:

verlaufenden Distanznahme: Innerhalb des Briefwechsels mit Goethe geht Schiller 1799 letztmals explizit
auf Kant ein, bezeichnenderweise in einer abschétzigen Formulierung, schlie3lich beméangelt er in seinem
Brief vom 2. August 1799, vgl. Briefwechsel Schiller Goethe, hg. von Emil Staiger, hier S. 791, ,[...] Kants
Entwicklung* als ,gar zu monchisch® und setzt hinzu: ,[ljch habe nie damit versohnt werden kdnnen. Sein
ganzer Entscheidungsgrund beruht darauf, dal3 der Mensch einen positiven Antrieb zum Guten so wie
zum sinnlichen Wohlsein habe; er brauche also auch, wenn er das Bdse wahlt, einen positiven innern
Grund zum Boésen, weil das Positive nicht durch etwas blo3 Negatives aufgehoben werden kénne. Hier
sind aber zwei unendlich heterogene Dinge, der Trieb zum Guten und der Trieb zum sinnlichen Wohl,
vollig als gleiche Potenzen und Quantitaten behandelt, weil die freie Personlichkeit ganz gleich gegen und
zwischen beide Triebe gestellt wird.“ Anders deutet dies Lange, Schiller und Kant, hier S. 124, der
Schillers ,Interesse” an Kant als ,nie erloschen* wertet. - Der Dramatiker, speziell der Tragiker,
differenziert im Brief an den befreundeten Kollegen demnach sorgfaltiger als der Philosoph, eventuell
nicht zuletzt deshalb, weil er dramatische Figuren konzipiert, die mit haargenau dem Problem konfrontiert
sind, daR sie sich zwischen dem ,sinnlichen Wohl* und dem ,Trieb zum Guten* entscheiden mussen, da
beides gleichzeitig fur sie nicht zu haben ist, zu denken ware etwa konkret an Max Piccolomini, an
Johanna von Orleans, aber auch bereits an Luise Miller, oder, spater, Romanow aus dem ,Demetrius”-
Fragment. Ein Bindeglied zwischen den beiden Briefen an Goethe und Humboldt bildet ein Brief Schillers
an den Herausgeber der ALZ, der Allgemeinen Litteratur Zeitung, Schiitz, vom 22. Januar 1802, vgl. NA,
Bd. 31, hier S. 94f.: ,[...] Aber ein poetisches Werk muf3, in so fern es [...] ein in sich selbst organisirtes
Ganze ist, aus sich selbst heraus, und nicht aus allgemeinen, und eben darum hohlen, Formeln beurtheilt
werden; denn von diesen ist nie ein Uebergang zu dem Factum. Aber Sie werden Uberhaupt oft
Gelegenheit haben, zu bemerken, dafl} unsere neueste Philosophie (selbst wenn ihre Principien als wahr
angenommen werden) in der Anwendung hinkt; daf3 die Versuche, ihrer Stifter selbst, ins Praktische zu
gehen, nicht glucklich ausfielen, sie mégen nun in der Aesthetik oder im Naturrecht und in der Politik
angestellt worden seyn. [...]* [kursive Hervorhebungen im letzten zitierten Brief von der Verf.]

317 Vgl. wiederum den in der vorangegangenen Anmerkung zitierten Brief an Schitz; vgl. entsprechend
Schillers Brief an Goethe vom 20. Januar 1802, vgl. Briefwechsel, hg. von Emil Staiger, hier S. 930f.: ,[...]
es ist mir [...] sehr fuhlbar geworden, da von der transzendentalen Philosophie zu dem wirklichen
Faktum noch eine Bricke fehlt, indem die Prinzipien der Einen gegen das Wirkliche eines gegebenen
Falles sich gar sonderbar ausnehmen, und ihn entweder vernichten oder dadurch vernichtet werden. [...]
Man sieht aber daraus, dal? die Philosophie und die Kunst sich noch gar nicht ergriffen und wechselseitig
durchdrungen haben [...].“

318 Vgl. hierzu die Einleitung der vorliegenden Arbeit.

85



[...] Auf welche Weise Kant von Schiller gewirdigt ward, hat Schiller in mehreren Stellen seiner Schriften
geaussert, noch mehr aber durch die That gezeigt. [...] Er nahm nicht von ihm [gemeint: Kant, Anm. der
Verf.]; von den in Anmuth und Wurde und den aesthetischen Briefen durchgefuihrten Ideen ruhen die
Keime schon in dem, was er vor der Bekanntschaft mit Kantischer Philosophie schrieb, sie stellen auch
nur die innere, urspringliche Anlage seines Geistes dar. Allein dennoch wurde jene Bekanntschaft zu
einer neuen Epoche in Schiller’'s philosophischem Streben, die Kantische Philosophie gewéhrte ihm Hulfe
und Anregung. Ohne grosse Divinationsgabe lasst sich ahnden, wie, ohne Kant, Schiller jene ihm ganz
eigenthiimlichen Ideen ausgefiihrt haben wirde. Die Freiheit der Form hatte wahrscheinlich dabei

1
gewonnen. 819

Damit zieht Humboldt einerseits die Relevanz des Einflusses, welchen Kant auf Schiller
ausgeubt hat, in Zweifel, andererseits supponiert er eine ausgreifendere Variationsbreite
bei Schillers poetischem Schaffen im Falle des Ignorierens der Kantischen Schriften, die
ihrerseits auf die exakte Klarung von Begriffen angelegt und nicht darauf aus sind,
Figuren auf die Buhne zu bringen, deren diverse Handlungsweisen in einen konkreten
Zusammenhang untereinander gestellt wurden. Dartber hinaus insistiert Humboldt bei
Schiller auf dessen Eigenstandigkeit und verteidigt ihn somit gegen den, vor allem von
Seiten der Philosophie, erhobenen Vorwurf des Eklektizismus, indem er Schillers
zutiefst intrinsisch motivierten Weg nachzeichnet.*® Diese Sichtweise hat nun
tatsachlich vieles fir sich, in sie eingeschlossen scheint ndmlich zugleich ein Abwehren
weiterer Vereinnahmungen respektive prasupponierter Gefolgschaften wie derjenigen
Goethes.** Die zur Widerlegung der angesprochenen Sichtweise ausfiihrlich zitierten
Briefe gerade aus den 1790er Jahren sprechen sine ira et studio eine deutlich andere
Sprache. Schiller bleibt in jeder Phase bei sich. Damit ist keineswegs ausgesagt, er
habe nicht wichtige Impulse von Kant oder Goethe erhalten, wie wiederum Goethe
Impulse von Schiller bekommt. Dartiber hinaus sollten bei einer solchen Aufzéhlung die
wichtigen Briefpartner Kérner und Humboldt nicht vergessen werden.

319 Siehe Wilhelm von Humboldt, Ueber Schiller und den Gang seiner Geistesentwicklung, hier S. 512f,;
analog Jutta Linder, Schillers Dramen, Bauprinzip und Wirkungsstrategie, S. 143; Reed weist jedoch mit
genauso viel Berechtigung darauf hin, wie selbstverstandlich Schiller die Abh&angigkeit von Kant attribuiert
wird, vgl. Reed, Palastrevolution: Kant, Schiller und die Geburt einer Asthetik..., hier S. 148.

320 Vgl. etwa Wolfgang Riedel, Schiller und die popularphilosophische Tradition. In: Schiller-Handbuch,
hier S. 157.

321 Anders sieht dies beispielsweise Japp, Literatur und Modernitat, hier S. 152f.: ,Denkt man daran
zuriick, daf? Humboldt der Ansicht war, Schiller nahere sich dem hdchsten Ziel der Dichtung, indem er in
sich gleichsam ,Kant und Goéthe* miteinander verknuipfe, so hat es den Anschein, als habe Schiller sich
jetzt, namlich nach der Zeit seiner Spekulationen, gegen Kant und flr Goethe entschieden.”
[Hervorhebung der Verf]; ahnlich von Wiese, Friedrich Schiller, hier S. 679, der Schiller den
wunverkennbaren* Einfluld Goethes attestiert. Erhard Lange I0st die anhéngige Frage nicht ungeschickt,
indem er zu der Einschatzung gelangt, vgl. Schiller und Kant, hier S. 123, ,von den vielen Wegen, die zu
dieser Freundschaft [gemeint: derjenigen zwischen Schiller und Goethe, Anm. der Verf.] fihrten, war das
gemeinsame Interesse an der Kantschen Philosophie nicht der unbedeutendste.”

86



,Sie haben wohl recht, da? man sich der theoretischen Mitteilung gegen die Menschen
lieber enthalten und hervorbringen muf3 [...],“ schrieb Schiller seinem Brieffreund und
Dichterkollegen noch aus Jena am 30. Juli 17993* — dieses Zustimmen ist nur einer der
vielen Schritte zurlck in die Theaterwelt, in der er in seiner letzten Schaffensperiode von
1796 an bis auf wenige andere Projekte nahezu ausschliel3lich aufging: Schiller
entschied sich in Etappen, sukzessive fur die dramatische wie dramaturgische Praxis
und gegen die Theorie und ging dabei seiner eigenen Wege. Da von Wiese bei Schiller
bemerkt, das ,Handwerk‘ obsiege tber die Kunstphilosophie®??, ist der Goethe-EinfluR
auch insofern zurickgenommen, als Schiller bezlglich der Buhnentauglichkeit
respektive der theatralischen Umsetzung gréf3ere Sicherheit besal3.

Chronologisch gesehen, stellt die Theorie eine Voraussetzung fur Schillers zweite
dramatische Schaffensperiode und die parallel dazu entstehenden dramaturgischen
Arbeiten dar. Faktisch gesehen ist sie keine zwingend notwendige Voraussetzung.
Analog zu Schillers Denken in Gegenséatzen wird der von ihm eingeschlagene Weg von
der Theorie zur Praxis fortgesetzt, d. h. manche der angesprochenen Sujets werden
unter geédnderten Vorzeichen nochmals wiederkehren.

322 Siehe Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger, S. 787.
323 So von Wiese, Friedrich Schiller, hier S. 679.

87



88



Guerre ouverte
Lange neckt ihr uns schon, doch immer heimlich und tiickisch,
Krieg verlangtet ihr ja, fuhrt ihn nun offen, den Krieg.

Xenion 49 324
Il. Schiller als Dramaturg des Weimarer Hoftheaters — ein Uberblick
Steht man heute auf dem Weimarer Theaterplatz vor dem von Ernst Rietschel (1804-
1861) geschaffenen Goethe- und Schiller-Denkmal (1857) vor dem Nationaltheater, das
an der Stelle des damaligen Hoftheaters errichtet wurde, so fallen mehrere
Eigentumlichkeiten ins Auge: Goethe erscheint nahezu gleich grof3 wie Schiller, obwohl
er (an Korpergrof3e) ein nicht unwesentliches Stiick kleiner war, einzig der lange Mantel
streckt Schiller optisch, um so die tatsachlichen Grol3enverhaltnisse anzudeuten. Den
Lorbeerkranz als Zeichen des anerkannten Dichters halt Goethe fest in der rechten
Hand, wohingegen Schiller das Symbol der Unsterblichkeit nur leicht berthrt. Schliel3lich
ruht Goethes linke Hand jovial auf Schillers rechter Schulter, gleichzeitig macht er mit
seinem linken Fuld einen halben Schritt nach vorne. All diese Gesten vermitteln eine
klare Hierarchie zwischen den beiden Dioskuren®? — sie zeigen Goethe als denjenigen,
welchem die Fuhrerrolle zugefallen ist.3?® Dieser Eindruck wird auch nicht durch einen
ausfuhrlichen Rundgang durch Weimar relativiert. Goethe ist die zentrale Personlichkeit,

324 Vgl. Fricke/Gopfert, Bd. I, hier S. 262.

325 Uber den enormen, aus seiner Sicht kaum zu tiberschatzenden Stellenwert der ungleichen Freunde
bemerkt Bruford, Kultur und Gesellschaft im klassischen Weimar, hier S. 300 respektive S. 306: ,Der
Héhepunkt in der Entwicklung Weimars als eines Zentrums der Kultur fiel in das glorreiche Jahrzehnt, als
dessen Beginn man das Erscheinen der ersten Nummer der Horen im Januar 1795 und als dessen Ende
man Schillers Tod ansehen kann; dieser Zeitraum wurde natirlich nicht, wahrend er dauerte, aber doch
sehr bald nach seinem AbschluRR als der Gipfel des klassischen Zeitalters der deutschen Literatur
betrachtet.” Gleichzeitig weist er berechtigt darauf hin, daf3 Schiller ,[...] ein eindringlicheres Verstandnis
fur Goethes Wesen und seine Kunst gewann, als es tiberhaupt irgendein anderer Mensch bis zu diesem
Zeitpunkt besessen hatte [...].“ Bruford spielt an dieser Stelle nicht zuletzt auf Schillers Brief an Goethe
vom 23. August 1794, vgl. Briefwechsel hg. von Emil Staiger, hier S. 33-36, an. Eine nahere Definition des
.Klassischen* erfolgt weiter unten.

326 Anders interpretiert dies Pyritz, Hans: Der Bund zwischen Goethe und Schiller. Zur Klarung des
Problems der sogenannten [!] Weimarer Klassik. In: PEGS N. S. 21 (1950/51), P. 27-55. Wieder
abgedruckt in und zitiert nach: Begriffsbestimmung der Klassik und des Klassischen. Hg. von Heinz Otto
Burger. — Darmstadt 1972 (=Wege der Forschung Bd. 210), S.306-326, hier S. 313: Pyritz sieht Rietschels
Standbild als Inbegriff ,jene[s] harmlos-idyllischen“ Bildes der ,klassischen Zwillinge* wie sie das
biedermeierliche Birgertum des 19. Jahrhunderts sich dachte [...]“; in Anbetracht der héchst zweifelhaften
Rolle, die Pyritz in der Welt der nationalsozialistisch tingierten Wissenschaft spielte — so schreckt er nicht
einmal davor zurtick, Schillers Tod als ,[...] Befreiung [...] fur den Genius Goethes [...]* zu deklarieren, was
nun fur sich spricht und, wie mir scheint, keinen weiteren Kommentar mehr benétigt, vgl. Ernst
Osterkamp: Klassik-Konzepte. Kontinuitdt und Diskontinuitat bei Walther Rehm und Hans Pyritz. In:
Zeitenwechsel, S. 150-170, hier S. 163 — ist vielleicht die Frage erlaubt, ob und falls ja, in welchem
Rahmen, es heute noch angemessen sein kann, Pyritz* Lehre und Sicht auf die Literaturwissenschaft im
allgemeinen und Schiller im besonderen mittels solcher an sich verdienstvoller Zusammenschauen wie
derjenigen der bewahrten Reihe ,Wege der Forschung“ weiter zu tradieren, vgl. zum Thema
insbesondere: Hempel-Kiter, Christa: Germanistik zwischen 1925 und 1955: Studien zur Welt der
Wissenschaft am Beispiel von Hans Pyritz. — Berlin 2000.

89



der man an allen Ecken und Enden begegnet.**’ Von noch untergeordneterer

Bedeutung erscheinen so bedeutende Personen wie Christoph Martin Wieland (1733-
1813) und Johann Gottfried Herder (1744-1803), was nur in Weimar mit seiner
besonders herausgehobenen Position innerhalb der deutschsprachigen (Geistes-)
Geschichte und der Dichte der dort zu unterschiedlichen Zeiten in Erscheinung
getretenen Kunstler wie Gelehrten nicht verwundern kann. Erklarlich ist dies auch
aufgrund der langen Wirkungszeit des Geheimrates in der thiringischen Provinz, denn
schon im Jahr 17913 tibernahm Johann Wolfgang von Goethe, seit November 1775 in
der Provinzstadt lebend, die Intendanz des Weimarer Hoftheaters, die er bis 1817
innehaben sollte. Zum Biundnis zwischen Goethe und Schiller kam es erst wiederum
drei Jahre spater, im Juli 1794. Gleichwohl tduschte der Eindruck, dachte man uber
Schiller in dieser Freundschaft beispielsweise wie Karl August Bottiger, der die oft
konstatierte Hierarchie besonders negativ kommentiert:

GJ[oethe] hatte den Wunsch, in Verbindung mit Herdern u. einigen anderen Weimarischen Gelehrten ein
Musterjournal herauszugeben. Da diel3 aber nicht ging, verband er sich mit Schillern, den er friher gar
nicht ausstehen konnte, und dief3 um so lieber, da er von diesem die kritische Philosophie in Quintessenz

vorgetragen erhielt. Géthe quetscht gern solche Citronen aus. [...] 329

Bottiger wird damit Schiller, der auch gegeniber Goethe eigene Positionen zu vertreten
und zu behaupten durchaus in der Lage war, nicht umfassend gerecht. Richtig ist
jedoch, dalR beide gemeinsam ab dem Sommer 1794, neben gemeinsamen
Zeitschriftenprojekten wie den von Schiller herausgegebenen Horen und den von
Goethe betreuten Propylden sowie gemeinsamen theoretischen Uberlegungen (etwa
,Uber epische und dramatische Dichtung®, ,Schema iiber den Dilettantismus®) eine
Theaterreform anstrebten, welche, so kurz wie pointiert zusammengefaldt, die
Entwicklung der Sprechkunst, die Entwicklung der idealisierenden Darstellungskunst,

327 Entsprechend legt sich Schlaffer, Heinz fest: Die kurze Geschichte der deutschen Literatur. —
Minchen, Wien 2002, hier S. 108: ,In dieser kleinen Residenz hatten sich ein paar kluge Kopfe
zusammengefunden, darunter der beste deutsche Dichter.”

328 Zuvor hatte an gleicher Statte ab 1783 die Bellomo’sche Gesellschaft gewirkt, augenfalligerweise
bereits ebenfalls mit einem Vertrag sowohl fiir die Residenz als auch fiir Bad Lauchstadt sowie die nahere
Umgebung, vgl. stellvertretend: Geschichte der deutschen Schauspielkunst von Eduard Devrient. 3 Bde. —
Berlin 1905 [entstanden: 1848], hier Bd. 3, S. 554.

329 Vgl. Béttiger, Karl August: Literarische Zustande und Zeitgenossen. Begegnungen und Gesprache im
klassischen Weimar. Hg. von Klaus Gerlach und René Sternke. — Berlin 1998, S. 76; entsprechend
schmaht Michaelis den Gymnasialdirektor, unverblimt und zupackend wie es dem Journalisten
vorbehalten ist, als die ,publikationsgeile Klatschbase des klassischen Weimar®, vgl. Michaelis, Schillers
.Titanic’, S. 45. Auch Goethe, sonst eher konziliant, findet klare Worte tber Bottiger, indem er ihn
gegeniber Wieland, vgl. beispielsweise Brief vom 13. Januar 1802, als ,Herr Ueberall®, ,Tigeraffe* und
»~Jener MiBwollende” bezeichnet, an anderer Stelle nennt er ihn ,Freund Ubique®, so im Brief an Schiller
vom 25. Juli 1798, Briefwechsel hg. von Emil Staiger, S. 656.

90



die Einfuhrung der Verstragtdie, die Erarbeitung eines niveauvoll-reprasentativen
Repertoires beinhalten sollte.®° Intendant und Dramaturg fochten bei ihrer
gemeinsamen Theaterarbeit an mehreren Fronten, und zwar nicht nur mit dem Florett,
sondern durchaus auch mit dem Sabel: so, von ihrer Grundkonzeption her, gegen das
der Aufklarung wie dem Sturm und Drang verpflichtete Theater und deren noch sehr
rihrige Anhanger, gegen das zeitgendssische populare Drama, gegen das in ihren
Augen nicht verstandige Publikum, gegen die teilweise renitenten Schauspieler und
sonstigen Theatermitglieder.®** Inwieweit Schiller und Goethe tatsachlich
uneingeschrankt gemeinsame Theaterpolitik urgierten, ob das ,Commercium“ auch
Grenzen hatte®*?, ist eine Frage, die bei den einzelnen Projekten gestellt und tiberpriift
werden mul3.

Die Gegebenheiten, die Goethe bei dem neuen Theater vorfand, waren alles andere als
gunstig: Eine sehr angespannte finanzielle Lage des Herzogtums Sachsen-Weimar-
Eisenach, was Goethe, der voriibergehend dieses Ressort selbst leitete, mit am besten
einschatzen konnte, lieR denkbar wenig Gestaltungsspielraum. Dementsprechend
betrugen die MaRe der Bihne 11,61m Breite, 9,21m Tiefe, die Buhnen6ffnung war
knapp uUber 7m breit und etwa 6,5m hoch. Massenbewegungen waren somit kaum
durchfihrbar. Weimar ist demnach ,[...] vom Aufwand und den MalRen her, ein
provinzielles Theater.***

330 Uber die Entwicklung des Theaters und der Schauspielkunst im 18. Jahrhundert bis hin zu Goethes
und Schillers Weimarer Hoftheater-Projekt informieren Fick, Monika: Lessing-Handbuch, Kapitel
Buhnenpraxis und Schauspielkunst, S. 2569—272, Daniel, Ute: Hoftheater, S. 143-157, Fischer-Lichte,
Erika: Entwicklung einer neuen Schauspielkunst. In: Schauspielkunst im 18. Jahrhundert, S. 51-70; zum
Weimarer Hoftheater vgl. z. B. Borchmeyer, Dieter: Weimarer Klassik. Portrait einer Epoche. - Weinheim
1994, S. 373-384 und S. 587-598, hier bes. S. 590 bzw. 596; Hinck, Walter: Schillers Zusammenarbeit mit
Goethe auf dem Weimarer Hoftheater. In: Schiller und die hofische Welt. Hg. von Achim Aurnhammer,
Klaus Manger, Friedrich Strack. - Tubingen 1990, S. 271-281, hier S. 271f.; das ,Ziel einer asthetischen
Erziehung, z. B. S. 64, bildete die Ruckbildung der ,Rhythmophobie* der deutschsprachigen
Schauspieler (S. 124ff.), ein Hinwirken auf ,Anstand” und ,Bildung“ bei Schauspielern (Stichwort: Goethes
Regeln fur Schauspieler, 1803), die Nutzung der Mdoglichkeit, das Theater als ,Forum [...] einer viel
direkteren EinfluBnahme auf die zu bildende Offentlichkeit* nicht entgehen zu lassen, ,zumal es [gemeint:
das Theater, Anm. der Verf.] auch Personen zuganglich war, die nicht unbedingt zu einem eifrigen
Lesepublikum gehdren mufdten und nun auf ndmlichem Wege [...]* gefordert, beeinfluf3t werden konnten
(S. 51), die Zitate stammen aus Linder, Asthetische Erziehung.

331 So beschreibt Oellers in seiner Dissertation ,Schiller. Geschichte seiner Wirkung [...]* (1967), S. 325,
sL...] drei verschiedene [..] Schulen der Schauspielkunst um 1800 — die Schule der Kunst, der
Kunstlichkeit und der Natur, vertreten durch Goethe, Iffland und Schroder [...].*

332 Oder die, um einen - neueren - Terminus Michael Bohlers aufzugreifen, ,geteilte Autorschaft®, vgl.
GoetheJb 112 (1995), S. 167-181; 1974 konnte Catholy noch selbstverstandlich von der ,Harmonie"
zwischen den beiden Kombattanten schreiben, sowohl in Beurteilung der Bedeutung des ,Rhythmus* fur
die Schauspielkunst als auch bei ,der Einschatzung des Asthetischen® insgesamt, er verzeichnet eine
Lprinzipielle Ubereinstimmung®, vgl. Bihnenraum und Schauspielkunst, S. 137f., S. 139.

333 Hinck, Schillers Zusammenarbeit, S. 273; siehe ferner: Rudloff-Hille, Gertrud: Schiller auf der
deutschen Bihne seiner Zeit. Mit 170 Abbildungen. - Berlin, Weimar 1969, S. 107f.; siehe hierzu
besonders Goethes ,Brief* Ulber den ,Weimarischen, neudecorirten TheaterSaal* in der in Tibingen

91



Ein vollig falsches Bild entsteht, falls man mit der Gestaltung des Weimarer Spielplanes
.,hur* die Namen Schillers und Goethes in Zusammenhang bringt. Tatséchlich waren
darUber hinaus viele andere in dieses neue Theaterprojekt involviert, die auffalligerweise
keineswegs zum néheren oder einschlagigen Umfeld der Klassik zu zé&hlen sind.
Zunachst ist an Goethes Duzfreund Friedrich Hildebrand von Einsiedel (1750-1828) zu
erinnern, Kammerherr und ab 1802 Oberhofmeister am Weimarer Hof, der neben
seinen schriftstellerischen Eigenproduktionen fiir das Hoftheater Ubersetzungen
Plautus’, Terenz' (,Die Bruder“!), Calderons, Moliéres, Goldonis und der Libretti
Cimarosas unternahm®** sowie an Carl Ludwig von Knebel (1744-1834).3%
Literarhistorisch ungleich bedeutender bleiben freilich Friedrich (1772-1829) und August
Wilhelm (1767-1845) Schlegels theatralische Versuche, denen Goethe in Weimar, trotz
Schillers erklarter Skepsis, ein Forum bot.**® Augenfallig scheint bei Friedrich Schlegels
1802 aufgefuhrtem ,Alarcos® der beigefligte Untertitel ,ein Trauerspiel in zwei
Aufzigen®, welches einen programmatischen Bruch zur horazischen Regel der
Funfaktigkeit vollzieht.>*” In der unorthodoxen Strukturierung des Dramas, die zum
einen fur den Leser des Stlckes eine Rolle spielen mag, fur den Zuschauer jedoch
kaum wahrnehmbar sein durfte, zum anderen ohne gréRere Schwierigkeiten in die bis
dato geltende Stiickeinteilung aufzuldsen wére, scheint indes nicht die Begrindung fur
den sich nicht einstellenden Erfolg von Friedrich Schlegels einziger dramatischer
Produktion zu liegen. Vielmehr liegt ein eklatantes Manko in der Anlage des Titelhelden,
dessen Schwéche auf die gesamte Tragddie ausstrahlt.**®

erscheinenden Allgemeinen Zeitung vom 12. Oktober 1798, abgedruckt in: Schiller und sein Kreis in der
Kritik ihrer Zeit. Von Oscar Fambach. — Berlin 1957, S. 398ff., hier hauptsachlich S. 398.

334 Siehe hierzu einfihrend: Gero von Wilpert: Goethe-Lexikon. — Stuttgart 1998, hier S. 259.

335 Hierzu: Goethes Weimar. Das Lexikon der Personen und Schauplatze von Effi Biedrzynski. —
Diisseldorf, Ziirich #1999, S. 243-249.

336 So Schiller in seinem Brief an Goethe vom 8. Mai 1802 (Briefwechsel hg. von Emil Staiger, S. 955f.):
»[-..] Leider ist es [gemeint: Alarcos, Anm. der Verf.] ein so seltsames Amalgam des Antiken und Neuest-
Modernen, daf} es weder die Gunst noch den Respekt wird erlangen kénnen. Ich will zufrieden sein, wenn
wir nicht eine totale Niederlage damit erleiden, die ich fast furchte. [...] Einen Schritt zum Ziele werden wir
durch diese Vorstellung nicht tun, oder ich miRte mich ganz betriigen. [...]* [Hervorhebung der Verf.]
Siehe ferner die hellsichtige Kritik Christian Gottfried Kdrners in seinem Brief an Schiller vom 9. Juni 1802
(Briefwechsel hg. von Klaus L. Berghahn, S. 319): ,Man sieht das peinliche Streben, bei ganzlichem
Mangel an Phantasie, aus allgemeinen Begriffen ein Kunstwerk hervorzubringen. [...] Trimeter, Trochaen
und Anapasten, auch Reime sind mit gro3er Verschwendung angebracht. Man sieht, es war vélliger
Ernst, seine ganze Kraft aufzubieten, und doch hat das Ganze so etwas possierliches, dafR man oft
versucht wird, es fiir eine Parodie zu halten. [...]*

337 Quintus Horatius Flaccus: Ars Poetica. Die Dichtkunst. Lateinisch / Deutsch. Ubersetzt und mit einem
Nachwort hg. von Eckart Schéafer. — Stuttgart 1997, hier S. 16, V. 189f.. ,neve minor neu sit quinto
productior actu / fabula quae posci volt et spectanda reponi.” respektive S. 44, Anmerkung 29 (Nachwort
des Herausgebers). Benutzt wurde: Friedrich Schlegel: Alarcos. Ein Trauerspiel in zwei Aufziigen. In: F.
S. Dichtungen. Hg. und eingeleitet von Hans Eichner. — Miinchen, Paderborn, Wien 1962, S. 221-262.
338 So das weitgehend einhellige Urteil der Sekundarliteratur, vgl. stellvertretend Eichners Vorwort
(ebenda), S. LXXIXT..

92



Die ,Alarcos“-Auffihrung scheitert an der eklatanten Buhnenuntauglichkeit, die
offenkundig wird durch das in Lachen ausbrechende und damit sich entziehende
Publikum, das hier so gar nicht &sthetisch erzogen werden kann. Weniger mif3lungen ist
August Wilhelm Schlegels Beitrag zum hiesigen Theater. Sein ,lon* [...] war [...] so
klassisch wie nur méglich [...].°**® Neben den zum theatralischen Einsatz gelangten
romantischen Dichtern war auch die Einbeziehung weiblicher Autoren erwogen, aber
nicht umgesetzt worden — gedacht war von Seiten Schillers selbstverstandlich nicht an
eine Auffuhrung von Charlotte von Steins ,Dido“-Drama, fur das er die
Veroffentlichungsrechte besaR, als vielmehr an Sophie Mereaus geplante Ubersetzung
des Corneilleschen ,Cid.**° Damit ist die Liste der Mitarbeiter am Theater noch
keinesfalls vollstandig, aber bereits lang genug, um den haufig gepflegten Eindruck, in
Weimar hatten zu ihrer Zeit alleine Schiller und Goethe gewirkt***, doch ein wenig zu
entkraften.?*? Der Eindruck kommt nicht zuletzt dann auf, wenn das Augenmerk vom
Autor weg und zum Bearbeiter / Regisseur hin gelenkt wird. Angesichts der Bandbreite
der aufgefuhrten Stiicke, der Vielstimmigkeit des Repertoires haben sich vielmehr die
literaturhistorisch lange als unumstof3lich gegoltenen Epochendifferenzierungen nicht in
der Ausprdgung manifestiert, die der Exaktheit halber entworfen wurde. In der

339 So Schulz, Die deutsche Literatur zwischen Revolution und Restauration, Bd. I, hier S. 552f., sowie S.
560, was allerdings per se noch kein besonderes Werturteil dartellt, da Schulz die Titelfigur als ,altklugen
Gymnasiasten“ einstuft (S. 561) und er sich angesichts der Apotheose eher an das Ende eines Kotzebue-
Dramas erinnert sieht.

340 Siehe Boyle, Goethe — Der Dichter in seiner Zeit, Bd. Il, S. 556 respektive Schillers Brief an Goethe
vom 20. Marz 1802, vgl. Staiger, Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, S. 950.

341 Hierzu einschlagig: Erika Fischer-Lichtes Einleitung ihres Kapitels ,Das Weimarer Hoftheater — die
Experimentierblihne der Klassiker* [Hervorhebung der Verf.] In: Dies.: Kurze Geschichte des deutschen
Theaters. — Tubingen, Basel 1993, S. 143-164, hier S. 143, wo es u. a. heifdt: Goethe ,[...] schuf [...] eine
Musterbiihne, die sich in entscheidenden Punkten von den anderen deutschen Hof- und Nationaltheatern
grundsatzlich unterschied. [...] Gemeinsam [d. h. mit Schiller, Anmerkung der Verf.] entwickelten sie eine
neue Theaterasthetik, die nur als konstitutiver und integrierender Bestandteil der sogenannten Weimarer
Klassik angemessen zu verstehen ist. [...]%; indes, so klassisch war das Theater, wie weiter unten noch zu
sehen sein wird, langst nicht; kritischer darum bereits Ute Daniel, vgl. Hoftheater, S.143-157, hier S. 146:
»Auch Goethel...] [...] konnte nicht verhindern, daf3 im Hoftheater des ’klassischen’ Weimar ebenso wie
andernorts das Unterhaltungsbedtirfnis den Sieg davontrug. [...]*

342 Dagegen spricht bereits Oellers mit der in seiner Dissertation (1967), S. 329ff. vorgenommenen
Aufstellung der Auffihrungen von Schillers Dramen. Insgesamt hatten sie einen Anteil von 8% aller
Auffihrungen, die wahrend Goethes Intendanz gespielt wurden. Die Anzahl der einzelnen Dramen setzte
sich wie folgt zusammen: Die Rauber 25, Fiesco 2, Kabale und Liebe 8, Don Carlos 47, Wallensteins
Lager 52, Die Piccolomini 12, Wallensteins Tod 38, Maria Stuart 36, Die Jungfrau von Orleans 26, Die
Braut von Messina 26, Wilhelm Tell 26, Die Huldigung der Kiinste 1, Macbeth 9, Turandot 10, Phadra 13,
Der Parasit 5, Der Neffe als Onkel 4, zuzilglich 6 Vorstellungen des dramatisierten Liedes von der Glocke
— Kotzebue brachte es im gleichen Zeitraum auf 650 Auffihrungen, Iffland auf 370. Bemerkenswert ist
dabei vor allem, daR die drei Teile des Wallenstein auch und hauptsachlich separat aufgefiihrt wurden.
Indes ist die Auflistung nicht vollig konsistent, da die Buhnenbearbeitungen des Egmont, Nathans, der
Iphigenie und der Stella sowie des Othello nicht berticksichtigt wurden, wéhrend die in die Auflistung
aufgenommenen Picard-Ubersetzungen auch einen sehr geringen Schillerschen Eigenanteil aufweisen —
man hétte die Biihnenbearbeitungen und Ubersetzungen folglich alle einheitlich einarbeiten oder aber gar
nicht aufnehmen sollen; vgl. ferner Peter-André Alt, Bd. I, hier S. 389.

93



Sekundarliteratur ist darum seit langerem eine Kehrtwende in der Epochendiskussion zu
bemerken, die die putative Dichotomie von Klassik und Romantik aufzulésen trachtet.®*?
Heinz Otto Burger, welcher sich der Klassik in der Art eines ,gebildeten Dilettantismus*
definitorisch zu n&hern sucht, subsumiert unter diesem Terminus (1972) drei
voneinander zu scheidende Anwendungsgebiete: Zum ersten gibt es eine
Verbindungslinie zur eher griechischen als romischen Antike, zum zweiten besteht eine
Korrelation zwischen dem ,Klassischen* und dem ,Harmonischen®, das praziser
bestimmt wird Gber Begriffe wie ,ausgeglichen, edel, maRvoll“ — oder auch ausgewogen,
zum dritten Kriterium schlieBlich avanciert die kanonische Komponente, die das
Klassische als Vorbild, Norm und Muster anerkennt.*** Ex negativo 1Rt sie sich ferner

343 Vgl. hierzu (lediglich als Auswahl): Berghahn, Klaus L.: Weimarer Klassik + Jenaer Romantik =
Europaische Romantik? In: Monatshefte 88, 4 (1996), S. 480-488; Oellers, Norbert und Robert Steegers:
Treffpunkt Weimar. Literatur und Leben zur Zeit Goethes. Mit 56 Abbildungen. — Stuttgart 1999, S. 152ff.;
Gesse, Sven: ,Genera mixta‘. Studien zur Poetik der Gattungsmischung zwischen Aufklarung und
Klassik/Romantik [Hervorhebung der Verf.]. — Wurzburg 1997; Stockinger, Claudia: Dramaturgie der
Zerstreuung. Schiller und das romantische Drama. In: Schiller und das romantische Drama, hier S. 202:
.[-..] Der Blick auf die Theorie verstellt den Blick auf das Neue der Dramaturgie Schillers, die den vielféltig
bemerkten Ordnungsverlust in die Darstellung mit hineinnimmt und dabei Formen generiert, die
Grenzziehungen zu im Umkreis der Romantik zeitgleich entstehenden Dramen mindestens erschweren
[...].“ [Hervorhebung der Verf.]; vor diesem Hintergrund auch ihre Diss., in welcher sie u.a. den Einflu
Schillers auf Fouqué umfassend beleuchtet, vgl. C. S.: Das dramatische Werk Friedrich de la Motte-
Fouqués. Ein Beitrag zur Geschichte des romantischen Dramas. — Tibingen 2000, hier S. 250-309;
Menzel, Wolfgang: Die deutsche Literatur (1828): ,[...] Er [gemeint: Schiller, Anmerkung der Verf.] flhrte
das Ideal zur Natur zuriick, wie Goethe, aber er steigerte zugleich die Natur zum Ideal. Seine Helden
waren im romantischen Sinn [Hervorhebung der Verf.] vollkommen das, was die Gétter der griechischen
Plastik im antiken Sinn, goéttliche Menschen, menschliche Gétter. [...]* (zitiert nach: Schiller, Zeitgenosse
aller Epochen, Bd. I, S. 240-245, hier S. 240; Grawe, Christian: Das Beispiel Schiller. Zur Konstituierung
eines Klassikers in der Offentlichkeit des 19. Jahrhunderts. In: Wissenschaftsgeschichte der Germanistik
im 19. Jahrhundert. Hg. von Jirgen Fohrmann und Wilhelm VoRRkamp. — Stuttgart, Weimar 1994, S. 638-
668, hier S. 649; Borcherdt, Schiller und die Romantiker, S. 153: ,Im Grunde kann man aber sagen, dal3
die Spanne zwischen Goethe und Schiller groRer war als jene zwischen Schiller und den
Fruhromantikern.” - Im speziellen zum Verhéltnis bzw. MiRverstandnis zwischen Schiller und Friedrich
Schlegel (ebenfalls stellvertretend): Oscar Fambach im Vorwort zu Schiller und sein Kreis in der Kritk ihrer
Zeit, Bd. Il, S. XVIf.: ,[..] Und das Materielle der Divergenzen — bestand es, wie aus beiderseits
Unzulanglichem, zu einem grof3en Teil nicht aus Irrtimern beiderseits? Treibt man Irrtimer, bewu3t oder
nur halbbewuf3t, bis zur Feindschaft, so ist sie im Grunde téricht." Schulz, Gerhard, Deutsche Literatur
zwischen Revolution und Restauration, Bd. I, S. 604f.: [...] nicht ein tiefer Graben grundsatzlich
verschiedener Prinzipien trennte ihn [gemeint: Schiller, Anmerkung der Verf.] von den Schlegels [...].%
beinahe wie ein antizipierter Kommentar zu seinem schwierigen Verhéltnis zu den Romantikern, vor allem
den Briidern Schlegel, liest sich Schillers Schlu3satz der ,Verteidigung des Rezensenten [von ,Blirgers
Gedichte'l", Fricke/Gopfert, Bd. V, hier S. 991: ,Wo mit Vernunftgrinden und aus lauterm Interesse an der
Wahrheit gestritten wird, streitet man niemals im Dunkeln; das Dunkel tritt nur ein, wenn die Personen die
Sache verdrangen.”

344 Burger, Begriffsbestimmung der Klassik und des Klassischen, Einleitung, S. IX-XVII, hier S. Xf.;
Burger weist ferner auf die ,Grenzen” jeder Klassik hin, als solche ,Grenzen“ benennt er bei Schiller
»=Empirische Weltbreite*, ,subjektiven Nuancenreichtum“ sowie ,lronie*, siehe S. XVII; Das Erst- und
Letztgenannte sind haufig gegen Schiller in Anschlag gebrachte Argumente (siehe hierzu auch die
Einleitung der vorliegenden Arbeit), mangelnden ,Nuancenreichtum“ scheint mir ein schlecht zu
belegender Vorwurf zu sein; Borchmeyer im Unterschied dazu attestiert den Weimarer Klassikern
fortgesetzt eine ,klassizistische Dramaturgie des Weimarer Hoftheaters®, so in ... dem Naturalism in der

94



eingrenzen, wenn man den Begriff zuvor auf die ,Weimarer Klassik” beschréankt hat,
indem ihr der ,deutsche Klassizismus®, der Sturm und Drang oder eben die Romantik
gegeniber gestellt werden. ,Klassizismus® beschreibt ganz grundsatzlich eine
Traditionen verhaftete, schulmaflige Nachahmung von als Vorbildern anerkannten
Autoren respektive von deren Schreibweisen, wobei oftmals die Imitation der Form im
Vordergrund steht. Originell oder innovativ ist diese Art der Literaturproduktion nicht, sie
strebt dies auch kaum an. Das tertium comparationis der antiklassischen
Literaturbewegungen liegt entsprechend dazu im Ablehnen des ,[...] klassischen
Genugefinden[s] in MaR und Mitte [...].**

Mit dem Beginn der intensiven Kooperation der beiden Dichter zeichnet sich allm&hlich
eine Fokussierung Schillers auf das Theater ab. Der dem Geheimrat ,zu einer zweiten
Jugend” verhelfende Schiller**® entscheidet sich zu einer Biindelung seiner Krafte, etwa
indem er Goethe wissen la3t, ,sein [gemeint: Schillers, Anmerkung der Verf.]
Gedankenkreis” sei ,kleiner [und] so durchlaufe ich ihn eben schneller und 6fter, und
kann eben darum meine kleine Barschaft besser nutzen und eine Mannigfaltigkeit, die
dem Inhalte fehlt, durch die Form erzeugen.” Aus dem namlichen Brief stammen
Schillers Erkenntnis, ,[...] letzten Gefahrten auf einer langen Reise” hétten ,sich immer
am meisten zu sagen“ sowie seine Absicht, seine ,nur etwas zahlreiche Familie von
Begriffen [...] zu einer kleinen Welt [...]* ausbauen zu wollen. Knappe flinfzehn Monate
spater laRt Schiller den Briefpartner wissen, er empfande, es sei ,[..] hohe Zeit, daf3 ich
fir eine Weile die philosophische Bude schlieBe. [..]**’ Neben aller
Experimentierfreudigkeit und Flexibilitdt beim Aufspiren neuer dramatischer Projekte
verfolgte Schiller noch einen anderen Sinn und Zweck, insbesondere mit seiner

Kunst offen und ehrlich den Krieg zu erklaren... .“ Zu Goethes und Schillers Buhnenreform, S. 351-370,
hier genauer S. 351, ebenso S. 356, auf S. 355 ist die Rede von ,Ein solcher subjektiver, vom
Erwartungshorizont des Publikums unabhéngiger Wahlklassizismus®, auf S. 356 wird bemerkt, ,[...] daR
vor allem in der Ara der Franzosischen Revolution von ihnen klassizistische Elemente zumal
franzdsischer Provenienz favorisiert worden sind [...], S. 356 schreibt Borchmeyer von ,Goethes
klassizistischem ,Experiment, auf S. 369 erfolgt der Hinweis, ,[blereits der spate Goethe" habe,
.allerdings mit anderer Wertung, den ,Klassizismus* (die Bildung ,Klassik‘ kennt er noch nicht) als den am
/Alten’ orientierten Stil der ,Ordnung’ dem ,Romantizismus* als dem asthetischen Pendant der Revolution
gegenibergestellt, ohne sich freilich eindeutig auf die Seite des ersteren zu schlagen®, wohl nicht zuletzt,
da ,[d]ie Gefahr des Klassizismus” ,die Pedanterie* sei, wahrend ,Romantizismus die Auflésung aller
Ordnung“ beférdere, um auf S. 370 zu folgender Konklusion zu gelangen: ,[...] Jenen Tugenden der
Kommunikation — dem, was Adorno ,Humanitat des Ausdrucks' nennt — entspricht als dramatische Form
ein ,Klassizismus‘, dem Goethe und Schiller, mit welchen Vorbehalten auch immer, als Modell des
Theaters und Muster der reinen Kunstform aus der tragédie classique abgeleitet haben.” — Eine davon
abweichende Position zu dieser These wird im weiteren Verlauf dieser Arbeit, insbesondere im ,Phédra“-
Kapitel, entfaltet.

345 Burger, S. XIIf..

346 So Goethe in seinem Brief an Schiller vom 6. Januar 1798, Briefwechsel, hg. von Emil Staiger, S.
536.

347 Siehe den Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hier Schillers Briefe vom 31. August 1794
respektive vom 17. Dezember 1795, S. 42ff., S. 171.

95



Dramaturgentatigkeit. Neben dem ohne Zweifel Prioritat besitzenden Ziel, das Theater
zu reformieren - und, mit den Einschrankungen seitens des Hofes, die natlrlich zu
beachten waren, dieses gemald eigener Vorstellungen zu gestalten, lieferten die
Buhnenbearbeitungen die Chance, o©6konomisch eintragliche, ja sehr profitable
Geschéafte zu tatigen. Wurde vor der Druckauslieferung eines neuen Stickes
beziehungsweise einer Bearbeitung dieses an ein Theater verkauft, so lie3en sich
dergestalt zuséatzliche Einnahmen erzielen. Entsprechend bemuihte Schiller sich in
jedem Fall, nach der Auffihrung in Weimar oder den unmittelbar von diesem Theater
mit betreuten Buhnen und vor der Verfugbarkeit des Erstdruckes durch den Leser, den
Markt in Hamburg, Dresden, Berlin und anderswo zu nutzen.**® So groR der Anreiz
dieser lukrativen Einnahmen zweifellos war, bildet er doch lediglich einen
biographischen Aspekt ab, interpretiert sind seine so entstandenen Arbeiten damit noch
nicht — schlieBlich hatten Schiller wie Goethe nicht zuletzt kanonische Absichten, und
zwar nationalliterarische wie weltliterarische.>*°

Die erste Arbeit, welche Schiller fur das Weimarer Theater aufnahm, war die
Bearbeitung von Goethes ,Egmont‘ im April 1796, fur die der Berliner Intendant,
Schauspieler und Buhnendichter August Wilhelm Iffland (1759-1814) die Inszenierung
tibernahm.®° Schillers ,Egmont“-Bearbeitung war und ist sehr umstritten. Borcherdt
bemuiht sich in seinem Kommentar zu Schillers Bearbeitung um ein ausgewogenes
Gesamturteil:

348 Siehe hierzu besonders Hucke, Karl-Heinz: Jene ,Scheu vor allem Mercantilischen®. Schillers
»Arbeits- und Finanzplan®“. — Tubingen 1984, vor allem S. 48-51, S. 60f., S. 70; vgl. besonders den Brief
Schillers an Kdérner vom 9. August 1799, Briefwechsel Schiller — Kérner, hg. von Berghahn, hier S. 294f.:
.[..] Ubrigens aber sind die dramatischen Arbeiten auch die lukrativsten fir mich, weil ich jedes Stiick von
mehrern Buhnen bezahlt bekomme, und der Verleger mir auch mehr als fur jede andre Arbeit daftir geben
kann.” Schillers zweites finanzielles Standbein bildeten die jahrlichen Besoldungen durch den Staat
Sachsen-Weimar-Eisenach, vgl. hierzu jungst Wahl, Volker: Schillers Besoldungsverhaltnisse im
Weimarischen Staatsdienst. In: JbDSG 44 (2000), S. 5-14; ferner Rudloff-Hille, S. 183-201; Wobei in einer
moglicherweise bestehenden Einschatzung, Schiller habe mit seiner Dramaturgie lediglich seine Kasse
gefullt, ein nicht unwesentlicher Grund dafir liegen koénnte, dal diese, gemessen am Schillerschen
Gesamtaeuvre, vergleichsweise seltener gewdrdigt wird, im Unterschied etwa zu seinen Fragmenten,
denen ein hoher Erkenntniswert eingeraumt wird, vgl. von Wiese, Friedrich Schiller, hier S. 682: ,Will man
erfahren, wie Schiller das Drama und seine Bauformen auffaldt, so mul? man den Blick von den
theoretischen Schriften abwenden und sich stattdessen in der Werkstatt seiner uns erhaltenen Fragmente
zurechtzufinden suchen.” Suppanz und Springer haben sich an eben diesen Ratschlag gehalten.
Erganzend zu den Fragmenten ist zusatzlich bei der Suche nach Antworten auf die Frage nach Schillers
JAuffassung des Dramas und seiner Bauformen' ein Seitenblick auf die dramaturgischen Arbeiten sinnvoll.
349 Vgl. Schiller — Zeitgenosse aller Epochen, hier S. 322f. [Goethe, Uber das deutsche Theater]:
»Schiller hatte nicht lange einer Reihe von theatralischen Vorstellungen beigewohnt, als sein tatiger [...]
Geist [...] den Gedanken faf3te, da? man dasjenige, was man an eigenen Werken getan, wohl auch an
fremden tun koénne, und so entwarf er einen Plan, wie dem deutschen Theater [...] auch dasjenige zu
erhalten ware, was friiher geleistet worden [...]Y, vgl. ebenda S. 333-337 [Goethe, Tag- und Jahreshefte
1817-1825].

350 Vgl. besonders NA, Bd. 13, S. 293ff..

96



Der ,Egmont' wird der Auftakt zur neuen Phase der Weimarer Theaterkunst. Grausam, aber konsequent -
so hat Goethe selbst diese Bihnenbearbeitung gekennzeichnet. Bei Schiller ist der ,Egmont’ trotz starken
Verlusts seiner dichterischen Schdnheiten zu einem meisterhaft durchgeformten Theaterstiick geworden,
das auch vor dem brutalen 'Theatercoup' nicht zuriickscheut. [...] Wer die Dichtung Goethes liebt,
empfindet schmerzlich, wie hier eine stimmungsmagige, lyrisch-epische Einheit, eine Ganzheit zerstort ist.
Andererseits sind Schillers eigene Einschiebungen in ihrer antithetischen Pathetik nicht dem Goethischen
Tonfall angepalfdt, so daR sie als Fremdkoérper [Hervorhebung der Verf.] erkennbar bleiben. [...] Man mul3
aber auf der anderen Seite auch die positiven Werte berticksichtigen, die Schiller mit seiner Bearbeitung
geschaffen hat. lhm kommt es ausschlief3lich auf eine Steigerung der dramatisch-theatralischen Wirkung
an, auch wenn es auf Kosten der poetisch-lyrischen Schénheiten geht. Diesem Prinzip dient tberall die

Umsetzung von Berichten in Handlung und die sorgféltigere Motivierung der schaubaren Vorgange. [...]
351

Nach der zwiespaltig aufgenommenen ,Egmont“-Bearbeitung wandte sich Schiller
zunachst - nach Uber zehnjahriger Pause - verstarkt der Arbeit an einem eigenen
Drama, der Wallenstein-Trilogie (1798/1799), zu. Mit diesem dramatischen Triptychon
gelang dem Dichter eine Synthese seiner gleichermal3en verfolgten philosophischen,
historischen sowie poetischen Interessen, indem er ein breit gefachertes Panorama der
soldatischen Situation, ein prazises Bild des Wallenstein’'schen Umfeldes und
schlieRlich ein akribisches Psychogramm des Protagonisten entwarf.®*? Inzwischen
wurde innerhalb kurzer Zeit ein Theaterumbau geplant und durchgefiihrt. Ab dem 5. Juli
1797 gab es Beratungen zwischen Goethe, dem Architekten Friedrich Nikolaus Thouret,
dem zuséatzlich fur die Inneneinrichtung zustandigen Viktor Heideloff sowie Herzog Carl
Augusts Mutter Anna Amalia - die Umbauphase wurde zlgig bereits ,[n]Jach rund
zweieinhalb Monaten“ abgeschlossen.®** Die feierliche Eréffnung des Theatersaales fiel
auf den 12. Oktober 1798. An diesem Abend wurden ,Die Korsen® August von
Kotzebues sowie der erste Teil der Wallenstein-Trilogie, ,Wallensteins Lager”, gegeben.
Diese Programmkombination legt ein beredtes Zeugnis ab, wo der hohe Anspruch an
die Funktion der Kunst, den Schiller in seinen Schriften formulierte, in der Wirklichkeit

351 Vgl. NA, Bd. 13, S. 296-302; vgl. zu Schillers ,Egmont“-Bearbeitung zusatzlich: Schillers Rezension
aus dem Jahr 1788 ,uber Egmont, Trauerspiel von Goethe", in: Fricke/Gopfert, Bd. V, S. 932-942 und
Sharpe, Lesley: Schiller und Goethe's 'Egmont. In: MLR 77 (1982), S. 629-645, die diese
Bihnenbearbeitung in einen grof3en Zusammenhang stellt, indem sie die Auffassung vertritt, da® Schiller,
vom ,Don Carlos” und den Briefen tber ,Don Carlos* kommend, bei dieser Bearbeitung eine wichtige
Etappe im Bezug auf die Klarung seines sich seit den friihen Dramen andernden Dramenverstandnisses
zuruickgelegt hat, was - laut Sharpe - nicht nur Auswirkungen auf die ,Wallenstein“-Trilogie, sondern auf
alle nachfolgenden Dramen hatte; vgl. ferner: Lamport, F. J.: The Charismatic Hero. Goethe, Schiller and
the Tragedy of Charakter. In: PEGS N. S. 58 (1987-88), S. 62-83, bezuglich ,Egmont* S. 69-74.

352 So auch Hinderer, Walter in seinem Vorwort zu: Interpretationen. Schillers Dramen. Hg. von W. H. —
Stuttgart 1992, S. 7-10, hier S. 8f.. Zugleich ist damit eine wesentliche Differenz zwischen Schiller und
Goethe markiert, welche dieser durchaus als solche wahrgenommen hatte

353 Vgl. Rudloff-Hille, S. 107f..

97



angekommen war. Im dem ,Lager” vorangestellten Wallenstein-Prolog sieht Petersen
»[---] Anfang und Verhei3ung, Anspannung eines ins Unendliche gerichteten Strebens,
Aufstellung hochsten Wertmales und AusschlielBung alles dessen, was dahinter
zuriickbleibt.“*>* Damit ist, theoretisch, ein ambitionierter Weg eingeschlagen, der dem
Weimarer Hoftheater ein klares Profil und einen exponierten Rang eintragen soll:

[...] Wir sind die Alten noch, die sich vor euch
Mit warmem Trieb und Eifer ausgebildet.

Ein edler Meister stand an diesem Platz,
Euch in die heitern Hohen seiner Kunst
Durch seinen Schépfergenius entziickend.
O! moge dieses Raumes neue Wirde

Die Wirdigsten in unsre Mitte ziehn,

Und eine Hoffnung, die wir lang gehegt,

Sich uns in glanzender Erfiillung zeigen.

Ein groRes Muster weckt Nacheiferung

Und gibt dem Urteil hthere Gesetze.

So stehe dieser Kreis, die neue Biihne

Als Zeugen des vollendeten Talents.

Wo mocht es auch die Kréfte lieber prifen,
Den alten Ruhm erfrischen und verjiingen,
Als hier vor einem auserlesnen Kreis,

Der riihrbar jedem Zauberschlag der Kunst,
Mit leisbeweglichem Gefiihl den Geist

In seiner flichtigsten Erscheinung hascht? [...] 355

Der Anspruch, den Schiller im allgemeiner gehaltenen ersten Teil des Prologs an sich
und die anderen am Hoftheater Tatigen stellte, ist mit der ausfihrlich zitierten Passage
exakt formuliert. Prameditiert war es, Altes und Neues auf qualitativ hohem Niveau zu
prasentieren. Doch, wie man im Eroffnungsprogramm erkennen kann, wurden
Zugestandnisse an den momentan herrschenden Geschmack, der zu Zeiten Goethes
und Schillers hauptsachlich von Friedrich Ludwig Schréder (1744-1816), August
Wilhelm Iffland und August von Kotzebue (1761-1819) bedient wurde, gemacht. Obwohl
man die literarische Bedeutung dieser Autoren, die ,Lustspiele als Unterhaltungsstticke*
auffalBten, keineswegs Uberschatzte, war man auf ihre Dramen angewiesen. Holl faf3t

354 Vgl. Petersen, Julius: Schiller und das Weimarer Theater. In: JbGG 8 (1921), S. 177-195, hier S. 179.
355 Vgl. Fricke/Gopfert, Bd. II, S. 270-274, V. 13-31.

98



diese Art Komodien unter dem Stichwort ,versulichte[r] Rousseauismus* zusammen.>*°
Goethe als Intendant war an einem vollen Haus und fest kalkulierten Einnahmen
interessiert. So lalt sich auch Holls Schlu3folgerung sinnvoll erklaren: ,[...] Der
Theaterdirektor Goethe, dem seine [gemeint: Kotzebue, Anm. der Verfasserin] ,Nullitat’
im Innersten zuwider war, filhrte ihn dauernd auf.“**’ Nach welch einfach zu
durchschauendem Muster beispielsweise Iffland, welcher in Berlin das so erfolgreiche
wie weitgehend sich selbst finanzierende Theater leitete, bei seinen beliebten Stiicken
verfuhr, beschreibt Holl: ,[...] Zundchst geben Bedienstete [...] die Exposition, dann zeigt
die Handlung der ersten vier Akte den wahrscheinlichen Sieg der schwarzen Partei, um
mit dem funften und SchluBakte den Umschwung und den Triumph des Guten zu
bringen.“**® Iffland steht damit nicht nur fir ein duBerst publikumswirksames, sondern
gleichermafRen fiir ein moralisches Theater.>*® Das knapp beschriebene Schema laRt
sich z. B. ohne Weiteres auf Ifflands Drama ,Frauenstand* anwenden. Hinzu kommt,
dafd der Autor seiner tiefen Verehrung fur Goethe Ausdruck verleiht, indem er die beiden
Jugendfreunde ,Hofrath Lestenfeld” und ,Sekretar Ramstein“ mehrfach mit ,Orest* und
.Pylades* aus der ,Iphigenie” in Zusammenhang bringt und vermittels dieser Allusion
des bekannteren wie literarisch ambitionierteren Textes sein eigenes Stuck vermutlich
aufzuwerten sucht.>®°

Nicht zuletzt durch den am 3. Dezember 1799 stattfindenden Umzug Schillers von Jena
nach Weimar intensivierte sich die Zusammenarbeit mit Goethe, gerade in bezug auf
das Theater, obwohl sein Wirken an der hiesigen Biihne nie stipuliert worden war: der
ehemalige Jenaer Geschichtsprofessor besal3 nie ,ein amtliches Verhaltnis® zum
Hoftheater.*® Zwar wurde ihm die fachliche Kompetenz fiir eine solche Aufgabe
zuerkannt, dennoch miindete dies nicht in eine klar definierte oder gar dotierte Stellung.
Als eine sehr wahrscheinliche Erklarung hierfir mag das aufgrund der ,Réuber” (1781,

356 Vgl. Holl, Karl: Geschichte des deutschen Lustspiels. Mit 100 Abbildungen. - Leipzig 1923, S. 199f..
357 Ebenda, S. 207; siehe hierzu auch: Linder, Jutta: Asthetische Erziehung. Goethe und das Weimarer
Hoftheater. — Bonn 1990, hier S. 60f.; Linders akribische Arbeit, die nicht zuletzt bis 1990 weniger
bekannte Quellen erschlief3t, tibernimmt an der einen oder anderen Stelle Goethes teilweise Jahrzehnte
spater getroffene Aussagen zu unkritisch.

358 Holl, Geschichte des deutschen Lustspiels, hier S. 204.

359 Vgl. zu diesem Themenkomplex besonders: Krause, Markus: Das Trivialdrama der Goethezeit 1780-
1805. Produktion und Rezeption. — Bonn 1982, hier vor allem S. 253-277, S 292-297.

360 Vgl. Iffland, August Wilhelm: Dramatische Werke. Funfter Band. Frauenstand. Der Komet.
Hausfrieden. - Leipzig 1799.

361Vgl. Petersen, S. 188 respektive 185; jlingst Friedrich Schiller. Dargestellt von Claudia Pilling, Diana
Schilling und Mirjam Springer. — Reinbek bei Hamburg 2002, hier S. 73; vgl. ferner Hinck, Schillers
Zusammenarbeit, S. 277; Vielmehr lag eine Art Arbeitsgemeinschaft und Arbeitsteilung zwischen beiden
vor: ,[...] Freie Wechselwirkung von Gemut zu Gemit, geistige Anregung der Schauspieler und Eingehen
auf ihre Individualitat, &sthetische Leitung ohne Befehlsgewalt und bestimmender EinfluR auf die
kinstlerische Richtung des ganzen Unternehmens [...]* - das war gemaf Petersen die eher schwierige
Aufgabe, der Schiller sich stellte; vgl. ferner Peter-André Alt, Bd. I, hier S. 390. - Dabei hatte Schiller, laut
Caroline von Wolzogen, gerne ein Theater geleitet, vgl. NA, Bd. 42, hier S. 261f..

99



Urauffihrung 1782) gespannte Verhaltnis zwischen ihm und Herzog Carl August
gelten.®®? Schiller sah sich konfrontiert mit der insgesamt als schwierig geltenden
Situation der Dramaturgen mit ihrem wenig distinkt definierten Zustandigkeitsbereich
einerseits sowie seiner eigenen dramatischen Vergangenheit, die seine hiesige,
institutionell gesicherte Karriere behinderte.®*® Seine wichtigsten (und einfluBreichsten)
Fursprecher am Weimarer Hof waren neben Goethe und Geheimrat Christian Gottlob
von Voigt sein ihm aus Karlschulzeiten bekannter spéaterer Schwager Wilhelm von
Wolzogen (1762-1809) sowie dessen ,superklugel...] Cousinen“, womit er Charlotte von
Lengefeld (verheiratete Schiller), eine Patentochter Charlotte von Steins, und deren
Schwester Caroline (1763-1847), bezeichnete. Uber die letztgenannte lieR der Herzog
auch, inoffiziell, die eine oder andere Kritik an Schillers Werken bestellen.®®**

Das nachste Projekt, welches sich Schiller zwischen Januar und Marz 1800 zur
Bearbeitung wahlte, war William Shakespeares ,Macbeth.” Hierbei handelt es sich um
eine ,frei bearbeitende Nachdichtung“*®> in Blankversen, zumal Schillers
Englischkenntnisse nicht weit gediehen waren und er sich somit neben dem englischen
Original von Anfang an auf Ubersetzungen - sowohl von Christoph Martin Wieland
(1733-1813) als auch von Johann Joachim Eschenburg (1743-1820) - stitzte. Die
Weimarer Premiere der ,Macbeth“-Bearbeitung fand am 14. Mai 1800 statt.

Schiller erwog zu dieser Zeit, in regelmafkigen halbjahrlichen Abstanden ,[...] funf bis
sechs Stucke auf zwei Bande verteilt® zu veroffentlichen - ,, ,nebst einer kritischen
Rechenschaft Gber die Wahl der Stiicke und einer kurzen Beurteilung derselben’ (Brief
Schillers an Unger vom 26.5.1799).“3°® Dahinter verbarg sich der oben angedeutete
Wunsch, ,[...] nach und nach die groRen Werke der Weltdramatik dem klassischen

362Dazu ausfuhrlicher Hinck, S. 272f.; entsprechend der hier zutage tretenden Reserve gegen Schiller
héatte Carl August von Sachsen-Weimar-Eisenach gerne EinfluR auf ihn genommen, vgl. NA, Bd. 42, S.
305, Nr. 695: ,So oft und dringend bat ich Schillern, ehe er Theaterstiicke unterndhme, mir oder sonst
jemandem, der das Theater einigermafien kennt, die Gegenstande bekannt zu machen, die er behandeln
wollte. So gerne hétte ich alsdann solche Materien mit ihm abgehandelt, und es wirde ihm nuitzlich
gewesen sein; aber alle meine Bitten waren vergebens.” — Schillers Konzessionen gingen Carl August
folglich nicht weit genug. Sehr fraglich bleibt, ob Schiller der kiinstlerischen Beratung seitens des Herzogs
bedurftig gewesen sein sollte, auf anderen Gebieten héatte der Weimarer Regent mdoglicherweise
profitieren kénnen.

363Vgl. Hinck, S. 273; was eine offizielle Anerkennung der Verdienste Schillers um das Weimarer
Hoftheater anlangte, so blieb die Situation zwischen dem Herzog und Schiller angespannt, vgl. etwa
Schillers Brief an Goethe vom 18. Dezember 1800, Briefwechsel, hg. von Emil Staiger, S. 890.

364 Siehe Unbehaun, Lutz: ,Ein wertes Band der Freundschaft.” Friedrich Schiller und seine Zeit in
Rudolstadt. — Rudolstadt 1996, hier S. 42. (Er tragt hier hauptséachlich Material zum Rudolstadter
Sommer, welcher vom Mai bis zum November 1788 datiert, zusammen.) Die Rolle Caroline von
Wolzogens als Vermittlerin zwischen dem Hof und ihrem Schwager erwahnt auch Eike Wolgast im u. a.
von Achim Aurnhammer hg. Sammelband ,Schiller und die hofische Welt*, S. 6-30 — literarisch
eingefangen hat sie Renate Feyl in ihrem Roman ,Das sanfte Joch der Vortrefflichkeit* (Kéln 2001).
365Vgl. Fricke/Gopfert, Bd. I, S. 993.

366 NA, Bd. 13, S. 298.

100



Menschheitsgedanken und dem klassischen Stilprinzip anzupassen und damit dem
deutschen Theater einen einheitlichen Spielplan zu geben.“**’

Diese Plane wurden in der angestrebten GroRenordnung zwar nicht durchgefihrt - ein
Kanon des Dramas hatte am Ende gestanden -, blieben als Rahmen, in welchem die
tatsachlich vollendeten dramaturgischen Arbeiten gesehen werden sollen, jedoch
giltig.3®

Schiller kam aufgrund der eigenen, wichtigeren Arbeit an den Dramen nicht dazu, diese
Idee weiter zu verfolgen: Bereits vier Wochen nach der ersten Auffihrung der
.Macbeth“-Bearbeitung stand am 14. Juni 1800 die Urauffihrung der ,Maria Stuart* auf
dem Programm. Mitte April des darauffolgenden Jahres beendete er die romantische
Tragodie ,Die Jungfrau von Orleans®, fur die er gleichfalls eine Buhnenversion
erarbeitete, so dal} diese am 11. September 1801 in Leipzig uraufgefihrt werden
konnte. Dieses Stick verdient, noch einmal im Nexus klassische und romantische
Dichtung, besondere Aufmerksamkeit aufgrund mehrerer Umstéande: dem Duumvirat
galt es angeblich als Schillers bestes dramatisches Werk, den Romantikern, wenn auch
erst mit einigem zeitlichen Abstand, als ,[...] unbeschreiblich, und mit nichts Anderem in
der Folge zu vergleichen [...], ,da [es] zu [...] der poetischen Stimmung, wie sich diese
in der Mehrzahl kund gab [...] kontréar [war], was bei allen Zuschauern ,[b]is zu der
untersten Klasse [...] derselben Anklang fand, auch Madame de Staél fand darin
mehrere Stellen ,voller Schonheiten des ersten Ranges.“*®

Danach wandte sich Schiller der Bearbeitung des 1779 entstandenen ,Nathan von
Gotthold Ephraim Lessing (1729-1781) zu. Diese Bearbeitung hatte ihre Premiere in
Weimar am 28. November 1801, sie wurde in den folgenden Jahren immer wieder
einmal in Weimar und den anderen von Hoftheater bespielten Bihnen, jedoch auch an
anderen Buhnen gegeben.

Zwischenzeitlich hatten sich die beiden ,Weimarer Klassiker" mittels der ,Dramatischen
Preisaufgabe” (1800) darum bemdiht, (unbekannte) Autoren aufzufordern, sich an einem
Lustspiel-Wettbewerb zu beteiligen.®° Zum einen schien die Zeit fir das Drama
allgemein ginstig, zum anderen verzeichneten die Initiatoren ausdricklichen ,Mangel®

367 NA, Bd. 13, S. 297.

368 Genau das hat auch Goethe in seinem Aufsatz ,Weimarisches Hoftheater* im Sinn, geht es ihm doch
darum, ,[...] endlich einmal ein Repertorium aufzustellen, das man der Nachwelt Gberliefern kénnte, [...].“ -
Vgl.: Johann Wolfgang Goethe. Gedenkausgabe der Werke, Briefe und Gesprache. 28. August 1949. Hg.
von Ernst Beutler. Band 14. Schriften zur Literatur. - Zurich 1950, S. 62-72, hier S. 69; kunftig zitiert als
GA mit Bandnummer und Seitenzahl; siehe ebenso: NA, Bd. 42, S. 260-263, S. 604f..

369So Schulz, Bd. I, S. 515; siehe hier stellvertretend Caroline de la Motte Fouqué: Geschichte der
Moden, vom Jahre 1785 bis 1829. — Berlin 1987, S. 67f.; Madame de Staél: Uber Deutschland. —
Frankfurt am Main °2000, S. 307. Warum dieses Stiick in Leipzig und nicht in Weimar Premiere feierte,
wird im Konnex mit der ,Nathan“-Bearbeitung naher beleuchtet.

370 Die ,Dramatische Preisaufgabe” ist in Goethe- und Schiller-Ausgaben gleichermaf3en abgedruckt, der
Verfasser ist Schiller, vgl. Borchmeyer, Weimarer Klassik, S. 373; Der vollstandige Text ist abgedruckt in:
Fricke/Gopfert, Bd. V, S. 844ff., GA, Bd. 14, S. 60ff..

101



an ,schonen Komddien. Fur den speziellen Weimarer Zweck bevorzugten sie
Jintrigensticke®, zumal ,der deutsche Charakter* nach der Einschatzung beider zur
Verfassung wie zur schauspielerischen Umsetzung von ,,Charakterstiicken” nicht taugte.
Die gerade wiedergegebene Position ist um so beachtlicher, als ja der zu diesem
Zeitpunkt langst von Schiller bearbeitete Goethesche ,Egmont* — bis heute Ubrigens —
als Charakterdrama rezipiert wird. Allerdings handelt es sich hierbei nicht um eine
Komaddie, sondern um ein ,Trauerspiel.” Die Auffihrung derjenigen ,Stiicke, welche sich
zu einer Vorstellung qualifizieren [...]* stellten sie in Aussicht. Da lediglich das ,beste
Intrigenstick® die ,dreil3ig Dukaten* Pramie erhalten sollte, erhofften sie sich offenkundig
mehrere Komadien, die ihren Kriterien gentigten. Dreizehn Dramen wurden eingereicht -
unter ihnen Clemens Brentanos (1778-1842) ,Ponce de Leon” -, doch keines erhielt das
ausgesetzte Preisgeld und keines kam auf die Bithne.®"* Verstandlich wird dies allein
schon aufgrund der Extension des gerade erwahnten Dramas mit insgesamt 121
Auftritten, zu denen noch die Zugabe hinzuzuzahlen wéare. Durch seine forcierten
Wortspiele den Rezipienten in besonderem MaRe fordernd*’?, durch seine ganz anders
gelagerte Instrumentalisierung der Commedia dell’arte méglicherweise den Zuschauer
Uberfordernd, in jedem Fall jedoch weniger die avisierte Distanzierungsfunktion als
vielmehr das Spiel mit dem Spiel intendierend, konnte sich Brentanos ambitionierte
Komdédie auch spater nicht im Theaterepertoire etablieren.

In bezug auf die Tragddie schien die Lage erheblich besser, nicht zuletzt durch Schillers
eigene Produktion. Zudem boten sich zusétzlich noch Werke aus dem européischen
Ausland an. So entschlo3 sich Goethe, der der tragédie classique deutlich ndher stand
als Schiller, ebenfalls im Jahr 1800, dem ,Mahomet“ von Voltaire (1694-1778) eine
deutsche Fassung zu geben. Anlallich dieses Projektes erbat sich Goethe von seinem
Dramaturgen ein der Klarung der Position dienendes Gedicht, weil dieses
.Klassizistische ,Experiment’, ,das einen Ruckgriff auf bereits weit hinter sich gelassene

371Vgl. Goethes abschatzige Stellungnahme, NA, Bd. 42,S. 302, Nr. 687: ,Nachtraglich zu den
Theaterangelegenheiten ist noch zu bemerken, dal3 wir [..] uns gutmutig beigehen lieBen, auf ein
Intrigen-Stuck einen Preis zu setzen. Wir erhielten [...] ein Dutzend, aber meist von so desparater und
vertrackter Art, dal3 wir nicht genugsam uns wundern konnten, was fiir seltsame falsche Bestrebungen im
lieben Vaterlande obwalteten, die denn bei solchem Aufruf sich an das Tageslicht drangten. [...]*

372 Als eines von zahlreichen Beispielen mag hierfir das Ende der Szene Il, 14 respektive der Beginn
der Szene Il, 15 gelten (in der oben genannten Ausgabe S. 62): Sarmiento: Ich besuche Euch heute noch
einmal. Bis dahin will ich mich besinnen, lebt wohl. (Ab.) [...] — Ponce: Besinnen — das ist dumm. Das Alter
bleibt immer langweilig in Liebessachen. — Es ist ein bdser Fall. [...] Aquilar: Deine Leidenschaft ist so
ungeraten, daf3 sie unberaten bleiben wird. Warte doch bis Felix kommt. Ponce: Warten soll ich? ich? der
nichts erwarten kann, o nimm dir neunzehn Gesellen, daf3 deiner zwanzig auf ein Lot gehen, du Freund in
der Not! warten? Mein ganzes Leben war ein Warten hierauf — und ich will nicht langer warten. [...]; vgl.
einfihrend zu diesem Stick allgemein und zu weiteren Wortspielen insbesondere Japp, Die Komddie der
Romantik, S. 54-59, hier S. 56f.; Hinck, Theater der Hoffnung, S. 56-66, betont: ,Fir den mangelnden
Bihnenerfolg entschadigt den ,Ponce’ immerhin der Ruf, unter den romantischen Lustspielen das
quirligste, witzigste, mutwilligste und heiterste, kurz: das schénste zu sein.”; vgl. ferner Schulz, Die
deutsche Literatur, Bd. I, S. 550.

102



asthetische Ansichten vermuten lassen konnte, einige Negativstimmen auf sich zog."
»,An Goethe, als er den ,Mahomet’ von Voltaire auf die Buhne brachte” lautet der ein
wenig umstandliche Titel des in Stanzen geschriebenen ,hochbedeutsamen
asthetischen Programmgedicht[s].*"*

Schillers Position zeigte sich gegenuber dem Wallenstein-Prolog in prazisierterer,
pointierterer Form. Der momentan auf den Buhnen vorherrschende Stil, der
.-Naturalismus®, der sich z. B. dergestalt dul3erte, dal3 gespielt wurde, als sei gar kein
Publikum anwesend (womit auf der Bihne mehr Wahrhaftigkeit erzielt werden sollte),
fuhrte dazu, dal? beinahe, siehe allen voran die zuvor schon erwéhnten Autoren Iffland,
Schroder und Kotzebue, nur noch Stiicke Erfolg hatten, die dem Geschmack des
scheinbar nicht wahrgenommenen Publikums genehm waren.*” Diesem MiRstand
suchte Goethe mit vollig entgegengesetzt konzipierten Stiicken wie dem ,Mahomet* des
Voltaire, der auf strenge Formgebung und Schicklichkeit des auf der Bilhne
prasentierten Geschehens achtete, zu begegnen. Als Ergebnis war indes nicht nur eine
Schulung der Schauspieler, sondern auch des spater noch eingehender zu
beachtenden Publikums erwiinscht. In einem Abhéangigkeitsverhaltnis der Schauspieler
vom Publikum sieht Goethe in seinen ,Regeln“ explizit die ihm direkt Unterstellten.3"
Innerhalb des padagogischen Erziehungsplans stellte die tragédie classique mithin
einen regulierenden Umweg dar, auf dem verloren gegangene Qualitéat zuriickgewonnen

373 Vgl. Borchmeyer, Dieter: ,... dem Naturalism in der Kunst offen und ehrlich den Krieg zu erklaren ...."
Zu Goethes und Schillers Buhnenreform. In: Unser Commercium. Goethes und Schillers Literaturpolitik.
Herausgegeben von Wilfried Barner, Eberhard Lammert und Norbert Oellers. - Stuttgart 1984.
(=Verdoffentlichungen der Deutschen Schillergesellschaft Bd. 42), S. 351-370, hier S. 356. Borchmeyer
liefert eine treffende Analyse des Gedichts auf den Seiten 356-360, vgl. ebenso Japp, Uwe: Literatur und
Modernitat. - Frankfurt am Main 1987, S. 101-104.

374 Borchmeyer, ... dem Naturalism...“, hier S. 365; zu widersprechen ist hier Hinck, Hoftheater, S. 275,
der behauptet: ,Poetisch formuliert wird die neue, klassizistische Asthetik der Weimarer Biihne
bekanntlich von Schiller in seinem Gedicht An Goethe, als er den Mahomet von Voltaire auf die Bihne
brachte [...].“ Tats&chlich zielt diese Interpretation insofern an Schillers Standpunkt vorbei, als Hinck
unterschlagt, da Schiller an das franzésische Drama eindeutig nur als Durchgangsstation dachte.

375 Der als vollkommen unangebracht aufgefaliten Spielweise der Schauspieler tritt Goethe entschieden
mit den ,Regeln fir Schauspieler* entgegen. Borchmeyer vertritt hierzu die Ansicht, bei diesen handele es
sich eher um Eckermanns als um Goethes Werk, vgl. Borchmeyer, Weimarer Klassik, S. 379; &hnlicher
Auffassung ist bereits Knudsen, Hans: Goethes Welt des Theaters. Ein Vierteljahrhundert Weimarer
Buhnenleitung. - Berlin 1949; neben Klaus Schwind, auf den weiter unten noch einmal Bezug genommen
wird, vertritt beispielsweise Peter Schmidt im Gegenteil die Ansicht, Goethe habe die ,Regeln“ sehr wohl
autorisiert, vgl. hierzu Schmidt, Buhnenanweisungen, hier S. 192f.; ebenso halt Catholy die ,Regeln” fur
definitiv von Goethe festgehalten, vgl. Bihnenraum und Schauspielkunst, hier S. 136f..

376 Siehe Catholy, Bihnenraum und Schauspielkunst, S. 138; vgl. HA, Bd 12, S. 260 (,Regeln fir
Schauspieler®, § 82): ,Die Buhne und der Saal, die Schauspieler und die Zuschauer machen erst ein
Ganzes."

103



werden sollte: ,Als Antidoton gegen diese falsche naturalistisch-mystifizierende Kunst
soll nun trotz ihrer Unvollkommenheit die tragische Kunst der ,Franken* dienen.“*"’

Im Gedicht selbst vertritt Schiller in der zweiten Strophe unmil3verstandlich die
Auffassung, die ,[el]inheimsche Kunst“ (V. 9) brauche nicht hinter ,fremden Goétzen®
(V.10) zurlckzutreten, ja ,der deutsche Genius® (V. 14) steige ,[s]elbst in der Kinste
Heiligtum® (V. 13). Als Bezugspunkt dieser Entwicklung benennt er verschlisselt, ,auf
der Spur des Griechen und des Briten* (V. 15), Sophokles und Shakespeare.®’®
Eindeutig lehnt er in der dritten Strophe die franzdsische Art der Unterordnung der Kunst
unter das Diktat des Herrschers ab, indem er von ,Sklaven* und ,Despoten” (V. 17)
spricht. Innerhalb solcher Strukturen - folgert Schiller - besitze die Kunst keine
unabhangigen Entwicklungsmdglichkeiten, weshalb er kein derartiges Modell anstrebt.
Die nachste Strophe zeigt, dal’3 er das bisher Gewonnene nicht in Frage stellt, er will
nicht die Selbstbestimmung des Kinstlers aufgeben oder zur Disposition stellen. Diesen
Ruckschritt halt er gar nicht mehr fir mdglich, denn ganz optimistisch klingt die
Schluf3zeile (V. 32) der funften Strophe: ,Das Neue kommt, das Alte ist verschwunden.”
Die Bedrohung kommt vielmehr von der entgegengesetzten Seite, in Form von zu
wortlich genommener, zu nachhaltig praktizierter Naturlichkeit, die langst ins ,Niedrigste*
(V. 60), ,Rohe* (V. 67) hinab gefuhrt hat (V. 48): ,Und siegt Natur, so muf3 die Kunst
entweichen.” Als Reaktion auf den rezenten negativen Zustand des Theaters rechtfertigt
Schiller den Ruckgriff auf den franzésischen Klassizismus (obwohl er hierin kein ,hohes
Urbild“ der Kunst ausmacht, V. 62), gewissermal3en zur Mafdigung des ,Sinnenwahn[s]*
(V. 52) - denn es ,[...] droht die Kunst vom Schauplatz zu verschwinden [...]* (V. 57).
Das franztsische Modell leistet gute Dienste, da dessen hohes Mal3 an Kinstlichkeit,
wie in der lobenden Beschreibung der neunten Strophe erwahnt, ausreichenden Schutz
vor weiterem Absinken der Kunst bietet.

Am Ende seines Gedichtes, das vom dialektischen Aufbau her einer mustergultigen
Erorterung gleicht, gelangt Schiller in der zehnten und letzten Strophe (V. 73-80) zu
folgender Synthese:

377 Vgl. Borchmeyer,Weimarer Klassik, S. 359; grundséatzlich zu diesem Themenkomplex: Meier, Albert:
Dramaturgie der Bewunderung. Untersuchungen zur politisch-klassizistischen Tragddie des 18.
Jahrhunderts. — Frankfurt am Main 1993, hier z. B. S. 12.

378 Es wird Schiller des ofteren (und angesichts der Spannbreite z. B. zwischen ,Die Braut von Messina*“
oder ,Wallenstein“ nicht zu unrecht) attestiert, in der hier von ihm selbst in Erinnerung gerufenen Tradition
zu stehen, vgl. etwa Wolfgang Menzel, Schiller — Zeitgenosse aller Epochen Bd. 1, hier S. 242: ,Wenn
Shakespeares in noch feinerem Lilienschmelz hingezaubert scheinen, so behaupten doch Schillers
Jungfrauen den Vorzug jener Seele in der Lilie, des kraftvollen, lebendigen Duftes, und hierin stehen sie
den Dichtungen des Sophokles naher.” respektive Julius Petersen, Schiller und das Weimarer Theater,
hier S. 191: ,Sophokles und Shakespeare — nach Herders Wort waren sie zwar im Innern Brider, in ihrem
AuRern aber stellten sie den denkbar groRten Gegensatz theatralischer Formgebung dar [...]. Schillers
dramatisches Schaffen seit dem ,Wallenstein‘ stellt sich dar als eine Pendelbewegung zwischen diesen
beiden Extremen [...].“; ferner Jutta Linder, Schillers Dramen, Bauprinzip und Wirkungsstrategie, S. 152.

104



Nicht Muster zwar darf uns der Franke werden,
Aus seiner Kunst spricht kein lebendger Geist,
Des falschen Anstands prunkende Gebarden
Verschméht der Sinn, der nur das Wahre preist,
Ein Fihrer nur zum Bessern soll er werden,

Er komme wie ein abgeschiedner Geist,

Zu reinigen die oft entweihte Szene

Zum wirdgen Sitz der alten Melpomene. 879

Nur runde zwei Monate nach der ,Nathan“-Auffihrung fand am 30. Januar 1802 die
anlailich des Geburtstages der Herzogin Luise einstudierte Auffihrung der nach Carlo
Gozzi (1720-1806) entstandenen ,Turandot® statt. Kurze Zeit nach der ,Turandot“-
Premiere und elf Jahre nach der Ubernahme des Theaters zog Goethe am 15. Februar
1802 in seinem Aufsatz ,Weimarisches Hoftheater eine Zwischenbilanz tber das bisher
Erreichte.®® Stolz und sicher klingen die Eingangsworte des Intendanten, wenn er
darauf hinweist, es sei geglickt, ,[...] die Zufriedenheit der Einheimischen und die
Aufmerksamkeit der Fremden [...]* zu erlangen.®® Analytisch |43t er die einzelnen von
ihm als solche definierten ,Perioden”, die das Hoftheater durchlaufen habe, Revue
passieren: ,Die erste wirden wir bis auf Ifflands Ankunft, die zweite bis zur
architektonischen Einrichtung des Schauspielsaales, die dritte bis zur Auffiihrung der
Bruder nach Terenz z&ahlen, und so mdchten wir uns dermalen in der vierten Periode
befinden.“*®®? An die von Goethe vorgenommene Einteilung ankniipfend, gliedert
Borcherdt daran noch eine flnfte an, in der der zuvor herausgebildete, zuerst mit dem
~Wallenstein“ erlangte ,hochklassische* Stil bei Stiicken wie ,Jungfrau von Orleans®,
,Tell“ und ,Othello* etwas zuriickgenommen werde, ,eine Lockerung* erfahre.** Keinen
Hehl machte Goethe aus den Schwierigkeiten, denen er bei der Theaterleitung immerzu

379 Vgl. Fricke/Gopfert, Bd. I, S. 211ff., Hervorhebung in V. 79 von der Verfasserin. Angesichts der 1801
stattfindenden , Tancred“-Auffihrung (gleichfalls von Voltaire) zeigt Schiller schon mehr Distanz zum
zweiten Ausflug in der Klassizismus, da dieses Mal keine zwingende Notwendigkeit fur diesen Schritt
mehr besteht — so nennt er die Goethesche Entscheidung, dieses Stlick zu Ubersetzen zwar ,[f]Ur unsre
theatralischen Zwecke [...] gewil3 sehr férderlich®, vgl. Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von
Emil Staiger, hier S. 859, ohne auf den Hinweis zu verzichten, er, Schiller, ,wiinsche [herzlich], dafl3 der
Faust es verdrangen moéchte.”

380 Vgl. GA, Bd. 14, S. 62-72.

381 Ebenda, S. 63.

382 Ebenda, S. 63f.; entsprechend weist Borchmeyer berechtigterweise darauf hin, daR Iffland
entscheidenen EinfluR auf die Ausbildung des Weimarer Theaterstils besal3, zuerst als Vorbild und dann
ex negativo, da sich der allméhlich herauskristallisierende Stil, fir den ,kultivierte Versdeklamation und
ritualisierte Spielweise* konstituierend waren, deutlich absetzte, vgl. Saat, von Gothe gesaet, hier S. 272;
man muf3 sicherlich berticksichtigen, dal3 diese ausgepragte Entwicklung nach 1805, mithin nach Schillers
Tod, stattfand, und daR es deshalb zu beriicksichtigen gilt, diesen Verlauf Schiller nicht automatisch mit
zuzuschlagen.

383 Vgl. NA, Bd. 13, S. 299.

105



ausgesetzt war, gerade weil unterschiedlichste Interessen mit den ,Maximen®, die er
selbst bei der Arbeit befolgen wollte, in Einklang zu bringen waren.*®* Es verwundert
kaum, dal3 bei aller Offenheit, mit der er Stellung nahm, er doch Halt machte vor dem
Hinweis, dal3 auch auf die Vorstellungen des Hofes Ricksicht genommen werden
multe.

Mit dem Weimarer Spielplan strebte Goethe vor allem ,Vielseitigkeit®, ein bewuf3t
gewahltes Kontrastprogramm, an.*®® In bezug auf August Wilhelm Schlegels bereits
erwahnten ,lon* verlieh er einer weiteren wichtigen Intention Ausdruck: ,[...] Gbrigens ist
das Stuck fur gebildete Zuschauer, denen mythologische Verhaltnisse nicht fremd sind,
vollig klar, und gegen den Ubrigen, weniger gebildeten Teil erwirbt es sich das
padagogische Verdienst [Hervorhebung der Verf.], dal} es ihn veranlal3t, zu Hause
wieder einmal ein mythologisches Lexikon zur Hand zu nehmen [...].<*%
Bemerkenswerterweise fragt Goethe sich nicht, ob ein solches Lexikon tatséchlich in
jedem Haushalt vorhanden ist respektive aus welchen Grinden dem
héchstwahrscheinlich nicht so war. Demnach wird die Tatsache, daf3 Bildung zum
damaligen Zeitpunkt keineswegs ein Allgemeingut war, Uberhaupt nicht thematisiert,
obwohl Goethe selbst die Heterogenitat des Weimarer Publikums, welches nicht nur aus
den von Jena hertiberkommenden Studenten, sondern auch aus Angehdrigen des
Hofes wie einfachen Bulrgern besteht (er trennt die ,gebildeten Zuschauer® vom
,weniger gebildeten Teil*), anerkennt.®®’ Ob das Auseinanderfallen des Publikums in
mehrere streng voneinander zu scheidende Lager schon zur Erfassung der diversen
Erwartungshaltungen ausreichend ist, ist damit noch langst nicht ausgemacht. Vielleicht
ist es u. U. sogar noch komplizierter. So scheint es denkbar, daf3 ein und derselbe
Zuschauer an einem Abend ,bloRR* Zerstreuung geboten bekommen méchte, an einem
anderen aber sehr wohl von seiten der Inszenierung gefordert werden will.3*® Die

384 Vgl. GA, Bd. 14, S. 64.

385 Ebenda, S.67 und S. 69.

386 Ebenda, S. 67.

387 Eng mit diesem Aspekt verknipft ist die Tatsache, dald das Theater nicht nur die
literaturgesellschaftlich wirksamste Instanz im 18. Jahrhundert war, sondern gleichzeitig, vor Einfihrung
der Schulpflicht (Stichwort: Preuf3isches Allgemeines Landrecht ALR 1794), die vornehmste Instanz der
Bildung und Erziehung, vgl. beispielsweise in diesem Zusammenhang: Gotthold Ephraim Lessing: Werke.
Vierter Band. Dramaturgische Schriften. — Minchen 1973, S. 258-262 [Hamburgischen Dramaturgie, 6.
Stiick]. Diese Ausgabe kinftig zitiert als HLA mit Bandnummer und Seitenzahl; Oellers, Schiller.
Geschichte seiner Wirkung, hier S. 326; entsprechend charakterisiert Gerhard Schulz Goethe als
.Buhnenpadagoge”, Die deutsche Literatur zwischen Revolution und Restauration, Bd. I, S. 559; ein
beredtes Zeugnis Uber die mangelnde Disziplin, mit welcher sich die Theaterleitung immer wieder
konfrontiert sah, liefert etwa Johann Christian Lobe mit seiner Schilderung einer durch einen betrunkenen
Dirigenten gehandikapten ,Turandot“-Probe, bei der Goethe, offenbar aus Verérgerung, von seinem Platz
aus ,jupiterte*: ,Schafft mir doch den Schweinehund aus den Augen!®, vgl. J. C. L.: Die Probe von
Turandot. Eine Goethe-Erinnerung. In: Schatzgraber 7 (1928), S. 14-18, hier S. 18.

388 Selbst dann gilt freilich Bohlers skeptisches Resiimee, vgl. Bohler, Die Zuschauerrolle in Schillers
Dramaturgie, S. 292f.: ,Ob allerdings der zeitgendssische wie auch der spatere Zuschauer sich durch die

106



grundsatzlichen Frage, ob man erst ein Lexikon in die Hand nehmen muf3, wenn man
vorhat, ins Theater zu gehen, fuhrt zuriick auf die vollkommen andere Funktion, welche
das Theater um 1800 innehatte.*® Dahinter verbirgt sich nicht zuletzt der Umstand, dafi
Schiller und Goethe, hierin durchaus noch der literarischen Tradition der Aufklarung
verpflichtet, es als ihre Aufgabe begriffen, die Zuschauer zu belehren, mithin als Schuler
zu betrachten.®*® Das Weimarer Theater wagte einen Spagat insofern, als Schiller etwa

Technik einer solchen dramaturgischen Rezeptionsvorgabe im beabsichtigten Sinn beeinflussen lief3, ist
eine andere Frage.”

389 Markus Krause (s.0.) sieht dies im Nexus mit der damalige nahezu ausschlie3lich durch die Theater
abgedeckten Unterhaltungsfunktion. Hinzu kommt jedoch, was Goethe wie Schiller offenbar, zumindest
an dieser Stelle, wenn nicht allgemein, zu wenig in inre Uberlegungen mit integrieren, namlich — mit
Bourdieu zu sprechen -, wie sehr das ,[...] Theater [...] noch in seinen am starksten gereinigten Versionen
Tréger einer sozialen Botschaft bleibt, und nur auf der Grundlage einer unmittelbaren, tiefverwurzelten
Ubereinstimmung mit den Werten und Erwartungen des Publikums ,ankommt* [...].%, vgl. Bourdieu, Pierre:
Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. Ubersetzt von Bernd Schwibs und
Achim Russer. — Frankfurt am Main 1987, hier S. 42.

390 Diesen Aspekt verfolgt Helmut Koopmann in seinem Beitrag ,Dichter, Kritiker, Publikum. Schillers und
Goethes Rezensionen als Indikatoren einer sich wandelnden Literaturkritik.* In: Unser Commercium. —
Stuttgart 1984, S. 79-106, vgl. hier besonders S. 92-100; Koopmann behandelt hier die ,Dioskuren” in
deren Funktion als Kritiker. Ich vertrete die These, dal vieles, was Koopmann Uber Schiller als Kritiker
herauspréapariert, auch auf den Weimarer Theaterschaffenden, zumindest am Beginn seiner Tatigkeit,
noch zutrifft, siehe etwa S. 93: ,[...] Mit dem Begriff des Volkes kommt zu Schillers Unwillen [fir Goethe
gilt das Entsprechende, Anm. der Verf.] ein Faktor in das literarische Kréftespiel hinein, den es bislang
nicht gab, jedenfalls nicht in dem Sinne, dal3 er Wertqualitaten und MaRRstabe héatte abgeben kdnnen, da
Publikum allenfalls in der Form des Kenners oder des gemeinen Mannes existierte: ersterem brauchte
nichts bewiesen zu werden, da er mit Criticus und Schriftsteller auf einer Ebene stand, letzterer war
Erziehungsobjekt, an das die Mal3stabe der Aufklarung angelegt werden konnten.[...]* [Hervorhebung der
Verf.]; als Belege hierfir mogen stellvertretend Schillers Briefe an Goethe vom 15. Mai 1795 respektive
vom 25. Juni 1799, vgl. Briefwechsel Schiller-Goethe, hg. von Emil Staiger, S. 104 bzw. S. 770 gelten:
»[---] Das Publikum hat nicht mehr die Einheit des Kinder-Geschmacks und noch weniger die Einheit einer
vollendeten Bildung. Es ist in der Mitte zwischen beiden, und das ist fir schlechte Autoren eine herrliche
Zeit. [...]" bzw. ,[...] Was der Sammler [Goethes Aufsatz ,Der Sammler und die Seinigen®“, Anm. der Verf.]
fur eine Wirkung machen wird, bin ich in der Tat neugierig. Da man einmal nicht viel hoffen kann zu bauen
und zu pflanzen, so ist es doch etwas, wenn man auch nur tiberschwemmen und niederreil3en kann. Das
einzige Verhaltnis gegen das Publikum, das einen nicht reuen kann, ist der Krieg, und ich bin sehr dafr,
dal auch der Dilettantism mit allen Waffen angegriffen wird. Eine &asthetische Einkleidung [...] wirde
diesem Aufsatz [Uber den Dilettantismus, der (bedauerlicherweise) im Stadium des ,Schemas' stecken
blieb, Anm. der Verf.] freilich bei einem geistreichen Publikum den gréf3ern Eingang verschaffen, aber den
Deutschen muR man die Wahrheit so derb sagen als méglich [...].“ [Kursive Hervorhebung der Verf.]
Schiller sieht sich demnach, ganz wie Koopmann es beim Kritiker Schiller offenlegt, in der Rolle eines
Lehrers; speziell mit dem Zuschauer beschéaftigen sich die beiden folgenden Arbeiten: Peter Schmidt,
BlUhnenanweisungen, arbeitet hierbei eine These heraus, Schiller habe bei seinen Sticken das Telos
verfolgt, die Zuschauer unter keinen Umstanden ,mit Zufalligkeiten und Nebendingen, mit Leerem und
Unbedeutendem” zu belasten, sondern statt dessen diese vielmehr zu lenken, wobei vor ihnen ,die
dramatische Konstellation®, inshesondere ,die Verknlipfung der Begebenheiten“ dergestalt entfaltet
werden solle, daf’ ein ,Kausalnexus* entstiinde, welcher den Protagonisten in einer Lage présentiere, in
der er ,nicht mehr handeln* kénne, jedoch gleichwohl ,unter dem Zwang des Schicksals eine
Entscheidung treffen“ misse, vgl. Schmidt, hier S. 290; Michael Bohler konstatiert zunachst, durchaus
ahnlich wie Koopmann, die diversen Rezipiententypen, denen Schiller sich gegeniiber sah, vgl. Die
Zuschauerrolle in Schillers Dramaturgie, hier speziell S. 277ff., um daran anschlieRend seine These zu
entfalten: ,Wie Schiller in seiner eigenen Theaterpraxis den Widerspruch zwischen der Notwendigkeit der
Zuschauerlenkung und der Aufgabe der Zuschaueremanzipation zu lésen versucht®, ebenda S. 280,

107



nicht geneigt war, das Publikum bei dessen Streben nach ,kulinarischer Passivitat bzw.
Erholung im von Schiller abgelehnten Sinne“**! zu bedienen oder zu unterstiitzen,
Goethe aber zweifellos, wie bereits weiter oben erwahnt, ,[daflr] [...] sorgte [...], daf3 die
unterhaltende Literatur im Spielplan einen relativ groBen Raum einnahm.“*%? |hre
Botschaft war freilich eine ganzlich andere als diejenige der Aufklarung: Denn neben
dem — heute eher elitar erscheinenden — Bildungsanspruch, bei dem mindestens noch
die Frage anzufligen ware, ob das Theater Zuschauer bildet oder bereits gebildete
Zuschauer erwartet, legte Goethe aullerdem Wert darauf, dem Publikum den
Gegensatz zwischen der Theaterwelt und der realen, den Spielcharakter,
vorzufilhren.®*® Es ging folglich nicht darum, den Rezipienten eine konkrete
Verhaltensregel zu empfehlen. Zu diesem Zweck wurden bewul3t Stiicke gewahlt, die
entweder durch die zeitliche (bei antiken Werken) oder durch die r&dumliche Distanz
Abstand zum Gewohnten hielten. In der Méglichkeit zur Distanzierung mag auch der
Grund dafir liegen, warum Goethe Sticke, in welchen Masken - z. B. bei Terenz'
.Brudern“ oder bei , Turandot* - vorkommen, so schatzte. Fur die Zukunft wiinschte sich
der Direktor lediglich ein weiteres Fortschreiten auf dem bisher eingeschlagenen Weg.

Noch im Januar 1802 nahm Schiller die Bearbeitung von Goethes ,Iphigenie auf Tauris*
auf.3®* Hier anderte nun Schiller nach allem, was man zu diesem Projekt zu wissen
glaubt, seine Bearbeitungsmethode, indem er - nach ,ablehnenden Kritiken und [der]
kihle[n] Zuriickhaltung Goethes" bei der ,Egmont“-Bearbeitung - ,zu einer neuen,
vertieften Auffassung vom Wesen der Theaterbearbeitung tiberhaupt**® gelangte: Bei
.iphigenie”, die am 15. Mai 1802 zum ersten Mal gespielt wurde und deren Weimarer

unternimmt Bdhler anhand der ,Braut von Messina“ zu zeigen, vgl. besonders S. 282-287. Schiller erweist
sich, was seine Auffassung des Publikums anlangt, jedoch durchaus selbstkritischer, differenzierterer
Analysen fahig als es die 0.g. Stelle des Briefwechsels mit Goethe vermuten 1alt — in der Vorrede zur
.Braut von Messina“ (1803) findet sich folgende Passage, Fricke/Gopfert, Bd. I, S. 815-823, hier S. 815:
,ES ist nicht wahr [...], daf3 das Publikum die Kunst herabzieht; der Kinstler zieht das Publikum herab, und
zu allen Zeiten, wo die Kunst verfiel, ist sie durch die Kinstler gefallen. Das Publikum braucht nichts als
Empféanglichkeit, und diese besitzt es. Es tritt vor den Vorhang mit einem unbestimmten Verlangen, mit
einem vielseitigen Vermogen. [...]*

391 So die Formulierung bei Hans-Jochen Marquardt, Asthetik der Emanzipation, hier S. 55.

392 Vgl. Eckehard Catholy, Bihnenraum und Schauspielkunst, hier S. 145.

393 Vvgl. GA, Bd. 14, S. 69; Zu beachten ist weiterhin, dal} Goethes und Schillers Reformbemihungen
keineswegs aufs Theater beschrankt bleiben, sondern u. a. auch bei Zeitschriftenprojekten feststellbar
sind, vgl. dazu besonders: Brandt, Helmut: ,Die ,hochgesinnte’ Verschwérung gegen das Publikum.”
Anmerkungen zum Goethe-Schiller-Bundnis. In: Unser Commercium. Goethes und Schillers
Literaturpolitik. Herausgegeben von Wilfried Barner, Eberhard Lammert, Norbert Oellers. - Stuttgart 1984.
(=Veroffentlichungen der Deutschen Schillergesellschaft Bd. 42), S. 19-35.

394 Schon vor seiner Tatigkeit fur das Theater hat Schiller Ubersetzt - so Teile aus ,Virgils* ,Aeneide"
(1780 bzw.1791/92) und zwei Stiicke des Euripides: ,Iphigenie in Aulis* sowie ,Die Phonizierinnen®
(1788), doch die Ubersetzungen gelten als sehr frei, vgl. Fricke/Gopfert, Bd. Ill, S. 959. Auffiihrungen
dieser Ubersetzungen waren nie vorgesehen. Beziiglich der beiden ,Iphigenien“-Dramen gibt es auch
eine Rezension Schillers, vgl. Fricke/Goépfert, Bd. V, S. 942-970.

395 Vgl. Borcherdt in seinem Kommentar, NA, Bd. 13, S. 296; siehe auch: Rudloff-Hille, S. 197 sowie
Fricke/Gopfert, Bd. I, S. 966f..

108



Buhnenfassung als verschollen gilt, nahm er lediglich Streichungen vor. Gleiches galt
wabhrscheinlich fur Goethes ,Stella“, deren Bearbeitung fur das Jahr 1803 angenommen
wird. Aufgefiihrt wurde sie in Weimar zuerst am 15. Januar 1806.%%° Diese Streichungen
waren vor allem notig, um die Prasentation an einem Theaterabend zu gewé&hrleisten.
Borcherdt nennt als Richtwert die Lange von 2000 Versen.**" Der Eingriff in den Inhalt
fiel deutlich geringer aus als bei den friheren dramaturgischen Arbeiten, dennoch halt
Borcherdt es fiir verfehlt, diese Leistung zu unterschatzen.®*® Die Verschiebungen von
inhaltlichen Ansatzen sind jedoch grundsatzlich das Ergebnis von Kirzungen, falls sie
aus dramaturgischen Grinden bendétigt werden. An solchen Stellen unterscheidet sich
Schillers Tatigkeit deshalb kaum von der eines anderen Dramaturgen. Rudloff-Hille
kommt daher zu folgender Einschatzung der sich an die ,Turandot“-Bearbeitung
anschliel3enden dramaturgischen Arbeiten Schillers: ,Die tGibrigen Buhnenbearbeitungen
und Ubersetzungen Schillers haben zwar den Weimarer Spielplan bereichert und sind
auch von einigen anderen Theatern gespielt worden. Eine weiterreichende Bedeutung
fur Drama und Theater haben sie nicht erlangt.**®  Zwischen diesen beiden
letztgenannten Bearbeitungen - der ,Stella® und der ,Iphigenie” - lag die Arbeit an der
.Braut von Messina“, die in die Zeit von Mitte August 1802 und dem 1. Februar 1803 fiel.
Die Urauffihrung des ,Trauerspiels mit Choéren* war am 19. Méarz 1803. Dieses Stiick
scheint Schillers extremste Antwort auf den die Bihnen beherrschenden Naturalismus
sowie zugleich seine ambitionierteste Anndherung an die griechische Tragddie.

Bei diesem wie bei dem folgenden Schauspiel ,Wilhelm Tell* bestand zudem,
héchstwahrscheinlich wegen der inzwischen erworbenen buhnenpraktischen Sicherheit,
keine Notwendigkeit mehr, noch eine Blhnenbearbeitung vorzunehmen, so gesehen
profitiert der als Dramaturg tatige Dramatiker von seiner untergeordneten Arbeit in ganz
praktischer Weise.

Im darauffolgenden Monat verschlechterte sich Schillers gesundheitlicher Zustand, was
zum vorlaufigen Aufschub eigener Dramenprojekte fuhrte. Doch nach wie vor verfigte
die Weimarer Buhne Uber zu wenige Komddien, die den Ansprichen Goethes und
Schillers entsprachen, so daR sich Schiller zur Ubersetzung zweier Lustspiele des
franzésischen Dramatikers Louis Benoit Picard (1764-1828) entschlof3. Dabei handelte
es sich zum einen um das Prosastick ,Encore des Ménechmes" mit dem deutschen
Titel ,Der Neffe als Onkel”, zum anderen um das in Alexandrinern abgefal3te Stiick
.Médiocre et rampant le moyen de parvenir‘, das Schiller unter dem deutschen Titel

396 Vgl. ebenfalls Fricke/Gopfert, Bd. lll, S. 966 sowie Rudloff-Hille, S. 197.

397 Vgl. NA, Bd. 13, S. 294.

398 Ebenda, S. 297. Ob es sich bei bekannten Frankfurter und Berliner Bihnenmanuskripten um die
~Stella“-Bearbeitung Schillers handelt, scheint fraglich, vgl. NA, Bd. 14, S. 337f. und Fricke/Gopfert, Bd. I,
S. 966.

399 Vgl. Rudloff-Hille, S. 197.

109



.Der Parasit* in Prosa Ubersetzte. Auf der Weimarer Bihne gezeigt wurden sie am 18.
Mai respektive am 12. Oktober 1803.%%°

Ende August 1803 begann Schiller den ,Wilhelm Tell, seine letzte eigenstandige
Theaterarbeit, die am 17. Marz 1804 Premiere feierte. Danach kam es ,nur“ noch zu
einer kleinen dramatischen Arbeit, deren Einordnung und Stellenwert in das Schillersche
Gesamtwerk noch nicht abschlieBend geklart scheint.*®® AnlaRlich der Ankunft Maria
Paulownas, der frisch angetrauten Frau des Erbprinzen Karl Friedrich, in Weimar,
entstand fir den 12. November 1804 das casualdramatische Werk ,Die Huldigung der
Kinste.*

Da ihm Weimar und sein Theater zu einengend erschienen, trug Schiller sich
zwischenzeitlich mit dem Gedanken, nach Berlin Gberzusiedeln, wo Iffland den Dichter
mit einem verlockenden Angebot umwarb, er distanzierte sich, eventuell aufgrund seiner
von ihm realistisch und damit als akut lebensbedrohlich diagnostizierten weit
fortgeschrittenen Krankheit aber wieder von diesem Plan.

Die Ubersetzung von Jean Baptiste Racines 1677 erschienener Tragodie ,Phadra“
dauerte circa vier Wochen - von Mitte Dezember 1804 bis Mitte Januar 1805. Neben
dem begrenzten Budget, welches es zu bertcksichtigen galt, und dem
Publikumsgeschmack muf3ten, wie anhand der Intervention des Herzogs, welcher
dieses Stick gegenuber dem von Schiller favorisierten ,Britannicus auf der Blhne
winschte, also zudem die Erwartungen des Hofes erfullt werden. Die avisierte
Autonomie der Kunst stieR folglich an ihre Grenzen.**? Ein kompromiRloser Bruch mit
dem ,Alten”, dem Kiitisierten fand nicht statt, die Nutzung der franzésischen Tragotdie
als bloRe Durchgangsstation auf dem Weg zu einem neuen Theater, erscheint,
vorlaufig, als eine nicht in die Tat umgesetzte lllusion. Dennoch war Schiller, wie im
entsprechenden Kapitel zu begrinden sein wird, daran andert auch seine Phéadra-
Bearbeitung nichts, weit weniger Klassizist als Goethe es in dieser Phase war.

In  den unmittelbaren Nexus seiner Dramaturgenaufgabe gehort das letzte
abgeschlossene Werk, welches Schiller im Auftrag des Hofes binnen vier Tagen
ausarbeitete. Ihm selbst galt das fur den 12. November 1804 geschriebene ,lyrische

400 Vgl. zu diesen Stlicken die ausfuihrliche Anmerkung bei Rudloff-Hille, S. 427.

401 Zuletzt hierzu, neben Alts Besprechung in Schiller, Bd. Il, Hofe, Gerhard vom: Die Verkiindigung des
w=asthetischen Staats im hofischen Theater. Zu Schillers lyrischem Spiel Die Huldigung der Kunste. In:
Schiller und die héfische Welt. — Tubingen 1990, S. 168-183; erstaunlich und verwundernd ist dabei die
Tatsache, daf3 das umfassende Schiller-Handbuch diesem Werk kein eigenes Kapitel widmet.

402 Dieses Phanomen laf3t sich nicht nur in Weimar und nicht nur um 1800 feststellen, so konstatiert
beispielsweise Andrea Heinz fiir das Hoftheater zu Coburg und Gotha und den von ihr untersuchten
Zeitraum 1827-1918 ganz lapidar eine ,Abhangigkeit des Spielplans von politischen Ereignissen* aller Art:
Heinz, Andrea: Qualitative Spielplanforschung. Neue Moglichkeiten der Theatergeschichtsschreibung am
Beispiel des Hoftheaters zu Coburg und Gotha (1827-1918). — Heidelberg 1999. (=Jenaer germanistische
Forschungen N. F. Bd. 4), S. 19; eine andere mogliche Erklarung fiir die Anderung von Schillers Planen,
weg vom ,Britannicus®, wird im ,,Phadra“-Kapitel noch zur Sprache kommen.

110



Spiel* ,Die Huldigung der Kinste“, mit welchem die russische Frau des Erbprinzen Karl
Friedrich, Maria Paulowna, in ihrer neuen Heimat auf dem Theater empfangen wurde,
als lediglich ,flichtige Arbeit‘, ,Machwerk, ,kleines Vorspiel“, ,Werk des Moments.“**®
Die Sekundarliteratur verhalt sich zu diesem Werk extrem und zwar insofern als sie sich
entweder Schillers Verdikt anschliel3t oder die Bedeutung des Dramoletts Gberbewertet,
indem sie darin sein ,asthetische Testament* erblickt.*®* Die folgenden Uberlegungen
verstehen sich eher als additiv denn als antagonistisch zu den bisher vorliegenden
Interpretationen, was nicht zuletzt durch den Umstand erklart werden kann, dal3 keiner
der bisherigen Interpreten diese Kasualdramatik in den hier anhangigen Konnex der
dramaturgischen Arbeiten stellt, wobei Peter-André Alt zurecht darauf hinweist, wie
wenig fremd Schiller die Gelegenheitsdichtung war.*® Es braucht so gesehen
keineswegs den im ungefahren verbleibenden Hinweis auf sicherlich in spateren Jahren
maogliche Einflisse Caldérons, um diese Arbeit plausibel in das Gesamtwerk integrieren
zu konnen.*®® Haufig wird die autointertextuelle Relation zwischen der von 1795
datierenden Schrift ,Uber die asthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von
Briefen“ und dem Festspiel thematisiert.*®” Mit Luserke scheinen allerdings Zweifel an
einer zu engen Verknipfung beider angezeigt.*® Der Anfang ist bekannt: Seitens
Goethe wird an Schiller der Wunsch heran getragen, ihm die Begrii3ung der russischen
Prinzessin auf dem Weimarer Theater abzunehmen*®® und Schiller ist schnell bereit,
dieser Aufgabe nachzukommen, zwischen dem vierten und achten November 1804

403 So Schiller in Briefen an Christian Gottfried Kérner vom 21. November 1804 (Briefwechsel, hg. von
Berghahn, S. 338f.), an seinen Verleger Johann Friedrich Cotta (1764-1832) vom 13. Dezember 1804
respektive vom 1. Marz 1805 sowie an Wilhelm von Humboldt vom 2. April 1805, siehe hierzu besonders
den Kommentar in: Friedrich Schiller Dramen IV. Hg. von Matthias Luserke. — Frankfurt am Main 1996,
S.851-876, hier S. 852-860.

404 Contra aufR3ert sich Benno von Wiese: Friedrich Schiller, S. 781, pro Karl Hoffmeister: Schillers Leben,
Geistesentwicklung und Werke. 5. Teil. — Stuttgart 1842, S. 120, vgl. Luserke, Kommentar, S. 865.

405 Siehe Alt, Bd. I, S. 587, Bd. I, S. 223f.; nicht nur Schiller war die Gelegenheitsdichtung nicht fremd,
mdochte man hinzuftgen, denn in Goethes Gesamtwerk stellt sie gleichfalls eine kontinuierliche Gré3e dar,
vgl.: Stockhorst, Stefanie: Fiurstenpreis und Kunstprogramm: sozial- und gattungsgeschichtliche Studien
zu Goethes Gelegenheitsdichtungen fur den Weimarer Hof. — Tubingen 2002.(=Studien zur deutschen
Literatur Bd. 167)

406 Entgegen der Ansicht Gerhard vom Hofes, Die Verkundigung des ,asthetischen Staats’, hier vor allem
S. 181-183; Schillers, wohl auf Goethes EinfluR zurlckzufiihrende, Wandlung bei der Ein- und
Wertschatzung des spanischen Dichters, soll damit nicht grundsétzlich in Frage gestellt werden, siehe
hierzu auch NA, Bd. 42, S. 352, S. 667 (samtlich Gries' Stellungnahmen); neben dem ins Auge gefal3ten
Bezug auf Caldéron nennt Luserke, ohne Angabe von Grinden, Pindars 14. Ode als mdglichen
Referenztext Schillers, vgl. Friedrich Schiller, Dramen IV, Kommentar S. 852.

407 Zuerst von Christa Vaerst-Pfarr, auf die vom Hofe hier mehrfach hinweist, vgl. vom Hofe, S. 170,
schlieBlich auch von vom Hofe selbst, hier S. 179-181, bei ihm bildet dies jedoch nur einen Teilaspekt.
408 Luserke, Friedrich Schiller, Dramen IV, wortlich, S. 867: ,Und ob [...] noch eine Arbeit aus dem Jahre
1805 an die verabschiedeten frilheren Positionen [der ,Asthetischen Briefe, Anm. der Verf.] nahtlos
anzuknipfen in der Lage ist, muf3 zumindest als Problemfrage bewuf3t bleiben.”

409 Vgl. beispielsweise Korners Brief an Schiller vom 18. Dezember 1804, Briefwechsel Schiller-Kérner,
hg. von Berghahn, S. 341.

111



entsteht die Gelegenheitsarbeit, an der heutige Rezipienten interessiert, ob sie einen
poetisch-poetologischen Wert besitzt und worin dieser bestehen kénnte. Der Erwartung
des Hofes, ein Widmungsspiel zu liefern, wird entsprochen, nicht zuletzt, weil das Sich-
nicht-Entziehen-Kénnen solchen Auftragen bereits eingeschrieben ist, mdglicherweise
aber auch, weil Schiller, durchaus geschickt, die Aufgabe mit einer Gegenaufgabe
beantwortet, denn der ,Chor der Kinste* macht nicht von ungeféahr Station bei den mit
den Vorkehrungen der BegriRung der kinftigen Landesherrin befal3ten ,Landleuten®:
Wahrend die Letztgenannten den ,Orangenbaum®, symbolisch fur die gleichfalls aus
einer fremden Region stammende Maria Paulowna, pflanzen, verbunden mit der
Hoffnung, er mdge gedeihen und Frichte tragen, d. h. sie mége sich hier einleben und
wirken, betreten der ,Genius* und die ,sieben Goéttinnen* die Szene, um zu
konkretisieren, in welcher Weise sie an der neuen Statte wirken solle:

Wir kommen von fernher,

Wir wandern und schreiten

Von Volkern zu Vélkern,

Von Zeiten zu Zeiten,

Wir suchen auf Erden ein bleibendes Haus.

Um ewig zu wohnen

Auf ruhigen Thronen,

In schaffender Stille,

In wirkender Flle,

Wir wandern und suchen und findens nicht aus. (Fricke/Gopfert, Bd. Il, S. 1084f.,V. 41-50)

Der Verfasser nutzt hier die Buhne und die Kinste appellativ, um fur die mazenatische
Unterstutzung zu werben. So gesehen, ist dieses Dramolett, insbesondere ab der
gerade zitierten Stelle, zugleich ein Drama Uber die Kunst selbst, mithin Metatheater.
Gesucht wird, so der Genius und der Chor der Kinste, ein ruhiger Ort, fern von Krieg,
.Hark* und ,Wahn* (Fricke/Gopfert, Bd. II, S. 1085, V. 55) mit fur die Kinste
zuganglichen, nicht verbildeten ,Menschen“ (ebenda, V. 62), die geeignete Schiler
abgeben. Die Funktion der Kiinste bestiinde darin, die Landleute zu bilden:

Hirten, euch ist nicht gegeben,

In ein schones Herz zu schauen!

Wisset, ein erhabner Sinn

Legt das Grof3e in das Leben,

Und er sucht es nicht darin. (Fricke/Gopfert, Bd. Il, S. 1087, V. 124-128)

112



- und die langst mit der Kunst Vertraute mit dieser an den noch unbekannten Ort zu
binden:

Nicht alles ist ihr fremd in diesem Land,
Mich wird sie wohl und mein Gefolge kennen,
Wenn wir uns ihr verkiindigen und nennen. (ebenda, V. 144-146)

Doch die Fiurstin gibt nicht nur das Vorbild fir die einfachen Landleute ab, sie erhalt
zusatzlich, in sublimer Form, selbst einen Kursus. Denn Schiller bleibt nicht dabei
stehen, auf die Verwiesenheit auf (finanzielle) Hilfe des Hofes, der potentiellen neuen
GoOnnerin anzuspielen, sondern er fuhrt anschlieRend vor, was als gelungene Folge
davon entstehen kann. Auf diesen letzten Teil, in welchem die Firstin selbst geman der
Didaskalien angesprochen wird (vgl. ebenda, S. 1087) mochte ich mich nun
konzentrieren.

Nachdem sich die sieben Kiinste — Architektur, Skulptur, Malerei, Poesie, Musik, Tanz,
Schauspielkunst - einzeln vermittels eines jeweils typischen ,Attributs” erst zu erkennen
gegeben, wobei lediglich die Poesie aufgrund ihrer unendlichen Stoff- wie Formftlle kein
solches mit sich fuhrt*® und anschlieBend sich selbst vorgestellt und charakterisiert
haben, kommt es zum Finale:

ARCHITEKTUR: Die Saule soll sich an die Saule reihn.
SKULPTUR: Der Marmor schmelzen unter Hammers Schlagen.
MALEREI: Das Leben frisch sich auf der Leinwand regen.

MUSIK: Der Strom der Harmonien dir erklingen.

TANZ: Der leichte Tanz den muntern Reigen schlingen.
SCHAUSPIELKUNST: Die Welt sich dir auf dieser Buhne spiegeln.
POESIE: Die Phantasie auf ihren méchtgen Fligeln

410 Entsprechend heil3t es (Fricke/Gopfert, Bd. Il, S. 1089, V.187-197, hier V. 192-194): ,[...] Was die
Natur tief im Verborgnen schafft,/ Mu3 mir entschleiert und entsiegelt werden,/ Denn nichts beschrankt die
freie Dichterkraft [...].“ - Eine komplementéare Charakterisierung der Poesie entfaltet Schillers Gedicht ,Das
Méadchen aus der Fremde® (1796), wobei die Ausgangslage durchaus der der ,Huldigung der Kinste*
vergleichbar scheint, da die Poesie in Gestalt eines ,schonen und wunderbaren Madchens" in ein ,Tal* zu
.-armen Hirten“ hinabsteigt und durch ihr seltenes Auftreten ,alle Herzen* ,weitet', ihre Gaben, die ,[i]n
einem andern Sonnenlichte,/ [iln einer glucklichern Natur entstanden, verteilt. Eine Deutung kdnnte
dahingehen, daf3 Poesie sich nicht immer einstellt und daR einfache Menschen wie Hirten und Landleute,
,Naive* und ,Unverbildete* empfanglicher fur die Botschaft der Poesie sind, vgl. Fricke/Gopfert, Bd. I, S.
407f.; vgl. zum ,Méadchen aus der Fremde" als einem ,schwebend vieldeutigen Text* mit ,enigmatischer
Deutungsoffenheit* Norbert Mecklenburg: Das Madchen aus der Fremde. Uber kulturelle und poetische
Alteritat und das interkulturelle Potential von Dichtung. In: Zeitschrift fir deutsche Philologie 108,2 (1989),
S. 263-279, hier S. 279.

113



Dich zaubern in das himmlische Gefild! (Fricke/Gopfert, Bd. I, S. 1090, V. 234-241)411

Gegen Peter-André Alts Hierarchisierung der Kiinste*?, die somit wiederum die
konsequent verfolgte Verbindung von den asthetischen Briefen zu diesem
Festspieldramolett prasupponiert, sprache die gerade hier betonte charakteristische
Eigenart einer jeden einzelnen Kunst, welche die Eigenverantwortlichkeit braucht, um
eine passende Ergdnzung zu den anderen involvierten Kinsten zustande zu bringen.
So gesehen ginge es nicht um Profilierung gegeniiber anderen, keineswegs aber um
Nivellierung, sondern um Erganzung, Auffacherung, Komplementaritat. Schillers Vision
impliziert nicht Hierarchie, sondern Verséhnung, Verzahnung, Synthese der Kinste. Fur
ein reibungsloses intermediales Spiel auf dem Theater, fur ein intermediales
Zusammenspiel ware Alts Interpretation eher abtraglich, weil dergestalt die ,Krafte"
schwerlich ,schon vereint* sowie, laut Regieanweisung, ,sich umfassend“ strebten
(Fricke/Gopfert, Bd. Il,, S. 1090, V. 247f.). Mit seiner von leichter Hand entworfenen
Theaterutopie hat Schiller vielleicht kein ,asthetisches Testament“**® verfat, es im
nachhinein als ein theaterpraktisches, dramaturgisches Verméchtnis zu lesen, ist jedoch
durchaus maoglich. Die Rolle der neuen Firstin bestiinde demnach darin, dieses hier in
idealer Form prasentierte Zusammenspiel zu allererst einmal moéglich zu machen, zu
fordern, indem sie die Voraussetzungen, die zu einer solch nahtlosen Ensembleleistung
notig sind, schafft oder, noch besser, aus ihren Mitteln schaffen la3t, ohne selbst
einzuwirken, ohne zu fordern. Denn die Furstin wird zwar direkt angesprochen (nach
V.146), bekommt aber innerhalb des Festspiels weiter keinen Raum fir ein
eigenstandiges Agieren, d. h. sie bleibt kontemplativ, eine Antwortmdéglichkeit wird
ausgespart.

Mit der Erwahnung der Kooperation mit dem dem Gottinger Hain angehdrenden Dichter
und Ubersetzer Johann Heinrich VoR (1751-1826) an Shakespeares ,Othello®, welche
er nicht bis zum SchluR verfolgen konnte, kommt der Uberblick tber Schillers
dramaturgische Tatigkeit, zu ihrem vorlaufigen Ende, Schillers Anteil an dieser
Buhneneinrichtung ist noch klarungsbedurftig.

Manches spricht inzwischen dafir, da Schiller auf Goethes rigide Theaterleitung
mildernd, beschwichtigend gewirkt haben mag.*** Wobei grundsatzlich angemerkt

411Triftiger als die 0. g. Bezugstexte scheint ein engerer Zusammenhang mit Humboldts ,Ueber die
gegenwartige franzgosische tragische Buhne* zu sein, da hier die Engfuhrung von Schauspielkunst, Musik,
Tanz und Malerei, die Schiller vorfiihrt, explizit hergestellt wird.

412 Alt, Schiller, Bd. I, S. 589. Sicherlich zurecht weisen sowohl Alt als auch vom Hofe zudem auf die
Bedeutung von Benjamin Hederichs mythologischem Lexikon fur das Dramolett hin.

413 Vgl. vom Hofe, hier S. 170, er zitiert an dieser Stelle Karl Hoffmeister.

414 So schreibt Oellers in seiner Dissertation, S. 324f., Schillers Tod sei ,auch auf dem Theater eine
deutliche Zasur“; als ein Beispiel fir Schiller weniger wohlwollend gesonnene Stimmen, die ihm einen
Anteil dennoch nicht bestritten haben, sei Adam Muller erwahnt, der Schiller lediglich eine gegentiber
Goethe inferiore Rolle zubilligen wollte, siehe Schiller, Zeitgenosse aller Epochen, Bd. I, S. 144ff.. [...]

114



werden sollte, da? Klaus Schwind und Dieter Borchmeyer einander diametral
entgegengesetzte Rekonstruktionen von Goethes Intendanz entwerfen. Borchmeyer
nimmt dabei Goethe gegen etwaige Kritik in Schutz, indem er die Gegenpartei in
MiRkredit zu bringen trachtet.*'> Was sich, wie oben schon einmal erwéhnt, in bezug auf
die ,Regeln fiir Schauspieler* ereignete*®, namlich die eindeutige, uneingeschrénkte
Parteinahme pro Goethe, laRt sich unter geanderten Vorzeichen in Hinsicht auf die
Schauspielerin Karoline Jagemann, die beinahe so etwas wie eine ,Reizfigur* genannt
werden kénnte, nachvollziehen.*'” Doch der Reihe nach: Wahrend Borchmeyer fiir jede

Schiller [hat] auf den Fortgang der Kunst in Deutschland gewirkt, wie wenige andere. Er ist die
notwendige Mittelstufe geworden, auf der sich, nicht ohne eigentimlichen Genul3 die Nation zu ihrem
Meister, zu Goethen erheben kann. [...] mehr Verkindiger, als eigentlicher Vermittler des poetischen
Geistes hat er Hoffnungen kinftiger Schoénheit und Kunst allenthalben erweckt, oft in dem Wahn, sie
selbst befriedigend zu erfiillen, 6fter mit bescheidener, liebenswiirdiger Ergebung in die Unerreichbarkeit
des Genius, der vor ihm herleuchtete.”; vgl. hierzu besonders Schwind, ,Man lache nicht!®, S. 72
respektive S. 77f. und die betreffende Stelle NA, Bd. 39,1, S. 68, Nr. 73a.

415 Borchmeyer, ,Saat, von Gothe gesaet’, S. 267, bezeichnet den mutmaflichen Verfasser, Carl
Wilhelm Reinhold, der ,dingfest gemacht worden sei* (S. 264), als handele es sich um einen Téter,
dessen Pamphlet Borchmeyer den Titel seines Aufsatzes liefert. Er war zeitweise am Weimarer
Hoftheater engagiert, bevor er anschlieBend an diese Zeit in seiner ,Streitschrift* ,das ganze Weimarer
Ensemble durch[hechelt]* (S. 266f.) und spater Philosophie studierte (inklusive Promotion), u.a. als
.Zweifelhaftes Subjekt” (S. 267), des weiteren attestiert er ihm ,darstellerisches Unvermogen® (S. 264),
sieht ihn als ,dupierten Einzelganger (S. 281), d. h. er verwendet einige Mihe darauf, Reinhold auf
ganzer Linie zu diskreditieren, vgl. z. B. S. 268: ,Keiner der scharfen Richter Reinholds vergif3t es, zu
erwahnen, dafl} der Autor des ,zersetzenden' Pamphlets urspriinglich Zacharias Lehmann hief3, woraus
man denn seine Konsequenzen ziehen mag. Was der Vorname Zacharias namlich ahnen laft: Reinhold
alias Lehmann war ein 1777 in Hamburg geborener Jude, der freilich mit 22 Jahren zum Christentum
Ubertrat, den verdachtigen Zacharias gegen Carl Wilhelm vertauschte und schlieR3lich auch einen neuen
Familiennamen annahm.” Diese, vorsichtig formuliert, zumindest miRverstandlichen oder zweideutigen
Wendungen sollten in einer wissenschaftlichen Abhandlung keinen Platz haben, zumal Borchmeyer ein
Experte ist, kundiges ,Portrait einer Epoche”, so der Untertitel der Studie zur ,Weimarer Klassik®, langst
als ein Standardwerk gilt. Angesichts der Tatsache, dal3 er selbst Reinholds Schrift als ,Parodie”
klassifiziert, stellt sich erst recht die Frage, warum die vorliegende Tonlage angeschlagen wird. Doch
Parodie und Original auseinander zu dividieren, I0st die untersuchte Frage nur zum Teil. Aus dem
Hinweis, keiner der von Borchmeyer angefuhrten Forscher ,von Julius Wahle bis Hans Knudsen® (S.
267f.) unterlasse die Information der Religionszugehérigkeit Reinholds, 1aRt sich Gbrigens mindestens
ebenso konzis schluf3folgern, diese seien ihnrem Gegenstand nicht unvoreingenommen begegnet, sei es
aus Grunden der ausgepragten Goethe-Verehrung, sei es aus subliminalem Anitsemitismus oder einer
Mischung der genannten Aspekte; ganz anders als Borchmeyer ordnet Schwind die Vorkommnisse um
Reinhold ein, vgl. S. 86ff..

416 Wobei dann doch zu bedenken ist, da? die gegeniiber der Goetheschen Regeln kritisch Eingestellten
oder heutige Leser nicht von vorne herein im Unrecht sein missen, wenn sie etwa auf die Paragraphen
41 und 42 hinweisen, vgl. HA, Bd. 12, hier S. 256f., die durchaus den Eindruck des Uberreglementierten
entstehen lassen konnten, was Borchmeyer, ,Saat, von GOthe geséaet®, auch einrdumt, vgl. S. 282;
Borchemeyer halt dagegen, die Regeln seien ein ,theatergeschichtliches Geriicht*, so ein Teil des
Aufsatztitels (also S. 261), fur das Eckermann, nicht Goethe verantwortlich zeichne (S. 282), was den
Verdacht aufkeimen lassen koénnte, die tatsachlichen ,Regeln“ béten eben doch noch genug
Angriffsflache, abzuglich aller parodistischer Uberzeichnungen, denn Borchmeyer kommt zu dem
Ergebnis, bei den ,Regeln* habe man ein ,Anfangertraining” vor sich (S. 274), um ,Vorschriften, die nichts
als Fingertibungen sein wollen“ (S. 276), ganz so, als sei eine weitere Inschutznahme angezeigt.

417 Schwind, ,Man lache nicht!“, S. 111, faf3t es so zusammen: ,[...] die nach Lesart der Goethe-Literatur
,herrschsiichtige’ Caroline Jagemann [so noch Brauneck, Die Welt als Biihne, Zweiter Band, S. 754, Anm.

115



MalRnahme Goethes Verstandnis zeigt, sieht Schwind dessen Rolle nicht
uneingeschrankt positiv und ordnet seine Machtposition kritisch ein.**8

Das virulente Interesse an Schillers Bearbeitungen seitens anderer Theater bleibt
unbestritten, zweifelhaft scheint mir jedoch Alts daran geknupfte These, ,das Weimarer
Repertoire* habe ,rasch stilpragend” gewirkt, was sich aus ,der Haufigkeit, mit der
auswartige Hauser Stiicke aus dem Spielplan“ geordert hatten, ableite.**° Die Tatsache,
daR groRe andere ,Hauser" eine baldige Ubernahme von bearbeiteten Stiicken Schillers
anstrebten, bedeutet keineswegs, dal? die Art und Weise der Inszenierung damit
gleichfalls importiert wurde. Im Gegenteil verhélt es sich vielmehr so, daf3 Iffland zwar an
jedem von Schiller lieferbaren Stiick Interesse bekundet, es auch auf der Berliner Bihne
umsetzt (,Macbeth” lehnt er bekanntlich zuerst ab), jedoch wohl kaum in gleicher Art
und Weise, wie dies in Weimar geschieht, schliel3lich gilt dieses Theater als Hochburg
des seitens Goethe wie Schiller perhorreszierten ,Naturalism* schlechthin.*?® Iffland
seinerseits weicht indes in einigen Punkten seiner ,Fragmente lber einige wesentliche
Erfordernisse fur den darstellenden Kinstler auf der Bihne* vielleicht gar nicht so sehr
von der Weimarer Linie ab, wie man zunachst*** zu vermuten geneigt sein kénnte.
Beispielsweise beruft sich Iffland auf ,Hoftanzmeister Mereau“ als Vorbild fur den
Schauspieler.*?> Damit scheint er, lediglich gemessen am eben zitierten Text, nicht allzu
weit entfernt von dem, was Humboldt 1799 Uber das franzosische zeitgenossische
Theater aus Paris vermeldete und was eminenten Einflu3 auf Goethes Klarung seiner
diesbeziiglichen Uberlegungen und deren Umsetzung auf der Weimarer Biihne besaR,
schlie3lich beobachtet dieser im in dieser Hinsicht vorbildhaften ,[...] franzdsischen

der Verf.], [die] in der Verstragodie den Weimarer Stil pflegte [...] [w]ahrend sie sich in der Oper und im
Lustspiel Uber Goethes Theaterarbeit — in ihren ,Erinnerungen‘ auf ihre Ausbildung bei Iffland in
Mannheim pochend — mokierte [...].“ Goethe kann sicherlich nicht als innerhalb der Weimarer Hierarchie
Benachteiligter gelten. Daf3 er sich an Jagemanns Einflu auf Carl August storte, zeigt nur ein weiteres
Mal, wie viel besser es wére, wenn frau sich die Kalamitat, vermeintlich nur aufgrund der privaten
Beziehung diesen EinfluR ausiiben zu kénnen, grundsatzlich und buchstablich vom Leib hielte. Klar ist
immerhin, daR Goethe seine guten Kontakte bei der Ausiibung seiner Amter gleichfalls kaum geschadet
haben dirften. Ob Jagemann ihren Einfluf3 nicht auch vielleicht deshalb geltend machte, weil sie an der
einen oder anderen Stelle gute Argumente fur ihre Sicht gehabt haben kénnte, sollte als Frage weiter
verfolgt werden. Schlief3lich galt ihre Ausbildungsstelle in Mannheim unter Iffland, die Rede war sogar von
der ,Mannheimer Schule®, als diejenige, die pragend fir die Schauspielentwicklung im deutschsprachigen
Raum war, vgl. Heeg, Das Phantasma der natirlichen Gestalt, hier z. B. S. 399.

418 Vgl. Schwind, S. 68: Goethes ,Machtstellung in jenem Theater” sei ,mit dem Begriff des ,Intendanten’
eigentlich nur sehr unzureichend beschrieben®, da er ,in einer Weise Regeln und Gesetze, wie sie nur
einem ,Kultur-Minister* im absolutistischen Kleinstaat zur Verfligung“ stiinden, vgl. ebenda, S. 76f, S. 79f..
419 Alt, Bd. Il, hier S. 394.

420 Wobei Goethe sich gleichfalls Uber die Leipziger Buhne anlaRlich einer dort von ihm besuchten
Vorstellung negativ vernehmen laRt, das Ph&nomen entsprechend weiter verbreitet zu sein schien.

421 Zumal nach Oellers' Klassifikation der parallel existierenden Schauspiel- respektive Theaterkonzepte,
vgl. S. 96 dieser Arbeit.

422 Siehe hierzu August Wilhelm Iffland und Johann Gottfried Seume: Uber Schauspieler und
Schauspielkunst. Hg. von Kurt Béwe. — Dresden 1954, hier etwa S. 34, S. 87.

116



Schauspiel zugleich den Mahler, den Bildhauer und den pantomomischen Tanzer
[..]““*® Entgegen Goethes Rezeption wendet sich Iffland, als ein Vertreter des
Naturalismus wahrgenommen, welchem haargenau das Vergessen des Publikums zur
Last gelegt wird, dezidiert gegen ein Spiel, dem man das Wissen um die Anwesenheit
von Zuschauern nicht anmerkt, ja er dehnt seine Verhaltensregeln auch auf das Leben
unabhangig von der Bihne aus:

Der Schauspieler muf3 sich zu allen Zeiten so nehmen und halten, als wenn das Parterre gegenwartig
ware. Da man das bessere Behenmen um sein selbst willen stets zu besitzen wiinschen muf3, so wird
niemand sagen, dafl3 durch diese Achtsamkeit Zwang in das Leben gebracht werde. Auch ist es nur der

Uble Wille und die ganz entschiedene Tragheit, welche Einwendungen dieser Art machen. [...] 424

Iffland steht dariiber hinaus, von seinen schriftlich niedergelegten Uberlegungen ,Uber
korperliche Beredsamkeit® her betrachtet, fir ein eher zurickgenommenes,
minimalistisches Spiel, das bestimmt wird von ,Ruhe” sowie einer ,Klarheit des
Ausdrucks*:

Nur auf die unverbrauchte freie Leinwand kann der Maler sein Gemalde auftragen — nur eine ruhige
Gestalt, welche die Gewalt Uber sich besitzt, nicht mehr sagen zu wollen, als die Sacher fordert, ist des

deutlichen, wirksamen Ausdrucks f;aihig.425

Eine deutliche Abweichung zum Weimarer Theater ergibt sich andererseits bei der
Benennung des Vorbildes, bei dem Iffland die von ihm geforderten schauspielerischen
Fahigkeiten zur Deckung gebracht sieht: Friedrich Ludwig Schrdder, der tatsachlich nie
am Weimarer Hoftheater gastierte und somit auch keinerlei fachliche Spuren
hinterlassen konnte, obwohl dies durchaus erwiinscht und ins Auge gefal3t worden
war*?®, verkorpert gemaR Iffland alle Eigenschaften des souveran agierenden

Schauspielers.*?’

423 Wilhelm von Humboldt, Ueber die gegenwartige franzésische tragische Bihne. Aus Briefen. In:
Propylaen. Eine periodische Schrift. Hg. von Johann Wolfgang von Goethe. Einfihrung und Anhang von
[Hans-] Wolfgang Frhr. von Lohneysen. Erster, zweiter und dritter Band. — Stuttgart 1965, S. 778-821, hier
S. 778f..

424 Iffland,, S. 45ff..

425 Ebenda, S. 88ff..

426 Vgl. Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger, S. 614, 616f., 620ff., 688f.,
691, 697ff., 701.

427 August Wilhelm Iffland und Johann Gottfried Seume, hier S. 93f.: ,Der darstellende Kunstler muf3 also
ganz vorziglich seine Gestalt und sein Gesicht zur Ruhe gewohnen. Diese Ruhe, welchen tiefen,
unausléschbaren Eindruck macht sie noch heut' bei Schréders Erscheinung!

Da ist Belebung des Vortrags, ohne irgendeine Verzierung, lebendige Beredsamkeit der hdchst wirdigen
Haltung, ohne irgend etwas zuviel oder zuwenig in der Zutat der Bewegung. Kein Kunstler ist mit solcher
Gewalt Herr des hohen, idealischen, des leidenschaftlichen, furchtbaren Ausdrucks, wie Schréder — und

117



Ruft man sich zusatzlich die erwahnten prozentualen Anteile der dramaturgischen
Arbeiten ins Gedachtnis, ergibt sich ein realistischeres Bild. Gemessen an Schillers
kurzer Lebens- und Tatigkeitszeit in Weimar laf3t sich schluf3folgern, dal3 er in knapp
zehn Jahren doch eine stupende Wirkung hinterlassen hat, was seinen nahezu
gleichberechtigten Platz neben Goethe auf dem Theaterplatz bis heute rechtfertigt.*®
Bis auf die bis heute noch, wenn auch selten, aufgeflhrte ,Turandot‘-Bearbeitung
besitzen die anderen dramaturgischen Arbeiten, daran besteht kein Zweifel, inzwischen
lediglich noch historische Bedeutung, ganz im Unterschied zu den eigenen Dramen, die
bis heute einen kontinuierlichen Bestandteil des Theaterrepertoires bilden.**

Schmalern mul3 dies ihre Bedeutung innerhalb der Literatur- respektive
Theatergeschichte in keiner Weise, neben vielen anderen Grinden nicht zuletzt
deshalb, weil sie Schillers eigenstandige dramatische Entwicklung ergdnzend mit
nacherzéhlen und erhellen kénnen, wie auch die Dramen méglicherweise im einen oder
anderen Fall dazu beitragen, die vorliegenden Bearbeitungen anders zu sehen als
bisher. Im nun anschlielenden dritten Teil werden alle dramaturgischen Arbeiten im
einzelnen naher betrachtet und ihre intertexualitdtstheoretische Einordnung versucht.
Intermediale sowie interdisziplindre Aspekte werden dabei integriert.

zu allen Zeiten hat niemand so wenig wie er, von diesem unibertrefflichen Ausdruck die Spuren in das
birgerliche Leben ubertragen. [...]*; unbestritten bleibt gleichzeitig Ifflands abweichende Haltung in bezug
auf Verstragodie respektive Ritualisierung (s.0.). Festhalten laft sich damit aber, daR Schillers
Spielvorlagen, an denen viele Hauser Interesse zeigten, unabhangig davon, ob das Weimarer Konzept
der Inszenierung (was eher nicht der Fall war, folgt man Schwind, Man lache nicht, S. 78), der
Schauspielerfihrung, gut geheilRen wurde oder nicht, fur die Bihne tauglich, umsetzbar waren, vgl.
weiterhin Schwind, hier S. 80: ,Das Weimarer Theater erschien auRerhalb Weimars keineswegs fir
jedermann als asthetischer Mittel- oder Gipfelpunkt der damaligen Theater-Welt.”

428 So sieht Jutta Linder in Schiller zwischen 1796 und 1805 den ,[...] dichterischen Motor der Weimarer
Hofbiihne, Asthetische Erziehung, hier S. 84; ebenso ordnet Peter-André Alt Schillers Bedeutung ein,
siehe Bd. Il, hier S. 394, dies gilt auch unabhé&ngig davon, daf3 Schiller in Weimar moglicherweise nie zur
Ganze heimisch gewesen ist, vgl. Friedrich Schiller. Dargestellt von Pilling, Schilling, Springer (2002),
beispielsweise S. 65, S. 75.

429 Vgl. Koster, S. 283-287.

118



Wirde man einmal die samtlichen Kritiken Uber eines und dasselbe dieser Werke [gemeint: Schillers
Buhnenbearbeitungen, Anm. der Verf.] addiren, so wirde sich héchst wahrscheinlich ergeben, dal3 jede
Anderung, welche Schiller vorgenommen, ihre Gegner und ihre Verteidiger gefunden hat. [...]

[ll. Die Buhnenbearbeitungen

1. Simplifizierung durch Politisierung - Schillers ephemere Einrichtung von
Goethes ,Egmont” am 25. April 1796

Zu dieser so unverbindlichen wie treffenden Einschatzung der Leistungen Schillers
beziglich seiner dramaturgischen Arbeiten fir das Weimarer Hoftheater in der Zeit von
1796 bis 1805 gelangt Albert Koster, der Nestor der Theaterwissenschaft und bisher der
einzige, der eine umfassende Darstellung dieses Ausschnitts der Schillerschen Tétigkeit
vorgelegt hat, bereits 1891.431 Zu den Kritikern der Schillerschen Bearbeitung zahlte
nicht zuletzt Goethe selbst, der sich an verschiedenen Stellen und in unterschiedlichen
Zusammenhdngen mit dessen Veranderungen auseinandersetzte, so vor allem
mehrfach mit der abgeanderten Schlu3szene: ,Wegen der letzten Erscheinung
Klarchens sind die Meinungen geteilt; Schiller war dagegen, gcgr Autor dafir; nach dem
Wunsche des hiesigen Publikums darf sie nicht fehlen. [...]“  Die deutlich formulierte
Kritik deckt sich mit dem Bericht Friedrich de la Motte-Fouqués Uber ein Geprach mit
Goethe am 3. Dezember 1813:

[...] Indem ich nun wéhrend des heitern Gespraches tUber Egmont vorziiglich auch die letzte Erscheinung
Klarchens als tréstende Freiheitsgéttin hervorgehoben hatte, sagte Goethe lachelnd: ‘Ja, und stellen Sie
sich vor, just das wollte man mir friiherhin abdisputieren, wenigstens fir die theatralische Darstellung.Und
sogar mein lieber Schiller war mit dabei und liel3 als damaliger Lenker der hiesigen Schauspiele die
Erscheinung bei der Auffihrung auch wirklich fort.’ [...] ‘Eure Exzellenz konnte das unmdglich mit ansehn,’
sagte ich. ‘Zufallig war ich damals just in llmenau,’ erwiderte er. ‘Aber Sie haben recht, mit angesehn hatt

. ) . 433
ich es auf keine Weise.'[...]

Diesen  stellvertretend  zitierten  negativen  Stimmen  bezlglich  Schillers
Dramaturgentatigkeit stehen jedoch auch positive AuRerungen gegeniber. Witold

430VgI. Koster, Albert: Schiller als Dramaturg, Beitrdge zur deutschen Literaturgeschichte des
achtzehnten Jahrhunderts. - Berlin 1891, S. 283f..

431Vgl. Borcherdt, Hans Heinrich: Kommentar NA Bd. 13, S. 291-361, hier bes. S. 296-302.
432VgI. Goethe, ,Uber das deutsche Theater (1815); vgl. Ingenkamp, hier S. 837.

433g0weit vorerst Friedrich de la Motte-Fouqué Uber sein Besuch der ,Egmont“-Auffihrung am 1.
Dez. 1813 und sein Gespréach hieriiber mit Goethe zwei Tage spater im Haus Johanna Schopenhauers.
Auf dieses Gesprach wird noch zurtickzukommen sein.

119



Barewicz kann sich zwischen dem Original und der Bearbeitung nicht recht entscheiden,
in seinem Aufsatz ,Goethes Egmont in Schillers Bearbeitung® (1892) ergreift er mal flr
den Autor, mal fir den Dramaturgen Partei. Das ,sowohl in der Anlage des
Hauptcharakters wie in seiner dramatischen Composition ganz verfehlt[e]* Sttick wurde
bei seinem Bearbeiter ,eine originelle Schoépfung” des [m]it einem unleugbaren
theatralischen Instinct* begabten Schiller. An anderer Stelle heil3t es dagegen, Schiller,
fur den ,[...] es [...]" bei seiner gesamten Dramaturgentatigkeit in Weimar ,nur galt,
technische Schwierigkeiten bei den bereits fertigen Dramen zu tUberwinden [...]*, habe
seine ,Ausruhestunden* ,zu derartigen Arbeiten” genutzt.434

Klingt Barewicz’ Feststellung, Schiller habe ,in den Verlauf der dramatischen Handlung
[...] nach seinem Sinne* eingegriffen, eher neutral, so fallt Sigrid Siedhoffs Urteil umso
deutlicher lobend aus, indem sie betont, ,wie schwierig Schillers Aufgabe und wie
einmalig seine Leistung war.” Sie konkludiert: ,[...] Es fallt nicht schwer, zu dem Schluf3
zu kommen, dafd Schiller d e r Vorlaufer heutiger Produktionsdramaturgen ist.“435

Diese einleitenden Zitate illustrieren das Problemfeld, um das es im folgenden geht.
Dabei werden unterschiedlichste Fragen aufgeworfen. Der Reihe nach lie3en sie sich
hier in etwa so formulieren: Was macht die BiUhnenbearbeitung eines Dramas
erforderlich? Worin besteht der Sinn respektive der Unterschied zwischen einem
Theaterstiick, dem Hypotext, und der daraus hervorgehenden Biuhnenbearbeitung,
einem Hypertext? Wie verhdlt es sich dabei mit dem Problem der Autorschaft, der
intentio auctoris bzw. der Eigenstandigkeit des jeweiligen Werkes, der intentio operis?
Gibt es klar voneinander zu trennende notwendige und nicht-zwingende Eingriffe in den
Hypotext? Falls ja, was bedeutet dies fur die produktionsésthetische Bewertung der
Schillerschen Arbeit am ,Egmont*? Welche rezeptionsasthetischen Konsequenzen
ergeben sich aus heutiger Sicht aus der Lektire von Original und Bearbeitung?

434VgI. Barewicz, Witold: Goethes Egmont in Schillers Bearbeitung. In: Sprawozdanie. Dyrekcyi
C. K. Lwowskieco Gimnazyum. Za Rok Szkolny 1892. - We Lwowie 1892, S. 3-38, hier S. 5f., S.12:
~Zuvorderst handelte es sich darum, das Drama den Anforderungen der fur eine Vorstellung bestimmten
Zeit, des Bihnenraumes und des Geschmackes des Publicums anzupassen. Mit einem &usserlichen
Zurechtschneiden begniigte sich Schiller jedoch nicht, sondern er griff auch Gberall in den Verlauf der
dramatischen Handlung ein, um sie nach seinem Sinne mit einer festen und sicheren Hand zu fuhren. [...]
Die Riicksicht auf die Biihne zwang ihn auch in der Okonomie des Dramas weitgreifende Anderungen
vorzunehmen. Wo die Handlung nur langsam vorrtckt oder in die Situationshilder sich zersplittert,
mussten die Scenen concentriert werden. [...]* [Hervorhebungen der Verf.] Mindestens mif3verstandlich
formuliert ist Olaf Schwarz' einer ersten Orientierung dienender Artikel zum vorliegenden Stiick im
Dramenlexikon des 18. Jahrhunderts, Hg. von Heide Hollmer und Albert Meier. — Miinchen 2001, hier S.
78ff.: ,Die funf Akte des von Goethe selbst als >historisches Drama< apostrophierten Prosatrauerspiels
entstanden in zeitlich [...] und literaturgeschichtlich [...] divergenten Arbeitsphasen. Schillers massive Kritik
(1788) ging in die Umarbeitung von 1796 ein [...].“, der manchem den falschen Schlu3 nahelegen kdnnte,
Goethe habe selbst die Bearbeitung vorgenommen.

435VgI. Siedhoff, Sigrid: Der Dramaturg Schiller. ,Egmont“. Goethes Text - Schillers Bearbeitung.
- Bonn 1983.(=Mitteilungen zur Theatergeschichte der Goethezeit Band V1), S. 308f..

120



Die vorliegende Untersuchung will versuchen, diesen Fragen nachzugehen. Sinnvoll
scheint es dabei, den Blick zunachst auf das Original, seine Entstehung und Rezeption
zu richten. Im Anschlufd daran wird im Bemuhen um die grél3tmégliche Parallelisierung
der Hypertext untersucht, um die Art und das Ausmal3 der Abweichungen zwischen dem
.rrauerspiel in funf Aufzigen* und der daraus hervorgegangenen ,Untergattung
dramatischer Gestaltung“436 transparent herauszuldsen.

Goethe liefert Uber die schwierige Entstehungsgeschichte des ,Egmont” in zahlreichen
Briefen, aber auch in seinen autobiographischen Schriften, namentlich ,Aus meinem
Leben. Dichtung und Wahrheit" sowie ,ltalienische Reise" wertvolle Zeugnisse.437 Nicht
zuletzt aus der langen Entstehungszeit von Oktober 1775 bis September 1787 ergeben
sich die vielfaltigen Schwierigkeiten bei der Epochenbestimmung zwischen Sturm und
Drang und Klassik.438 Generische Zuordnungsprobleme bestehen dagegen nicht: Das
Stick ist eindeutig als Tragodie, freilich keine rein klassische, definiert, da das
gemischte Personal - von der Kaisertochter Margarete von Parma Uber den Landadel
samt ihrer Bediensteten, Uber die Biurger und Handwerker bis hin zum Schreiber
Vansen - als klarer Beweis fur die Sturm-und-Drang-Provenienz gelten kann.439
Aufgrund der historischen Quellen, die Goethe laut ,Dichtung und Wahrheit* akribisch

436Vgl. Borcherdt in seinem Kommentar, NA Bd. 13, S. 294.

437VgI. Johann Wolfgang von Goethe. Werke. Hamburger Ausgabe in 14 Banden. 10.,
durchgesehene Auflage 1994. - Minchem 1998, kinftig zitiert als HA mit Bandnummer und Seitenzahl,
hier HA Band 11, S. 366f., S. 373, S. 382, S. 394, S. 431ff., S. 458 - die Zeitspanne erstreckt sich hierbei
vom 9. Juli bis zum Dezember 1787, ,recht véllig fertig geworden” ist ,Egmont“ am 5. September 1787 in
Rom, die Korrespondenz danach enthalt bereits erste Reaktionen insbesondere Charlotte von Steins, die
interessanterweise bei Klarchen ,eine Nuance zwischen der Dirne und der Géttin“ vermif3t, worauf Goethe
von Angelica Kauffmanns Interpretation des Dramas, die sehr in seinem, Goethes, Sinne ist, berichtet,
vgl. hierzu die bereits genannten Textstellen der Italienischen Reise, S. 431f. und S. 458f.; in Dichtung
und Wabhrheit erwéhnt er sein sich vom ,G6tz* unterscheidendes Produktionsverfahren - ,und zwar nicht
wie den ersten ,G6tz von Berlichingen® entstand ,Egmont” ,in Reih und Folge, sondern ich griff nach der
ersten Einleitung gleich die Hauptszenen an, ohne mich um die allenfalsigen Verbindungen zu
bekimmern. [...].“ [Hervorhebungen der Verf.], vgl. HA, Bd.. 10, Dichtung und Wahrheit, 19. Buch, S.
170f.; vgl ebenda, 20. Buch, S. 176, S. 181.

438y/g|. Geschichte der deutschen Literatur vom Barock bis zur Klassik. Von Werner Kohlschmidt.
2. Auflage. Mit 112 Abbildungen. - Stuttgart 1981 (= Geschichte der deutschen Literatur von den
Anfangen bis zur Gegenwart Band Il), S. 779-782; so auch Siedhoff, Der Dramaturg Schiller, hier S. 49;
anders sieht es Claudia Stockinger, die Schiller attestiert, seine ,’konsequente’ Bearbeitung mache die in
struktureller Hinsicht ,romantischen’ Tendenzen von Goethes Egmont rickgangig“, vgl. Stockinger,
Schiller und das romantische Drama, hier S. 222f. Mir scheint hinter diesen unterschiedlichen
Epochenzuschreibungen der Sturm und Drang-Kontext der anhand der Entstehungsgeschichte sicherlich
unspektakularere, aber triftigere Zusammenhang. Gemeinsam ist beiden die hier nicht bestrittene
antiklassische Direktion, welcher Schillers Eingriffe aus diversen Griinden klar entgegenwirken wollen.

439%/g|. Wiese, Benno von: ‘Egmont’ als Tragddie. In: Ders.: Die deutsche Tragédie von Lessing
bis Hebbel. - Hamburg 61964, S. 86ff..

121



studiert und welchen er sein Interesse an der dann abgeénderten Haupt- 4und Titelfigur
zu verdanken hat kann es dartber hinaus als Geschichtsdrama gelten.

Sein zahlreiches und wie erwéhnt gemischtes Personal laf3t Goethe in funf Akten mit
dreizehn Szenen an acht voneinander zu unterscheidenden Ortlichkeiten auftreten
(ArmbrustschieRen, Palast der Regentin, Birgerhaus, Platz in Brissel, Egmonts
Wohnung, Culenburgischer Palast - Wohnung des Herzogs von Alba, Stral3e,
Gefangnis), es wirden dabei, spielte man nach dem Original, insgesamt zwolf
Szenenwechsel notwendig. Die Exposition vollzieht eine Annaherung an den
Protagonisten mittels der polyperspektivischen Schilderung seines Wesens. Die
Soldaten und Birger kommen wéahrend des Armbrustschiel3ens Uber die ungeteilte
Bewunderung von Graf Egmonts Schiel3kiinsten sehr rasch auf die unldngst neu
geordnete niederlandische Regierung unter Philipp II., als integrative, einende
Erscheinung ihres Gespraches erweist sich hierbei Egmont: ,Hoch! dem groRen Egmont
hoch! und abermal hoch! und abermal hoch!” (HA, Bd. 4, S. 374). Die Regentin beurteilt
denselben nlchterner, mit weitaus weniger Euphorie, ihre an Machiavell gerichtete
Sentenz lautet schlicht: ,Es sind noch andere, [...] Manner, die ich schatzen und tadeln
muf3.” (S. 380) Was sie Egmont anlastet, ist ,,Gleichgltigkeit und Leichtsinn“ (ebenda).
Aus dem spateren Dialog Egmont - Oranien (2,2) ist bekannt, dal3 sie dies keinesfalls
nur hinter Egmonts Ricken tut (S. 402). Sie geht noch viel weiter: ,Untersuch es genau:

440Vgl. Anm. 9; vgl. Erlauterungen und Dokumente. Johann Wolfgang von Goethe. Egmont. Hg.
von Hans Wagener. - Stuttgart 1985, S. 39: Goethes Quellen sind Emanuel van Meteren: HISTORIA,
Oder Eigentliche vnd warhaffte Beschreibung aller firnehmen Kriegshandel/Gedenckwirdigen
Geschichten vnd Thaten/ so sich in Niderlandt [...] zugetragen haben (z.B. Arnheim 1604) sowie
Famianus Strada: DE BELLO BELGICO. DECAS PRIMA (-1578) (z. B. Rom 1640); Schiller nutzte neben
diesen beiden fiur seine ,Geschichte des Abfalls der vereinigten Niederlande” (1788) freilich eine weitaus
groRere Anzahl an Quellen, vgl. hierzu Fricke/Gopfert, Bd. IV, S. 1018f., allerdings kann bereits an dieser
Stelle festgestellt werden, dall sich aus dieser Tatsache keinerlei dramaturgische und auch
dramentheoretische Konsequenzen ergaben, die tber die bereits in Schillers Rezension des ,Egmont*
zutage getretenen Differenzen beider Dichter hinausgingen, auf die im Zusammenhang der Rezension
noch naher eingegangen wird.

441Vgl. Zahn, Peter: Das Geschichtsdrama. In: Formen der Literatur in Einzeldarstellungen. Hg.
von Otto Knorrich. 2., Uberarbeitete Auflage. - Stuttgart 1991, S. 123-135, wobei der ,Egmont* hier
zwischen zwei verschiedenen Kriterien des nicht eindeutig bestimmbaren Geschichtsdramas oszilliert:
zwischen der ,Verarbeitung“ einer historischen Begebenheit* und der ,Benutzung historischer Gestalten
zum Zwecke des Zeigens“, vgl. Zahn S. 124; vgl. zudem: Neubuhr, Elfriede: Einleitung. In:
Geschichtsdrama. Hg. von Elfriede Neubuhr. — Darmstadt 1980. (=Wege der Forschung Bd. 485), S. 1-37,
hier S. 5, die daflir pladiert, den Terminus ,nicht einzuengen, um auch vom Stoff her ,unhistorische’
Dramen, die aber Geschichtsdeutung geben, als Geschichtsdramen bezeichnen zu kénnen.” - Schiller,
.Uber Egmont, Trauerspiel von Goethe®. In: Allgemeine Literatur-Zeitung vom 20. 9.1788, subsumiert
Egmont unter die Charakterdramen, eine Untergattung des Geschichtsdramas, vgl. Zahn, S. 123; Ganz
selbstverstandlich deklariert Hans-Jirgen Schings ,Egmont* zum Geschichtsdrama, vgl. Schings, Hans-
Jurgen: Freiheit in der Geschichte. Egmont und Marquis Posa im Vergleich. In: GoetheJb 110 (1993), S.
61-76, hier S. 62; dagegen problematisiert Christoph Michel die Einordnung des ,Egmont* als
Geschichtsdrama: C. M: Sinnbildstil — Kulissenzauber. Zur kontroversen Rezeption des ,Egmont“-
Schlusses. In: Spuren, Signaturen, Spiegelungen. Zur Goethe-Rezeption in Europa. Hg. von Bernhard
Beutler u. a. — KéIn 2000, S. 77-92, hier S. 88f..

122



an dem ganzen Ungluck, das Flandern trifft, ist er doch nur allein schuld.” (S. 382) Kaum
ist das Egmont-Bild des Rezipienten ein wenig relativiert, erhalt die tiefe Verehrung
durch ,Klares* Schwarmerei neue Nahrung: ,Ach, was ist’s ein Mann! Alle Provinzen
beten ihn an und ich in seinem Arm sollte nicht das glucklichste Geschopf von der Welt
sein?* (Szene I, 3, S. 385) versetzt sie der Mutter, die ihre Tochter gern an
Brackenburgs Seite und damit zukinftig wohl versorgt wuiRte, in der sich
weiterspinnenden Diskussion noch hinzuflgend: ,Es ist keine falsche Ader an ihm. Seht,
Mutter, und er ist doch der groRe Egmont. Und wenn er zu mir kommt, wie er so lieb ist,
so gut! [...] so nur Mensch, nur Freund, nur Liebster.” (S. 386). Klarchen erscheint an
dieser Stelle Ubrigens ganz als einfaches, kleinblrgerliches Madchen, das einem
Grafen, der ihr die Ehre zuteil werden |a3t, sich fur sie zu interessieren, keinen Korb
geben kann, diese Ehre ist fur sich schon genug. Die Sympathielenkung zugunsten des
Protagonisten, um den allein sich alles zu drehen scheint, mag damit ein wenig illustriert
worden sein - an ihr andert sich bis zum Ende des dritten Aktes nichts, auch bei der
EinfUhrung weiterer dramatis personae, nichts. Die Handlung kreist um den Prinzen von
Gaure, er ist das Thema des Dramas. So, als Ganzheit mit einem Zentrum, will Goethe
es seinem Publikum n&her bringen, so sehen es einige Zeitgenoiaen, namentlich Karl
Philipp Moritz oder auch Caroline Herder (vgl. HA, Bd. 4, S. 621f.).

Und doch werden bereits bei der bloRen Sichtung des ersten Aktes Zweifel Uber diese
Ganzheit mitsamt seines Mittelpunktes wach, ,vielleicht hilft [hier ja] ein zweites Lesen*:
Die Niederlander driicken Beflrchtungen tber ihre kinftigen Lebensbedingungen mit
der neuen Regierung, wovon nicht weniger als ihr nationales ldentitatsgefihl, ihre
Lebensqualitdt abhangt (vgl. stellvertretend Soest, Szene I, 1, S. 372), ihre freie
Religionsaustbung wird von den ,vierzehn neuen Bischofsmuitzen“ bedroht (ebenda, S.
3741.). Die Regentin rasoniert Uber die ,richtige” Politikstrategie, zumal sie die Einwande

442y/g. insbesondere Goethes umstandliche Einlassung in der Italienischen Reise, HA, Bd. 11, S.
458f.:"[...] da muf3t’ ich dann lesen, dal einige Szenen flr zu lang gehalten wiirden. Ich dachte nach,
hatte sie aber jetzt nicht zu verkirzen gewuf3t, indem so wichtige Motive zu entwickeln waren. Was am
meisten [...] tadelnswert schien, war das lakonische Vermachtnis, womit Egmont sein Klarchen an
Ferdinand empfiehlt. [...] Ich [...] dachte zwei Stunden den Gang des Stiickes, die Charaktere, die
Verhéltnisse durch und konnte nichts finden, das ich abzukirzen hatte. Wie gern moht’ ich euch alle
meine Uberlegungen, mein Pro und Contra schreiben, sie wiirden ein Buch Papier fillen und eine
Dissertation liber die Okonomie meines Stiickes enthalten. [...]*.Analog idiosynkratisch seine Reaktion auf
Schillers differenzierte Rezension in seinem Brief an Herzog Carl August von Sachsen-Weimar-Eisenach
vom ersten Oktober 1788: den ,sittlichen Teil*, welchen Schiller lobt, hat der Rezensent ,gar gut
zergliedert”, den ,poetologischen”, welchen er kritisiert, hatte er sinngemaf besser anderen lberlassen,
vgl. Goethes Aufsatz ,Uber das deutsche Theater* (Feb. 1815), in HA, Bd. 4, S. 628. - Martus bemerkt
dazu treffend: ,Fir Goethe erscheint die Analyse von Ganzheit als Frage der Perspektive, wobei die
Perspektive immer auch als polemisches Instrument zur Installierung eines neuen Paradigmas dient: Wer
die Ganzheit eines zu verteidigenden Kunstwerks nicht erkennt, sieht es einfach nicht richtig an.”
Steffen Martus: Sinn und Form von Goethes Egmont. In: GoetheJb 115 (1998), S. 45-61, S. 48. Siehe
dazu besonders die ,Rede zum Shakespeares-Tag" (1771), HA, Bd. 12, S.224-227, hier speziell S. 225,
Zeile 10-19.

123



ihres Bruders gegen ihren Weg der ,Gite", der ,Nachsicht* (S. 377) geradezu
prophetisch antizipiert, sie vermag an gar nichts anderes mehr zu denken: ,Nichts kann
mich ergetzen, nichts mich zerstreuen; immer sind diese Bilder, diese Sorgen vor mir*
(ebenda). Wahrenddessen vertreibt Egmont sich seine Zeit mit ,Gesellschaften,
Gastmahle[n] und Gelage[n]“, hélt ,Scherzreden” und erlaubt sich den Streich mit
,neuen Livreen“, auf deren Armel er in Weinlaune ,Schellenkappen” und ,Narrenkutten*
hat aufndhen lassen (vgl. I, 2 , S. 381 resp. Il, 2, S. 400). Nebenbei bemerkt:
Mdoglicherweise halt Egmont sich, was Margarete anbetrifft, doch zu viel zugute.
Innerhalb ihrer zwei Auftritte (I, 2; 1ll, 1) gibt es keine Textstelle, die Egmonts
Vermutung, die Regentin habe ,fast Liebe* fur ihn empfunden (V, 2, S. 439), stitzen
kbnnte. Seine Einschatzung kénnte dann einmal mehr seinen ihn allerdings lange
tragenden Hang zur Selbstiberschatzung beweisen, schlie3lich &3t sich auch
Sympathie zwischen den Geschlechtern ohne gleichzeitige erotische Komponente
vorstellen. Falls er richtig liegen sollte, so hat er die zeitweilige Liebe der Regentin in
jedem Fall durch seine Sorglosigkeit verscherzt. Bei ihr siegt letzten Endes der
Selbsterhaltungstrieb. Egmonts Charakterisierung Margaretes oszilliert auffalligerweise
zwischen der die Situation sicher im Griff glaubenden Aussage:

Sie ist ein Weib, guter Oranien, und die méchten immer gern, dal3 sich alles unter ihr sanftes Joch
gelassen schmiegte, [...] und da sie es dahin nicht bringen kann, so hat sie keinen Weg, als launisch zu
werden [...] und zu drohen — daf3 sie fortgehn will. (11,2, S. 402)

und der dazu diametral entgegengesetzten Schilderung: ,Sie hat auch ein Bartchen auf
der Oberlippe [...]. Eine rechte Amazone.” (HA, Bd. 4, Szene lll, 2, S. 414), so dal3 bis in
die Figurenzeichnungen hinein keine klar bestimmbaren Positionen auszumachen sind.
Egmont sieht folglich die Gegebenheiten nicht klar, sein Fehler besteht in seiner
Uneinsichtigkeit, Fehlsichtigkeit der herrschenden Situation, entsprechend ,wird er zum
Opfer seiner tragischen Blindheit, die aus einem Zuviel an Lebensnahe entsteht.“*?
Ganz anders verhdlt es sich mit dem graflichen ,Liebchen®: Im Unterschied zur

443 So charakterisiert es Benno von Wiese 1948 in seiner Einordnung des ,Egmont” als Tragotdie.
In: Die deutsche Tragodie von Lessing bis Hebbel. — Hamburg 1964, S. 86ff. [zitiert nach: Johann
Wolfgang Goethe. ,Egmont’. Ein Trauerspiel in funf Aufziigen. Mit Materialien. Ausgewahlt und eingeleitet
von Irmgard und Bernhard Nagl, hier S. 118-120, S. 119]. Stellvertretend fir eine andere, weitaus
seltenere Interpretation steht Gottfried Diener, der ,den Untergang des Grafen weniger auf das Schulbuch
eines allzu unbefangenen Optimismus, einer vertrauensseligen Verblendung“ gebucht wissen will,
sondern die ,Erschitterung” betont, mit welcher die ,herzlose Machtbegierde des Tyrannen [gemeint:
Alba, Anm. der Verf.] den edel-freiziigigen, wohlwollenden [...] Menschenfreund [gemeint: Egmont, Anm.
der Verf] zugrunde richten kann.“, siehe: Johann Wolfgang Goethe. Egmont. Trauerspiel in funf
Aufziigen. Einfihrung und Erlauterungen von G. D. — Bamberg, Wiesbaden 1960, hier S. 6. Diener knlpft
daran trotzdem eine positive Sichtweise, die er vom Schluf? her motiviert. Auf diesen wird noch ausfiihrlich
zuriickzukommen sein.

124



Schwester Philipps IlI. ist das teils solide, teils raffinierte Klarchen in Szene I, 3 im
Begriff, sich selbst und ihren Verehrer Brackenburg durch ihre aussichtslose Liebe, die
sich eigentimlich mit schwéarmerischer, blinder Bewunderung und Geschmeicheltsein
angesichts des adligen Standes ihres Liebhabers, den ,alle Provinzen anbeten* (S.
385) amalgamiert, ins Verderben zu stirzen. Selbst ihre Mutter richtet nichts bei ihr aus,
sogar die Befirchtung, ,dall meine einzige Tochter ein verworfenes Geschopf ist [J
(S. 386) prallt an der ,aufstehenden“ und ,kalten” (vgl. Didaskalien ebenda) Klare ab.4

Dazu palf3t nun wiederum nicht, daf3 die Mutter im selben Gespréach Klare daran erinnert,
sich fur das bevorstehende Rendezvous mit Egmont umzuziehen, hebt sie damit doch
selbst die vorgebrachten Bedenken auf. Bereits der Blick auf die beiden Egmont
vermeintlich am néchsten stehenden Frauenfiguren unterminiert somit den
Goetheschen Ansatz, Egmont auf eine einheitliche Struktur hin deuten zu wollen. Die
Beispiele, die dieses erschweren, lassen sich fortsetzen: Der suizidgefahrdete
Brackenburg (vgl. Szene |, 3, S. 388f. respektive V, 3, S. 444) - genau wie Oranien und
Alba vergleichsweise deutlich konturiert - ist genauso ein skizzenhaft gestreiftes Thema
des Schauspiels wie der aufwieglerische Vansen (Szene I, 1, S. 392f, IV, 1, S. 417-
420), der antizipatorisch begabte und alptraumende Jetter (vgl. II, 1; 1V, 1), der jedoch
nur fur das Volk und nicht fir den ,, [wie der Stern am Himmel] so sicher[en]” Statthalter
von Flandern (S. 418) furchtet, der vom véterlichen Ehrgeiz Uberrollte Ferdinand, der
sich in der kurzen Stunde des Beginns und gleichzeitigen Endes der lang ersehnten
Freundschaft mit dem Helden von Gravelingen wiinscht: ,O dalf3 ich ein Weib ware!* (V,
2, S. 448), wohingegen Egmonts Geliebte vom ,Gllick sondergleichen,/Ein Mannsbild zu
sein!” singt und im Gesprach mit der Mutter diesen Wunsch ein weiteres Mal bekréftigt:
~Ware ich nur ein Bube und kénnte immer mit ihm gehen [...]* (S. 386), womit sie dem
langst problematischen Liebesthema noch die politische Komponente addiert. Die
Diskurse, die die Figuren verhandeln, sind &uf3erst vielfaltig und haufig nicht
voneinander zu scheiden.445 Die Entwicklung laf3t sich bis in die Struktur des Dramas
hinein verfolgen. Von den auffallend vielen verschiedenen Schauplatzen war schon die
Rede. Nimmt man die proteischen Charaktere hinzu und forscht nach der Verknipfung

444Einen Vater, der in dieser Situation einschreiten kénnte, entbehrt Klarchen ohnehin, mithin
gibt es auch keine Figur, die wie der Stadtmusikant Miller die im burgerlichen Trauerspiel freilich ebenso
aussichtslose Position einnehmen konnte, wonach seine Tochter zwar nicht gut genug sei, um Egmonts
Frau zu werden, aber fur die Rolle als Egmonts Hure wiederum zu wertvoll, vgl. Kabale und Liebe in
Fricke/Gopfert, Bd. 1, 1. Akt, 1. Szene, S. 759; in einer analogen Ausgangsposition findet sich Klarchen
wieder, gleichwohl gibt es Unterschiede, die nicht verschwiegen werden sollen und zwar nicht zuletzt
wegen Egmonts offensichtlich schon fortgeschrittenem Alter, vgl. die Bildbeschreibung I, 3, S. 387: ,][...]
Wenn ich mich manchmal erinnere, wie ich mir sonst eine Schlacht vorgestellt, und was ich mir als
Madchen fir ein Bild vom Grafen Egmont machte, wenn sie von ihm erzahlten, und von allen Grafen und
Fursten - und wie mir’s jetzt ist!"

445Vg|. Bdckmann, Paul: Goethe: ,Egmont”. - In: Das deutsche Drama vom Barock bis zur
Gegenwart. Interpretationen. Hg. von Benno von Wiese. Bd. 1. - Diisseldorf 1958, S. 147-168.

125



beider, stellt man sehr rasch fest, dal3 diese oftmals gar nicht gegeben ist, vielmehr ist
eine Uberraschende ,Folgenlosigkeit 94%r Gesprache (insbesondere zwischen Egmont
und Oranien sowie Egmont und Alba)* , aber genauso zwischen Egmont und Klarchen
(Szene lll, 2) zu konstatieren. Anders wére es nicht mdglich, dal3 Egmont, ,[...] geliebt
und gekannt von dem besten Herzen, das er auch ganz kennt [...]* (S. 415), Klarchen
kurz bevor er von den spanischen Soldaten zur offentlichen Hinrichtung abgeholt wird,
an Ferdinand empfiehlt, so als ware er bei ihr durch irgend einen anderen zu
substituieren.**” Gut méglich ist es da, daR Egmont Klarchens Antwort, &hnlich wie die
Drohungen der Regentin, nicht fur ernsthaft und irreversibel halt.

Die Anschlisse der einzelnen Akte untereinander sind nicht gegeben. Es ist die
Aufgabe der Musik, die ja auch innerhalb der Handlung viermal (der Kanon der Birger,
Klarchens Lieder ,Die Trommel gerdhrt*, ,Freudvoll und leidvoll* sowie die
Siegesssymphonie nach dem gefallenen Vorhang) an bedeutenden Stellen eingesetzt
wird, diese Anschlisse herzustellen.448 Im fUnften Akt lautert sich die Titelfigur
schlieBlich relativ unvermittelt, aber unverkennbar vom naiven zum idealistischen
Helden, der erst von Verzweiflung gepeinigt ist - ,[...] wo hat dich das Geschick
verraterisch hingefuhrt? Versagt es dir, den nie gescheuten Tod vorm Angesicht der
Sonne rasch zu génnen, um dir des Grabes Vorgeschmack im ekeln Moder zu bereiten
[...]" (Szene V, 2, S. 439), sich kurz vor seinem Tod dann aber zum traumwandlerisch-
siegessicheren Freiheitspropheten fir sein Volk aufschwingt: ,[...] ich sterbe fir die
Freiheit, fUr die ich lebte und focht, und der ich mich jetzt leidend opfre. [...] Und euer
Liebstes zu erretten, fallt freudig, wie ich euch ein Beispiel gebe.” (S. 453f.). Neben
seinem hochpolitischen Disput mit der ,Kreuzspinne* Alba ist es hauptséchlich der flinfte

446VgI. Martus, Steffen: Sinn und Form von Goethes Egmont. In: GoetheJb 115 (1998), S. 45-61,
S. 49.

447Moglicherweise erginge es Klarchen ahnlich wie Luise Miller, die gleichfalls nicht gewillt ist,
aus einer Mischung von Opportunismus, Dankbarkeit und Schicklichkeit zum nachsten sich Anbietenden
Uberzugehen — Luise, eine, wie weiter unten noch gezeigt werden wird, Art ,Schwester im Geiste" des
umgestalteten Klarchens, wehrt ihren unliebsamen Bewerber so ab: ,Weil ich dich in der Brautnacht
erdrosselte, und mich dann mit Wollust aufs Rad flechten lieRRe.“, vgl. Fricke/Gopfert, Bd. I, Ill. Akt, 6.
Szene, S. 816.

448VgI. Goethes Bemiihen um Philipp Christoph Kayser, der die baldige Komposition fir
»-Egmont” vornehmen sollte, die fiir die angestrebte Auffihrung benétigt wurde, Brief vom 14. August 1787
aus Rom nach Zurich: ,Wollten Sie alsdann etwa die Symphonie, die Zwischenakte, die Lieder und einige
Stellen des funften Aktes, die Musik verlangen, komponieren [...].“; vgl. Martus, Sinn und Form; Goethe
kalkuliert somit ganz bewuRRt — um die oben benannten Ubergénge zu vermitteln, zu harmonisieren - mit
dem von ihm einbezogenen Medium, und zwar in der Art und Weise, die neuerdings Jorg Kramer prazise
definiert hat: ,[...] Auch im Sprechtheater des 18. Jahrhunderts spielt Musik eine (heute meist ibersehene)
wichtige Rolle [...]. In der Theaterpraxis der Zeit stehen dabei auf der einen Seite eher akzidentielle
Verwendungen der Musik als bloRe Zutat zur dramatischen Aktion, auf der anderen Seite Formen einer
strukturellen Verbindung von Musik, Text und Szene [...]* — so Kramer, Jorg: Deutschsprachiges
Musiktheater im spaten 18. Jahrhundert. Typologie, Dramaturgie und Anthropologie einer populdren
Gattung. 2 Bde. — Tiibingen 1998, hier Bd. I, S. 12 (siehe auch S. 29) [Hervorhebung der Verf.].

126



. .. . . 449 .
Akt, der es rechtfertigt, Egmont auch als politischen Helden zu interpretieren. Dieser
bietet ,neben vielem anderen [...] eine reich entfaltete Ph&dnomenologie des politischen
Handelns.“**° Saviane betont:

Gerade E., der seine Mitburger aufgerufen hatte, bei ihren Leisten zu bleiben, verteidigt sie spater
gegenuber Alba und beschreibt sie als reife, sichere und stolze Menschen [...] jeder total, vollkommen auf
seinem Betatigungsfeld. Wahrend der Absolutismus [...] diese Totalitat zerstért [...], schadet [...] die
Unterteilung in Klassen dieser Totalitat nicht, sondern fordert sogar deren Entfaltung in einer Gesellschaft

des Gleichgewichts, die die Interessen des einzelnen und der Gemeinschaft einander angleicht.451

An diesem Punkt, der politischen Seite des Dramas, setzt nun Schiller bei seiner
Bearbeitung ein, ,seine“ zwischen dem 26. Marz und 7. April 1796452 vorgenommene
Umgestaltung Egmonts markiert das Ende der ersten, elfjghrigen Weimarer Theater-
.Periode“, welche ,bis auf | ffl an d s Ankunft® reicht, so Goethe im Aufsatz
~Weimarisches Hoftheater” (1802).453 Goethes Bitte, Schiller mége den ,Egmont” fur die
Buhne einrichten, stammt zwar aus dem Jahr 1794, umgesetzt wurde dieses Projekt
jedoch erst anlalich von Ifflands Gastspiel. Dieser war zunachst fur die Rolle Albas
vorgesehen, (bernahm dann jedoch die Titelrolle.*** Die vorausliegenden vigg
Auffihrungen (Mainz, Frankfurt, Weimar, Wien) waren keine grof3en Erfolge.

Demnach ging Schiller, wie es zumal nach seiner Rezension456 zu erwarten war, forsch
zur Sache.457 Barewicz’ Behauptung, der frihere Rezensent und jetztige Dramaturg
habe ,nicht beachte[t], dal er den Intentionen des Autors nicht Folge leistete, ist
schlicht falsch, ging es doch Schiller gleichfalls um das Durchsetzen seiner eigenen

449pjeses tun Saviane, Renato: Egmont, ein politischer Held. In: GoetheJb 104 (1987), S. 47-71
und Schings, Hans-Jurgen: Freiheit in der Geschichte. Egmont und Marquis Posa im Vergleich. In:
GoetheJb 110 (1993), S. 61-76.

450 Siehe Schings, hier S. 71, besonders Anm. 52.

451Vgl. Saviane, S. 71.

452Vgl. Borcherdts Kommentar in NA, Bd. 13, S. 322.

453Vg|. Goethe. Gesamtausgabe der Werke und Schriften in 22 Bénden. Zweite Abteilung
Schriften. Funfzehnter Band. Schriften zu Literatur und Theater. Hg. von Walther Rehm. - Stuttgart 1958,
S. 191-200, hier S. 191f.. [kinftig zitiert als GA]

454 Vgl. beispielsweise Graf, Hans Gerhard: zur ersten Egmont-Auffihrung am Weimarer
Hoftheater. — In: Weimarische Zeitung 1903, Nr. 115, 116, hier Nr. 115.

455yg|. HA, Bd. 4, S. 644.

456VgI. Friedrich Schiller: Uber ,Egmont*, Trauerspiel von Goethe. Leipzig bei Goschen: Goethes
Schriften. Funfter Band (1788), 388°. In: Fricke/Gopfert Bd. V. - Miinchen 81087, S. 932-942.

457Vg|. Barewicz, S. 7: ,Um schlagendere Buhnenwirkung zu erzielen, wozu Schiller die
Vereinfachung der Handlung besonders geboten schien, strich er einzelne Szenengruppen, schmelzte
und stellte sie um, kurz nd gut, erschaltete damit riicksichtslos, ohne zu beachten , dass die grindliche

Umarbeitung mancher Stellen den Intentionen des Dichters geradezu zuwiderlief.“ [Hervorhebungen der
Verf.]

127



dramentheoretischen wie -praktischen Intentionen. Er war sich dartber selbst im klaren,
wie sein Brief an den langjahrigen Freund und Forderer Koérner vom 10. April 1796
belegt:

[den] ‘Egmont’, den ich fur das Theater bearbeitet habe und der gewissermafllen Goethes und mein
gemeinschaftliches Werk ist. Ich mufite verschiedene neue Szenen darin machen und mit den alten mir

manche Freiheit herausnehemen. [...] [Hervorhebungen der Verf.] 458

Bei der Lektire von Schillers Rezension**® aus dem Jahr 1788 kristallisieren sich zwei
Hauptkritikpunkte heraus. Zum einen erhebt er von Anfang an Bedenken gegen die
Gattung des Stiickes, wenngleich er abschwéchend konzidiert, es sei ,hier nicht der Ort,
zu untersuchen, wie viel oder wie wenig sich diese neue Gattung [gemeint: das
Charakterdrama] mit dem letzten Zwecke der Tragddie, Furcht und Mitleid zu erregen,
[...]***® in Ubereinstimmung bringen lasse, wobei die SchluRgestaltung des Dramas noch
ein anderes, gewichtiges Problem darstellt, das sowohl den Traum als auch die Rolle
der Musik in diesem Nexus anbelangt, zum anderen erwartet der Bearbeiter, ,dal} er
(Egmont) die Zeiten nicht verwechsele.“*** Beides hangt weit mehr zusammen, als es
zunéachst eventuell den Anschein haben kénnte, denn beide Kritikpunkte kommen zur
Deckung in der Klarchen-Figur. Diese prasentiert sich im Vergleich zum Hypotext als
charakterlich aufgewertete Figur.*®®* Ob ihre Anhebung  gleichzeitig zu einer
Amelioration des Stiickes selbst gerat, bleibt dahingestellt. Beides, die Gattungsfrage
wie diejenige nach der Gestaltung der Apotheose, sind indes genuin keine allein
dramaturgischen Problemfelder, sondern gleichermalRen dramentheoretische respektive
dramenkompositorische — exakt trennen durften sie sich kaum lassen. Der Rezensent
Schiller kommt mehrfach auf diese Einw&nde zurick. Denn weil der Leser/der
Zuschauer Egmonts Verdienste nur via Botenbericht erfahrt, weil die Heldentaten nicht
gezeigt werden, sondern zurtickliegen und man einzig und allein den Gourmet und
Liebhaber sieht, der sich noch nicht einmal von seinem Freund Oranien zur politischen
Handlung motivieren laft, sondern erst, als er von Alba raumlich wie dialogisch in die
Enge getrieben wird und gar nicht mehr anders kann als politisch Stellung zu beziehen,

458Vgl. Briefwechsel zwischen Schiller und Kérner. Hg., ausgewahlt und kommentiert von Klaus

L. Berghahn. — Munchen 1973, S. 242f..

459Vql. Fricke/Gopfert, Bd. V, S. 932-942.

460Vgl. ebenda, S. 933.

461Vqgl. ebenda, S. 936.

462Entgegen Stockingers These, die ,Clarchen-Handlung” werde ,stark verkurzt®, vgl. C. S.,
Schiller und das romantische Drama, hier S. 223. Zwar liegt eine Raffung der szenischen Folge vor, so
dal3 es zu weniger Auftritten von Egmonts ,Liebchen* kommt, ihr Anteil am gesamten Geschehen wird
damit jedoch nicht ernsthaft beschnitten, da die Szenen zwischen ihr und ihrer Mutter, welche in der Tat
kurzer ausfallen, fir das Gesamtgeschehen, auch fir die Entwicklung Klarchens nicht die Bedeutung
haben wie die Szenen mit Egmont, Richard oder Brackenburg.

128



zweifelt Schiller an Egmonts Eignung fur den tragischen Helden. Er beméngelt also von
Anfang an konzeptionelle Aspekte des Dramas und mit keinem Wort dramaturgische.
Letzteres beschaftigte den Rezensenten in keiner Weise. Der Dramaturg freilich wird in
erster Linie an dramaturgischen Anderungen gemessen. Sofern seine Bearbeitungen
sich auf dramaturgische Anderungen beschrankten, wurde seine Arbeit mehr oder
minder tolerierend in Kauf genommen.463 Der selbst als Dramatiker erfahrene Rezensent
halt Szenen- und Charakteranlage fur nicht vollstandig plausibel, der Dramaturg fragt
sich primar nach der Umsetzbarkeit der Vorlage auf der Bihne. Schiller ndhert sich zu
verschiedenen Zeiten in verschiedenen Funktionen dem Stick und hat jeweils
Einwande, die sich allerdings nicht komplett zur Deckung bringen lassen.*®* Die
Anderungen, die er fir die Auffilhrung vorsieht, seien nochmals kurz in Erinnerung
gerufen.

Gleich im ersten Akt fallen Schillers ausfiihrlichere Regieanweisungen und Nebentexte
ins Auge. Sie sind lediglich dazu da, eine genaue Vorstellung dariber entstehen zu
lassen, wie der Text auf der Buhne umgesetzt werden soll. Beispiele hierfur sind die
gleich in Szene 1 eingefugten Didaskalien (NA, Bd. 13, S. 4, S. 6f.). Die Mal3hahme der
ausfuhrlicheren und verdeutlichenden Anweisungen halt sich durch das ganze Stuck:
Die pantomimisch gestaltete Parade der spanischen Patrouille beispielsweise am Ende
der Szene I, 3 (S. 30) verdeutlicht die veranderten politischen Verhéltnisse seit dem
Amtsantritt Albas und dient als weitere Charakterisierung des sicherlich nicht den ,Weg
der Gute" versuchenden Herzogs (NA, Bd. 13, S. 23), in eine dhnliche Richtung weisen
seine Anweisungen ,an einem Tische mit Papieren; er [gemeint: Richard, Anmerkung
der Verf] steht unruhig auf* (NA, Bd. 13, S. 15) in Szene |, 6.*° Solche akribischen
Ergédnzungen legen den Schlu3 zumindest nahe, Schiller interpretiere die
Theaterauffihrung als ein Gesamtkunstwerk, bei welchem zugleich an die Requisite
mitgedacht werde.*®® Zusatzlich kiirzt er den Text merklich*®’, da er fiir eine Auffiihrung

463VgI. Barewicz, S. 7; vgl. Seuffert, Bernhard: Beobachtungen uber dichterische Komposition.
. In: GRM 3 (1911), S. 617-622, z. B. S. 621: ,Unleugbar hat er aus der Charaktertragddie eine
theatralisch wirksame, sogar starkere Ruhrung hervorrufende politische Tragddie gemacht. Die
Geschlossenheit ist straffer. [...]."

464 Zur Kontrastierung des Goetheschen Dramas einerseits mit Schillers Sicht hierauf von der
Warte des Historikers aus andererseits siehe Blunden, Allan G.: Schiller's Egmont.- In: Seminar 14
(1978), S. 31-44.

465 Vgl. zu der Funktion der Didaskalien insbesondere: Schmidt, Peter: Die Biihnenanweisungen
im deutschen Drama des 18. Jahrhunderts: Zur Wechselwirkung von Drama und Theater. — Diss.
Princeton 1971 sowie: Kuntz, Marietta: Schillers Theaterpraxis. — Diss. Zurich 1979.

466Zumal es sich hierbei keineswegs um einen Einzelfall handelt, vgl. z. B. die Didaskalien zum
vierten Auftritt des zweiten Aktes, NA, Bd. 13, S. 31.

467Laut David G. John um 20 Prozent: Images of Goethe through Schillers Egmont. — Montreal,
Kingston, London 1998, hier S. 113. — John ermdglicht zudem die Einsicht in das noch 1995 (vgl.
Ingenkamp, S. 837) als verschollen geltende Manuskript aus dem Mannheimer Theater-Archiv, die
Schloenbach 1862 als Grundlage seiner Ausgabe gedient hat; John macht es samt eines umfangreichen
Kommentars vollstandig zuganglich; analog Siedhoff, besonders S. 85 und 86.

129



als zu lang eingestuft wird. Schiller verknappt etwa die Szene I, 2, da die Positionen der
Birger eine Komprimierung ermdglichen. Egmonts mangelndes Interesse an
geschéftlichen, politischen oder allgemein postalischen Dingen ist fir Schiller
hinreichend illustriert, weshalb er gleichfalls die Szene zwischen ihm sowie der
insgesamt  aufgewerteten  Richard-Figur ausht')hlt.468 Hierdurch  und durch
Buhnenanweisungen wie ,zugleich® (I, 3, NA, Bd. 13, S. 11ff.) gelingt dem Dramaturgen
eine Acceleration, eine spirbare Dynamisierung des Handlungsverlaufs.*®® Durch
Szenenzusammenlegungen bzw. Zusammenziehung von Szenenfolgen wie den
Volksszenen aus dem ersten und zweiten Akt spart der Bearbeiter funf zeitraubende
und illusionsstérende Szenenwechsel, gleiches gilt fir die Streichung der Figur der
Margarete von Parma, die Schiller zwar fur ,sehr veredelt®, mit ,eine[r] gewisse[n]
Weiblichkeit, die [...] aus ihrem sonst mannischen Charakter sehr gltcklich
hervorschein[t]* erachtet*’, die er aufgrund ihres Nicht-Zusammentreffens mit Egmont
im Drama aber entbehren zu kénnen glaubt.*’* Hatte Goethe Egmont als zentrale Figur
installiert, die Ubrigen Figuren um ihn herum gruppiert, so organisiert Schiller in seiner
Bearbeitung das Geschehen linear, auf die finale Botschaft der aktiven, kdmpferischen
.Kriegsmusik® (NA, Bd. 13, S. 72, Regieanweisung) hin. Einschneidener als das
Wegfallen der Regentin (und, als Folge hiervon: der Figur Machiavells) ist jedoch, wie
bereits hervorgehoben, die Stellung der Klarchenfigur, die zuvor als Dreh- und
Angelpunkt der Schillerschen Veranderungen erkannt wurde.472

468Entsprechend Egmonts schon illustrierter Vergnigungssucht sind ihm seine Amtsgeschétfte,
zu denen nicht zuletzt das Schreiben gehdrt, zuwider: ,Und unter vielem VerhaRten ist mir das Schreiben
das Verhafteste.” (HA, Bd. 4, S. 398), vgl. zu diesem Thema: Japp, Uwe: Lesen und Schreiben im Drama
des Sturm und Drang; insbesondere bei Goethe und Lenz. In: Lesen und Schreiben im 17. und 18.
Jahrhundert. [...] hg. von Paul Goetsch. — Tilibingen 1994, S. 265-276. Seuffert vertritt hierzu die These,
Schiller habe aus Priderie die Streichung der Schilderung der Vergewaltigung einer Wirtstochter
vorgenommen. Aus gleichen Griinden verbleibe Egmont nicht bei ,Clarchen* Uber Nacht (Szene 2,11),
,obwohl die Umsténde sein Gehen nicht fordern und seine Sorglosigkeit durch sein Bleiben kraftiger
bewiesen wirde“, vgl. S. 618. Egmont geht aber nicht in erster Linie - er mif3te ja sogar dableiben,
angesichts der Tatsache, was fur eine Angst Richards Schilderung der neuesten Entwicklungen ,der
Kleinen* (NA, Bd. 13, S.41) gemacht haben - aus Griinden der Priiderie, sondern, weil Richard ihn zum
Handeln bewegen will und er erst seinen Sekretdr beruhigen muf3 und zum Zweck der
Sorglosigkeitsdemonstration gleich noch ein Fest feiern will, vgl. NA, Bd.13, S. 42.

469 Eine &ahnliche Beobachtung macht der Kommentator der Klassikerausgabe, Ingenkamp,
allerdings schreibt er von einer ,Dramatisierung“ durch Schiller, im Gegensatz zu Goethes ,zu episch[er]"
Form des Stlickes. Er betrachtet das Drama in Kontext der Uber eineinhalb Jahre spater (Dezember
1797) entstandenen Uberlegungen ,Uber epische und dramatische Dichtung®, die an keiner Stelle explizit
auf das bearbeitete Theaterstiick rekurrieren, jedoch gleichwohl zu einer schlissigen Klarung des
Verfahrens beitragen, vgl. Ingenkamp, hier S. 848.

470Vgl. Fricke/Gopfert, Bd. V, S. 940 [Schillers ,Egmont“-Rezension].

471Alts aus der Kappung dieser Figur abgeleitete These, durch das Entfallen der ,Statthalterin
Margarete von Parma“ sei die ,politische Dimension des Stiicks erheblich eingeschrankt®, vgl. Alt, Bd. I,
hier S. 485, greift, wie im weiteren Verlauf noch zu zeigen sein wird, zu kurz.

472VgI. wiederum Seuffert, hier S. 619, der der gleichen Ansicht ist.

130



Schillers Neuerungen sind keineswegs quantitativ besonders umfangreich, gleichwohl
qualitativ tiefgreifend. ,Qualitativ tiefgreifend” bedeutet kein vorgezogenes Werturteil, es
beschreibt lediglich die Differenz zwischen Hypotext und Hypertext, die teilweise
diametral entgegengesetzt zueinander erscheinen. Der erste gro3ere Eingriff erfolgt am
Ende der Szene I, 5 (NA, Bd. 13, S. 15), als Schillers Egmont erst den aufstandischen,
sehr genau lesenden Vansen ob dessen illegaler Bestrebungen in die Schranken weist
und ihn dennoch laufen laRt, im selben Atemzug allerdings die antizipatorischen Worte
an das Volk richtet: ,[...] Ihr seid es mide, von euern Landsleuten beherrscht zu sein -
eine spanische Regierung wollt ihr - und die wird euch werden, eh’ ihr's denkt.“ (NA, Bd.
13, S. 15) Zudem setzt er an das Ende des ersten Aktes das Gesprach zwischen den
beiden niederlandischen Statthaltern. Dadurch kommt Egmonts SchluR3satz der
Begegnung: ,Dal andrer Menschen Gedanken solchen Einflu auf uns haben! [...] Und
von meiner Stirne die sinnenden Runzeln wegzubaden, gibt es ja wohl noch ein
freundliches Mittel.“ (NA, Bd. 13, Szene |, 10, S. 25) eine groRere Bedeutung, well
Beachtung durch die Zuschauer zu. Durch die szenischen Umstellungen rickt
Klarchens endgultiger Entschlul3 zum Suizid: ,Komm, Brackenburg, nach Hause! Weil3t
du, wo meine Heimat ist?* vom Ende der Szene V,1 (HA, S. 437) an das Ende des
zweiten Aktes, ihr Text ist gleichgeblieben, einzig die Didaskalien ,wie aus einem tiefen
Traum aufwachend und sich besinnend” sind erganzt worden (NA; Bd. 13, Szene I, 25,
S. 57). Das Ende des dritten und bei Schiller letzten Aktes wird weiter unten noch
eingehender besprochen. Barewicz’ Beobachtung, Schiller strebe ,Uberall in
Actschlissen die Gemuther der Zuschauer mdglichst auf das Folgende zu spannen,
indem er zugleich den Schauspielern wirksame Abgange zu verschaffen weiss“*” klingt
sehr plausibel. Zwei Erganzungen sind dennoch erforderlich: Zum einen drickt sich der
Interpret zumindest mil3verstandlich aus, wenn er zu dem Ergebnis gelangt, ,beinahe
jeder Actschluss” sei Schillers Werk, weil dieses nachweislich nicht stimmt, zum
anderen ist der Hinweis wichtig, dafl3 Schillers Einteilung von funf Akten auf drei mit
insgesamt 43 Szenen gegeniuber 13 Szenen bei Goethe hauptsachlich durch den
Umstand zustande kommt, dal® Schiller bei jedem Auf- bzw. Abtritt einer Figur eine neue
Szene einrichtet, was bei Goethe nicht der Fall war.474 Weder die Akt- noch die
Szeneneinteilung hat jedoch fur den Zuschauer die Bedeutung, die sie fur den Leser
unbestritten darstellt, weshalb die Unterschiede in dieser Hinsicht fur die
Buhnenbearbeitung respektive die Auffihrung nicht gravierend ins Gewicht fallen, mithin
von Barewicz mehr Beachtung erfahren, als ihnen zusteht.

In jedem Falle neu und fur den Handlungsverlauf erheblich erweisen sich die Eingriffe
bei Richard, dem Sekretér. Die Gewichtung der Figur fallt starker aus als bei Goethe. Im

473 Barewicz, S. 30.
474Vg|. hierzu exemplarisch die erste Szene des ersten Aktes bei Goethe, HA, Bd. 4, S. 370-377.

131



Verzeichnis der dramatis personae bei Goethe als Richard, der Geheimschreiber
aufgefihrt, heildt er in der Szene ,Egmonts Wohnung* einfach ,Sekretar”, er wird auch
nicht namentlich angesprochen. Schiller gibt ihm in der Bearbeitung seinen Namen
quasi zurick und wertet ihn nicht nur dadurch auf. Auch Egmonts Verabschiedung von
ihm in Szene |, 7: ,Bei meiner Klara findest du mich, wenn etwas vorfallt.“ (NA, S.20)
belegt ein tendenziell engeres Verhaltnis zwischen ihnen. Der Abschiedsgruf3 schafft
Uberhaupt erst die Voraussetzung fir Richards spateres Verhalten. Erst platzt er in die
Unterredung mit Oranien (NA, Bd. 13, S. 22f.), danach erscheint er im Burgerhaus (I, O,
S. 41f.). Hinter allem steckt natirlich die Absicht des Bearbeiters. Vor allem in der neuen
Szene I, 10 tritt Richard gegenlber seinem Herrn erstaunlich bestimmt und insistierend
auf : ,Vergebt - ich glaubte - es kdnnte sein - Ihr méchtet Vorbereitungen zu treffen
haben.” (S. 41). Das Kklingt vergleichsweise untertdnig und vorsichtig die Lage
sondierend, die ja nicht anders als peinlich zu nennen ist, wenn man seinen Herrn bei
der Geliebten stéren muf3. Der Grund, der ihn dazu veranlaf3t, spricht nun aber klar fur
ihn: Er will Egmont warnen vor den ihm gerade von Donna Elvira bekannt gemachten
Planen Albas, die ihm, somit nicht nur subalterner Diener, sondern selbstandig
Denkender, sogleich als verdachtig und lebensbedrohlich vorkommen. Offenbar langst
Vorbereitungen fir eine rasche, unauffallige Flucht getroffen habend, fordert er
(ebenda):“Wir haben die ganze Nacht zu unserm Vorteil - Entschliel3t Euch! [...] lhr
konnt Antwerpen erreicht haben, ehe man Euch hier vermif3t.“ Als Egmont sich partout
nicht zum Gehen bewegen lassen will, versucht er es hartnéackig und unmif3verstandlich,
nachdem der Hinweis, Oranien - und offensichtlich auch noch andere - habe seine
Anklndigung wahrgemacht, gleichfalls ohne jede noch so geringe Wirkung geblieben
ist, in einem Tonfall, ,dringender einfallend” lautet die Regieanweisung, der unter
anderen Umstanden vollkommen unangebracht ware, dessen Richtung erkennbar ins
Witende, Uber soviel Einfalt, Sorglosigkeit, mangelnde Voraussicht aufgebrachte
hintberspielt (ebenda): ,Und ein gewisser Tod, wenn lhr verwegen und allein Euch in
des Tigers Hohle sturzt." Verwunderlich, gar unglaubwirdig hat man diesen Auftritt
genannt, ja es sei wenig wahrscheinlich, dall Richard und das ebenfalls langst
alarmierte Klarchen die Entwicklung voraussehen konnten, wahrend der Graf blind in
sein Ungluck renne. Fir die Szene und deren Verlauf spricht dagegen Vansens zuvor
geaullerte Beobachtung der allgemein bedrohlich werdenden Lage, vgl. Szene I, 3, S.
29:

Ich bin ein armer Teufel und kdnnte ein ganzes Jahr leben von dem, was er [gemeint: Egmont, Anm. der

Verf.] in e i n e m Abende verliert. Und doch kdonnt’ er mir sein Einkommen eines ganzen Jahres geben,

wenn er meinen Kopf eine Viertelstunde hatte. [...] Dem wollt’ ich Eure Courage nur eine Stunde in die

132



Glieder wiinschen, daf3 sie ihm da Unruh’ machte und ihn so lange neckte und juckte, bis er aus der Stadt
mufte.

Sie verdeutlicht somit die langst vorhandene Anlage Egmonts, die sich gegen ihn
wendende politische Wetterlage nicht wahrnehmen zu wollen, obwohl in der Tat
genlugend Anzeichen vorhanden sind: Olivas Brief, Margaretes Weggang, Oraniens
Warnungen und Fliehen zuvor reichten bei Goethes Egmont nicht aus. Schillers weitere
Indizien, die hier konkret Richard und Klarchen liefern, tun es immer noch nicht. In
dieses entworfene Bild Schillers passen die weiter fortgeschrittenden Beobachtungen
der Burger, die groR3e Teile der politischen Entwicklung beobachtet, gehért und erlitten
haben, indem die Volksszenen, wie erwahnt, zusammengezogen wurden, so dal3 der
Kenntnisstand des Zuschauers beim ersten langeren Auftritt Egmonts im Gesprach mit
Richard schon weiter fortgeschritten ist, was Egmonts Ruhe immer weniger zu
begriinden vermag. Bei aller Hellsichtigkeit fur seinen Grafen, dem Richard loyal und
hilfreich weit Uber ein blol3es Herr-Diener-Verhaltnis hinaus zur Seite steht, entgeht ihm
seine eigene Bedrohung. Die Tatsache, dal3 von seiner Verhaftung und der daran
konsequent anschlieRenden Hinrichtung bei Schiller zweimal berichtet wird, durch
Brackenburg als erklartem Augenzeugen (Szene Il, 22, S. 54) und wie bei Goethe durch
Ferdinand (lll, 7, S.69f.), verdeutlicht seine politische Bedeutung innerhalb Albas
minutios abgestimmten und dennoch nicht aufgehenden Plan. Klarchen, die in der zuvor
erwahnten eingeflugten Richard-Szene 11,10 am sich ereignenden Schlagabtausch
zwischen Richard und Egmont schon teilgenommen hat und ebenfalls fur die Flucht
Egmonts votierte (was wie bekannt genauso folgenlos blieb wie alle Ubrigen
dahingehenden Unternehmungen), unterstreicht ihre politische Seite auf3er in dieser
Szene, in welcher Richard, aber genauso Klarchen, Egmont das politische Thema
aufdrangen, vor allem in den eminent abgewandelten Szenen mit Brackenburg, ihrem
Verehrer seit Kindheitstagen.

Ableiten |aRt sich aus der neu und ohne zwingende dramaturgische Grinde eingefligten
Szene weniger, dal3 Schiller ,fur Madchen dieser Art kein Verstandnis [h]atte”, daf’ er
,das Liebchen zur Matresse" degradiert, wie Seuffert meint (S. 619), sondern dald
Schiller es nicht nachvollziehbar fand, wenn Egmont mit seiner Geliebten, und eben
nicht nur mit einer Matresse zusammen ist und Uber derart wichtige Dinge kein Wort
verliert. Klarchen wird bei Schiller keineswegs ab-, als vielmehr aufgewertet aufgrund
ihrer klar herausgearbeiteten politischen Komponente, welche noch verstarkt wird durch
das Ausblenden von Klarchens musischer Seite bei Schiller, denn beide Lieder fallen
seiner Bearbeitung zum Opfer.*”> Dramaturgisch notwendig, weil etwa auf der Biihne

475 Den diametral entgegengesetzten Weg, namlich die Reduktion Klarchens auf die Rolle der
Egmont bewirtenden und sexuell zu Diensten stehenden Geliebten wahlt dagegen Ernst Jandl in seinem

133



nicht realisierbar, ist die MalRnahme selbstverstandlich nicht.*”® Wendet man nun die

Helbigsche Dreitteilung von Intertextualitdt an, so hat man es mit einer Reduktionsstufe
zu tun. Fur das Verstandnis der Bearbeitung insgesamt ist damit jedoch nicht wirklich
etwas gewonnen. Von einer Kontamination in der Bedeutung der Lachmannschen
Terminologie kann man im strengen Wortsinn wohl nicht sprechen, da ja kein genuin
neuer Sinn hergestellt wird, sondern nur von einer, allerdings deutlich ausfallenden,
Schwerpunktverlagerung. Schiller unternimmt den Versuch, die aufgezeigte Komplexitat
des Stiickes zu ent-wirren, indem er sich auf einen darin angesprochenen Aspekt
intensiver einlalt. Er konzentriert das Geschehen vermittels einer Simplifizierung durch
Politisierung. Mit dem Begriff der ,Politisierung” wird jedoch erneut eine Erweiterung der
vorhandenen  Terminologie = vorgenommen.  Trotz  zahlreicher = miteinander
konkurrierender Modelle fur die Beschreibung intertextueller Verfahren gibt es
offensichtlich immer noch ein Defizit bei der Erfassung aller offenstehenden
Mdoglichkeiten, die die vorgenommene Digression erklaren. Bei Genette findet sich zwar
im weiteren, Uber sein Flnftypenmodell hinausweisenden Verlauf seiner so grindlich
fundierten wie prolixen Recherche der Terminus der ,Verknappung“, dieser steht
allerdings fur eine Textkirzung, ,ohne irgendeinen thematisch bedeutenden Teil
wegzulassen.” Doch weder wahlt Schiller nur durchgéngig einen ,knapperen Stil“, der
dann ,einen neuen Text* entstehen la3t, noch kann man von einer schlicht ,gekurzten
Fassung“’’’ ausgehen, da Schiller ja auch Text hinzugefiugt hat respektive manche
Figuren in einem neuen Licht erscheinen, so dal3 man, bedauerlicherweise ohne
Genettes diesbezugliches Kapitel dariber hinaus anwenden zu kodnnen, von
,mehrdeutigen Praktiken“ schreiben muB.*’® Das zur Verfiigung stehende Netz zur
Taxonomie von Intertextualitdt ware also - man insinuiert mir hoffentlich nicht eine Art
Rache des Kleingeistes an dem Genie - bisher noch nicht engmaschig genug.
.Politisierung” bedeutet an dieser Stelle keineswegs eine Ankniipfung an oder Allusion
auf tagespolitische Ereignisse, sondern impliziert eher sozial(politischen) Sprengstoff,
insofern als aufgrund der Entwirrung die Handlungsstruktur vereinfacht und damit fur
den Zuschauer leichter zuganglich wird.

Dramolett ,Egmont - ein Stick.” Die verbale Kommunikation der beiden Akteure bleibt konsequent
ausgeblendet, vgl.: E. J.: Sprechblasen. Mit einem Nachwort des Autors: ,Autobiographische Ansatze.” —
Stuttgart 2000 [passim], S. 51-55. Schiller bedient mit seiner MaBhahme der Politisierung das ebenfalls
bei Jandl, genauer: in seinem Gedicht ,zwei Braute: ein deutsches denkmal“, thematisierte Klischee (das
ich nur erwahne, nicht teile), alles vom Verstand her motivieren zu wollen, wohingegen Goethe aus dem
Gefuhl schopfe: ebenda, S. 50.

476 Um so erstaunlicher scheint die Tatsache, daR Klarchen wie ihre Mutter bei Schiller in der
Liste der dramatis personae eher ans Ende gertckt werden, was eher auf eine weniger bedeutende
Gewichtung (NA, Bd. 13, S. 3) schlieRen lassen kénnte — oder mit der untergeordneten Bedeutung des
Personenverzeichnisses bei einer Bearbeitung / Auffiihrung zu erklaren ware.

477 So die Definitionen Genettes, hier S. 323.

478 Siehe Genette, S. 7, S. 372-382.

134



Schiller interpretiert die Klarchenfigur neu, und zwar auch intellektuell aufgewertet.
Erklarbar wird die Mallnhahme des Bearbeiters innerhalb des Sticks anhand von
Klarchens gegentber Brackenburg an den Tag gelegten harteren, bestimmteren
Verhaltens. Mit dem Wegfall der androgynen Adligen einher geht gewissermal3en eine
Virilisierung von Egmonts Geliebter. Schillers umgewerteter weiblicher Figur ist es nicht
mehr moglich, mit ihrer Jugendliebe gemeinsam zu singen.*”® Ihr ,Leibstiick* (HA, S.
383) erinnert zu deutlich an Egmont, als daf3 es ihr noch in den Sinn kdme, mit
Brackenburg vom Liebsten, dem sie Uberall hin folgen méchte, zu singen. Gestlitzt wird
die gerade vorgetragene Sichtweise zusatzlich durch die harsche Ablehnung seiner
Hilfe beim Garnaufwickeln: ,Das ist keine Beschaftigung fir Euch. [...] Die Zeiten sind
vorbei [...]* (NA, Bd. 13, Szene I, 5, S. 32f.). Brackenburg, von Liebeskummer geradezu
paralysiert, vermag keinen Zugang mehr zu seinem Klarchen zu finden - er dringt nicht
mehr zu ihr durch. Er macht - ganz wie bei Goethe - sein Leben und seinen Lebenssinn
einzig von Klarchen abhangig. Schroff weist sie diesen Liebesdiskurs zurilick:

Seht, Brackenburg, ich méchte Euch aufwecken - Euch beschéftigen - méchte Euch so gern Euch selbst
wiedergeben. Was wollt lhr hier? Warum, da alles um Euch her in Bewegung ist, mifige, verlorne
Stunden hier verbringen? - Gewinnt es Uber Euch! Ermannt Euch![...] (NA, Bd. 13, S. 33).

Mit dieser Uberdeutlichen Zurtickweisung will sie vermeiden, langer ,eine vergebliche
Hoffnung [bei ihm] zu nahre[n]*, wie sie im unmittelbar vorausgehenden Gespréach mit
der Mutter schuldbewul3t einrdumt (NA, Bd. 13, S. 31). Mehr noch: mit nachgerade
padagogischem Eifer sucht sie, Brackenburg eine Ersatzaufgabe zuzuteilen, so legt sie
ihm nahe, sich doch endlich fur das bedrohte Vaterland einzusetzen, Gaure und
Oranien, die sich ,fur unsre Freiheit so ritterlich wehren® (S.32), zu unterstutzen.
Untermauert wird die Aufforderung an der Stelle durch die nun dem Jugendfreund
(anstatt der Mutter bei Goethe) entgegengebrachte, leicht verzweifelt anmutende Frage:
,Oh, warum bin ich kein Mann, daf3 ich ihren Fahnen folgen, ihren Ruhm, ihre Gefahren
mit ihnen teilen kénnte!* (S.32f.) ,Freudvoll und leidvoll* kommt ihr deshalb nicht mehr
Uber die Lippen, weil es nach der Lektion, die er erfahren muf3te, einen zynischen Zug in
Klarchens Charakter brachte. Das wilrfe ein absolut falsches Licht auf sie.*®°

479Evident wird Schillers tiefgreifende Umwandlung Klarchens besonders, wenn man die Figur
kontrastiert mit dem von Angelica Kauffmann stammenden Titelkupfer fir den Goetheschen Egmont,
durch eine hyperpicturale Uberpriifung sozusagen. Die Goethesche Frauenfigur ist hier ganz das
bewundernde, treu ergebene und schwarmerisch zu ihrem adligen Liebhaber aufschauende Méadchen,
dem die Schillersche Entschlossenheit und Handlungsbereitschaft fremd erscheint. Der erwahnte
Titelkupfer ist leicht zuganglich: Wagener, Hans: Erlauterungen und Dokumente. Johann Wolfgang
Goethe. Egmont. — Stuttgart 1998 [passim], S. 67.

480 Die in der vorliegenden Bearbeitung zuriickgestufte Funktion der Musik andert insgesamt
nichts an der Tatsache, da Schiller die Bedeutung der Musik anerkannte — Christine Lubkoll weist in
diesem Nexus auf Schillers Stichwort der ,musikalischen Poesie* in ,Uber naive und sentimentalische

135



Warum Schiller seine Eingriffe an der weiblichen Nebenfigur buindelt, kann man jedoch
auch noch mit einer auf3erhalb des Stuckes liegenden Komponente rekonstruieren:
Viele der Schillerschen Frauenfiguren, Haupt- wie Nebenfiguren, zeichnen sich durch
Aktivitat, Handlungsbereitschaft, durch Uberzeugungen auch fur Ideen aus, die fern
ihrer jeweiligen eigenen Interessen liegen. Zu denken ware hier etwa an Johanna oder
an Thekla. Diesen beiden etwa scheint jedoch eine gewisse Uberlegenheit gegeniiber
der sich jeweils fur sie interessierenden mannlichen Figuren zu eignen. Demgegenuber
portratiert Schiller gleichermalRen weibliche Figuren mit vermeintlich passiver
Charakterisierung, so vielleicht Theklas Mutter, die Frau Wallensteins oder Beatrice aus
der ,Braut von Messina.” Daruiber hinaus gibt es mindestens noch eine dritte Kategorie:
Frauenfiguren mit einem melierten Charakter, die auf den ersten Blick eher passiv
wirken, allerdings bei eingehenderer Wirdigung ein betrachtliches Kréaftepotential
offenbaren.*®® Zwei solcher Frauenfiguren, exakt eine Haupt- und eine Nebenfigur,
finden sich in einer Situation wieder, welche derjenigen Klarchens vergleichbar ist. Ein
genaueres Hinsehen ist vielleicht bei ihnen lohnend: die chronologisch voraus liegende
Luise Miller aus ,Kabale und Liebe" (abgeschlossen im Jahr 1783), ein Stlck, das mit
dem ,Egmont* die nochmalige Konfrontation mit dem Sturm-und-Drang-Thema
verbindet, und die erst spater ausgestaltete Agnes Sorel (, Die Jungfrau von Orleans®,
1801 beendet).**? Die Verbindungslinie Luise — Klarchen — Agnes Sorel beschreibt eher
eine Konstanz der Schillerschen Sichtweisen auf weibliche Figuren, als einen
Wendepunkt in eine ganzlich andere Richtung des Dramas. In Anlehnung an und
Ergdnzung zu Susanne Holthuis laRt sich von einer semi-autointertextuellen

Dichtung” hin, vgl. Lubkoll, Christine: Mythos Musik. Poetische Entwurfe des Musikalischen in der Literatur
um 1800, hier S. 9. Dennoch scheint Schillers Wertschatzung der Musik erst in den spateren 1790er
Jahren zuzunehmen, vgl. hierzu seinen Brief an Goethe vom 29. Dezember 1797, z. B. in: Der
Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe. Hg. von Emil Staiger. — Frankfurt am Main ®1999, hier S.
528ff. spricht er der ,[...] Macht der Musik* die F&higkeit zu, ,[...] das Gemut zu einer schénern
Empféangnis [...]* zu geleiten. Die bewuf3te Einsetzung der Musik innerhalb des Dramas nach 1797,
namlich in seinem letzten vollendeten Drama Wilhelm Tell, flihrt Detlef Altenburg in seinem erschienenen
Aufsatz ,Zur dramatischen Funktion der Musik in Friedrich Schillers Wilhelm Tell™ vor: Vgl. hierzu:
Resonanzen. Festschrift fir Hans Joachim Kreutzer zum 65. Geburtstag. Hg. von Sabine Doering,
Waltraud Maierhofer und Peter Philipp Riedl. — Wirzburg 2000, S. 171-189.

481 Stante pede fallt mir mindestens noch eine vierte Kategorie ein: die intelligente Intrigantin,
unter die z. B. die Grafin Terzky oder Marina aus dem Demetrius-Fragment zu zahlen waren.

482 Wahrend Lesley Sharpe den entgegengesetzten Weg wahlt, indem sie, ausgehend von
Schillers erster Bearbeitung, die These vertritt, Schillers spatere Entwicklung als Dramatiker, nach seiner
Pause seit ,Don Carlos”, sei immer wieder, mit Ausnahme der ,Braut von Messina“, welche sie nicht
erwdhnt, auf ,Egmont“ ruckflhrbar. Schillers zweite ,dramatische Phase“ hat zwar hier ihren
Ausgangspunkt genommen, jedoch hat im weiteren Verlauf ,Egmont* eher eine inferiore Rolle gespielt,
insofern als Schiller starker um eigene Plane und Ideen rang. Dramatische wie dramaturgische Fragen
besetzten generell eine zentrale Stelle, zu deren Anfang der ,Egmont” sicherlich der Anlal3 war, - mehr
aber auch nicht, vgl.: L. S.: Schiller's and Goethe’s ,Egmont®. — In: MLR 77 (1982), S. 629-645, hier
insbesondere S. 639; ein ahnlicher Ansatz wie derjenige Sharpes findet sich bereits beim Herausgeber
der NA, Borcherdt, vgl. Bd. 13, S. 301.

136



Ankniipfung, mit Riicksicht auf Manfred Pfister vom Prinzip der Kontiguitat schreiben.*®®
Immerhin teilen alle drei Figuren das intrikate Schicksal, in einem Liebesverhaltnis zu
einem Mann eines hdheren Standes zu stehen, was die Ausweglosigkeit der Beziehung,
zumindest was die vermeintliche Erfillung, die Legalisierung des Verhaltnisses in einer
Ehe anbelangt, von vorne herein impliziert. Zum anderen kompensieren alle drei
Figuren, gerade auch das von Schiller bearbeitete Klarchen, bei aller ihnen gleichzeitig
innewohnenden Differenzen den benannten Umstand durch ein Engagement, welches
jeweils — mehr oder weniger — auch politisch motiviert ist. Luise Millers tragisches
Schicksal, angesiedelt in einem Duodezfirstentum, vollzieht sich gleichfalls vor dem
Hintergrund politischer Rankinen, gegen welche sie trotz ihrer aktiven
Handlungsbereitschaft — sie versucht, an Ferdinands Vernunft zu appellieren und ihn
trotz der Erwiderung ihrer Gefuihle zum Verzicht zu bewegen (Szene 1, 4), aussichtslos
ankampft:

Luise (falt seine Hand, indem sie den Kopf schiittelt). Du willst mich einschlafern, Ferdinand — willst
meine Augen von diesem Abgrund hinweglocken, in den ich ganz gewil3 stiirzen mul3. Ich seh in die
Zukunft — die Stimme des Ruhms — deine Entwirfe - dein Vater - mein Nichts. (Erschrickt und lafBt

plétzlich seine Hand fahren) [...] 484

Freilich hilft Luise Millerin ihr grol3eres Reflexionsvermbégen (gegenuber dem
Goetheschen Klarchen), gemessen am Ende, welches beiden Frauenfiguren bevor
steht, keineswegs weiter. Das von Schiller bearbeitete Klarchen wie die Schillersche
Protagonistin seines friilhen Dramas scheitern, bei allen Unterschieden zwischen den
Dramen (beispielsweise befindet sich Ferdinand am Beginn seiner Karriere, Egmont
dagegen kurz vor dem Fall), nicht zuletzt an ihren beratungsresistenten Partnern, u. a.
weil diese ihren Geliebten die Reflexion gar nicht erst attestieren und weil sie sich die
politische, die gesellschaftiche Dimension dieser Liebesbeziehung nicht
vergegenwartigen. Ein wenig anders liegt der Fall bei Agnes Sorel, der Geliebten Karls
VII. Ihr EinfluR erscheint ungleich gréi3er:

O meine Agnes! Mein geliebtes Leben!
Du kommest, mich der Verzweiflung zu entreif3en!
Ich habe dich, ich flieh’ an deine Brust,

Nichts ist verloren, denn du bist noch mein.485

483 Vgl. hierzu das erste Kapitel der vorliegenden Arbeit.
484 Vgl. Fricke/Gopfert, Bd. |, hier S. 766.
485 Vgl. Fricke/Gopfert, Bd. Il, S. 708, V. 601-604.

137



Mit diesen Worten begrufdt Karl die Sorel auf der Buhne und offenbart zugleich ihre
eminente Bedeutung fur ihn als Trosterin und Hoffnungsspenderin. Zudem scheint sie
seine Seelenverwandte zu sein, sind doch beide den Tranen mehr als nahe, sie jedoch
ofter, er ,nur* einmal.*®® Diese Rihrseligkeit sollte nicht dariiber hinweg tauschen, wie
groR Agnes’ EinfluB bei aller altruistischen Aufopferungsbereitschaft*®” auf den eher
schwéchlich wirkenden Konig ist: die Geliebte hilft mit ihrem Schmuck aus, als Karl das
Geld fur sein Heer ausgeht (V. 606-613); so ist Karl zundchst tUberzeugt, von Agnes
nach Reims und damit zum Sieg im Kampf um die Krone geleitet zu werden (V. 659f.);
sie versucht zu vermitteln zwischen dem Konig von Frankreich und seinem engen und
wichtigen Verbindeten Dunois (V. 802-817); sie beauftragt den koniglichen Offizier La
Hire selbstverantwortlich, den verargerten ,Bastard von Orleans” madglicherweise
zurtckzuholen (V. 874); bei all dem ist sie trotz ihrer ausgepragten Emotionalitat
reflektiert genug, ihre Rolle realistisch einzuordnen (vgl. die gesamte Szene 1V,2). Ohne
Agnes Sorels Rolle zu hoch gewichten zu wollen, féllt die Selbstverstandlichkeit auf, mit
welcher sie an allen politischen Unterredungen des Konigs teilhat, der sie offensichtlich
soweit moglich in seiner Nahe wiinscht. Ihr privates Interesse, das Glick des Koénigs,
kommt mit ihrer politischen, patriotischen Anschauung zur Deckung. Insofern befindet
sie sich, bei ahnlichen Voraussetzungen wie Luise Miller oder Klarchen, in einer
einfluBreicheren Position. Das tertium comparationis der drei Figuren ist ihre nicht zu
unterschlagende politische Dimension. Nicht allein die Parallele zu seinem Sturm-und-
Drang-Drama respektive zur ,romantischen Tragddie* unterminiert die von Ingenkamp in
Anschlag gebrachte These, bei Schillers Blihnenbearbeitungen sehe man sich dem
durchgehenden Bestreben gegeniber, die Originale zu ,klassischen® Stiicken umformen
zu wollen. Der Herausgeber des entsprechenden Bandes der Klassikerausgabe definiert
als ,klassisch® im Bezug auf ein Theaterstick den ,aristokratischen Zug der
Offentlichkeit des Empfindens und Geschehens, dies im Gegensatz zu Innigkeit,
Traulichkeit, ,Seele’ u. dgl. [...], wobei ,der entsprechende Gestus, der [..]
deklamatorisch und distanzierend zu sein hat und nicht Nahe suchend und beglickend.
[...]“*®® Er prazisiert im Hinblick auf Schillers erste Arbeit fiirs Theater nach neun Jahen,
nach dem 1787 abgeschlossenen ,Dom Karlos, Infant von Spanien“: ,Schillers Egmont
rickt den Helden und Klarchen so, dal3 die entsprechende Absicht erkennbar wird, aus

486 Siehe Fricke/Gopfert, Bd. Il: So Agnes nach V. 904, nach V. 1110, V. 1911, V.1927, nach
V.1971, Karl nach V. 1040.

487 Sie fugt sich klaglos in die Rolle der Geliebten und erhebt keinerlei Anspriiche auf die Heirat
mit dem Konig, obwohl im Stick, ganz im Gegensatz zur historischen Situation (Karl war langst
verheiratet), von keiner Ehefrau die Rede ist, Standesuberlegungen keine Rolle spielen kdénnen und
heiratspolitische Griinde zumindest nicht explizit genannt werden, siehe V. 616-620: ,Sie ist edel, wie ich
selbst/ Geboren, selbst das kénigliche Blut/ Der Valois ist nicht reiner, zieren wiirde sie/ Den ersten Thron
der Welt — doch sie verschméht ihn,/ Nur meine Liebe will sie sein und heiRen.”

488 So Ingenkamp, S. 762f..

138



der privaten Zone des letztlich jedermann Sympathischen [...] und macht sie [...]
Joffentlich’ und insoweit [...] zu etwas mehr klassischen Helden.“*® Luise und Agnes
Sorel agieren genauso im Bewultsein einer offentlichen Rolle wie Schillers Klarchen,
zudem leistet Johanna Verzicht auf einen Anspruch auf privates Glick, um ihr Projekt,
die Einung Frankreichs unter einer Krone verbunden mit dem Sieg Uber England,
erfolgreich zu Ende zu bringen. Rein ,klassisch zu nennen ist dies nicht. Auf die durch
die Bearbeitung modifizierte Figur ist nun zurtickzukommen. Nahert Schiller doch damit
die bedeutende weibliche Nebenfigur seinen eigenen Frauenfiguren an, u. a. eben,
indem er den Konflikt zwischen privatem Glick und der 6ffentlichen Rolle zugunsten der
letzteren verschiebt. Damit schopft er aus seiner eigenen dichterischen Welt und gerade
nicht aus fremden Quellen. Der Bearbeiter rAumt der politischen Dimension, die freilich
das private Glick genauso zerstort wie es die Goethesche Konstellation tat, auch der
weiblichen Figur ein: Klarchen und Brackenburg erleiden bei Schiller kein individuell
begrenztes Liebesschicksal mehr, vielmehr ist ihr Schicksal jetzt noch deutlicher in das
politische Handlungsgeschehen involviert. Bei der gerade erwdhnten ménnlichen
Nebenfigur &Rt sich die Entwicklung in Szene 22 des zweiten Aktes nachvollziehen.
Diese neue Szene zeigt Klarchens hoffnungslosen Verehrer, als er in Erfahrung
gebracht hat, an wen er seine Geliebte verloren hat. Er nimmt es hin, ohne mit ihr darum
brechen zu wollen: ,Und ich - kann ich die Ungetreue hassen - ihr entsagen? Ach! - nein
- ich kann - ich kann es nicht." Im Gegenteil: er bedauert sie, wissend, dal} es keine
Rettung, keine Freiheit mehr fur ihn geben wird. Bange fragt er sich: ,Was wird ihr
Schicksal sein?* (S. 54). DaR Egmont eine nicht zu schlagende Konkurrenz fir ihn
darstellt, weil3 er - doch er hofft wohl immer noch auf seine Chance nach dessen Tod,
indem er der von ihm ungliicklich Geliebten beizustehen gedenkt.

Die deutlicher herausgearbeiteten Aktschliisse und die ausgesparten Klarchen-Lieder
demonstrieren indes die klar beschnittene Bedeutung der Musik fur Schillers
Auffuhrungsvorlage. Durch die durchgangig praktizierte Handlungsvereinheitlichung, ja
Handlungsvereinfachung hin zum Politischen verliert sie auch ein Stuck weit ihre
Funktion der Vermittlung komplexer Handlungsablaufe. Schiller wendet sich nach
eigener Aussage nicht an die Sinne, die durch Musik angesprochen werden, ,alles
Erhabene stammt nur aus der Vernunft* (Fricke/Gopfert, Bd. V, S. 517). In seiner gerade
zitierten Abhandlung ,Uber das Pathetische® (1793) heilt es auRerdem iiber die Musik:

Auch die Musik der Neuern scheint es vorziglich nur auf die Sinnlichkeit anzulegen und schmeichelt
dadurch dem herrschenden Geschmack, der nur angenehm gekitzelt, nicht ergriffen, nicht kréftig gerihrt,
nicht erhoben sein will. [...] Ein bis ins Tierische gehender Ausdruck der Sinnlichkeit erscheint dann

gewohnlich auf allen Gesichtern, die trunkenen Augen schwimmen, der offene Mund ist ganz Begierde,

489 Ingenkamp, hier S. 848f..

139



ein wolllstiges Zittern ergreift den ganzen Korper, der Atem ist schnell und schwach, kurz alle Symptome
der Berauschung stellen sich ein: zum deutlichen Beweise, daf3 die Sinne schwelgen, der Geist aber oder
das Prinzip der Freiheit im Menschen der Gewalt des sinnlichen Eindrucks zum Raube wird. Alle diese
Ruhrungen, sage ich, sind durch einen edeln und ménnlichen Geschmack von der Kunst ausgeschlossen,
weil sie blof3 allein dem Sinne gefallen, mit dem die Kunst nichts zu verkehren hat. (ebenda, S. 516)

Somit scheinen Schillers AnderungsmaRnahmen hinsichtlich der markanteren
Aktschlisse und Klarchens Lieder in keiner Weise strictu sensu dramaturgisch, wohl
aber dramentheoretisch begrindet und gewollt. Mit den letztgenannten vorgenommenen
Anderungen ist es definitiv nicht mehr Goethes alleiniges Werk, hatte dieser doch
aulersten Wert auf die Musik gelegt, wie sein Bemihen um die Vertonung durch Philipp
Christoph Kayser belegt. Die ausfihrlich zitierte Textstelle liefert zudem die Begrindung
fur Schillers letzte, bisher noch ausgesparte Anderung des Originals. Die Rede ist von
der zwischen Goethe und Schiller strittigen Schlul3gebung, die Schiller 1788 in seiner
Rezension vernichtend beurteilt hatte, sah er doch die ,lllusion* ,mutwillig zerstort®,
dadurch dalR nach Egmonts Einschlafen sich

[eline Musik horen [laf3t], und hinter seinem Lager scheint sich die Mauer aufzutun, eine glanzende
Erscheinung, die Freiheit, in Klarchens Gestalt, zeigt sich in einer Wolke. - Kurz, mitten aus der wahrsten
und rdhrendsten Situation werden wir durch einen Salto mortale in eine Opernwelt versetzt, um einen
Traum zu sehen. Lacherlich wirde es sein, dem Vf. dartun zu wollen, wie sehr er sich dadurch an Natur

und Wabhrheit versiindigt habe; [...] (Rezension, S. 942, die nur kursiven Hervorhebungen von der Verf.)

Schiller meidet es, den Traum auf der Bihne zu visualisieren. Er lait Egmont nur von
seinem Traum berichten. Biuhnentechnische Schwierigkeiten mdgen dabei eine nicht
unwichtige Rolle gespielt haben, mit ausschlaggebend erweist sich jedenfalls auch hier
sein Dramenverstandnis. Ein weiteres Zitat aus der Schrift ,Uber das Pathetische"
macht diese Schluf3folgerung naheliegend: ,[...] Die poetische Wahrheit besteht [...]
nicht darin, dal’ etwas wirklich geschehen ist, sondern darin, dal’ es geschehen konnte,
also in der innern Méglichkeit der Sache.“*®°

Die Darstellung des Traums, einer sinnlichen Erfahrung, auf der Buhne, die durch die
Musik (vgl. Brief Goethes an den Komponisten Kayser, 14. August 1787)*" unterstitzt
werden sollte, um so dem Zuschauer den Zugang zu dieser Szenenpassage zu
erleichtern, war fur Schiller schlichtweg undenkbar. Entsprechend liefert Schillers
Klarchen nicht mehr die Projektionsflache, welche Ingenkamp ihr attestiert: Klarchen,
die so gerne ein Mann gewesen ware, u. a. weil sie dann in die Lage versetzt gewesen

490 So Schiller in ,Uber das Pathetische, Fricke/Gopfert, Bd. V, S. 534.
491 Vgl. HA, Bd. 4, S. 617.

140



ware, selbst zu kampfen, politisch zu handeln, hat, nicht nur aufgrund unerftllbarer
Liebe zu Egmont, den Suizid gewahlt. Dieser gerat dartber hinaus, unter
Bericksichtigung ihrer Beflrchtungen in der Unterredung mit Sekretar Richard, zu einer
auch politischen Aktion. Bereits das Klarchen des Originals beobachtet die
verangstigten Burger um sich. Klarchens Freitod manifestiert nicht nur eine radikale
Absage an ein Leben ohne den Geliebten, sondern gleichzeitig eine Absage an eine
Existenz in einem Staat, in dem an Personen seines Charakters ein Exempel, die
offentliche Hinrichtung, statuiert wird. Da ihr, anders etwa als spater Johanna von
Orleans, die Mdoglichkeit, an der Spitze des Freiheitskampfes zu marschieren und so an
der Verédnderung politischer Verhaltnisse selbst mitzuwirken, verwehrt wird, bleibt als
einziger Ausweg die Selbsttotung, aus — auf das Drama bezogen - realistischen
Motiven. Sie Ubernimmt damit die Verantwortung uber sich selbst. Indem Egmont ,nur®
seinen Traum der Erscheinung der Geliebten schildert (NA, Bd. 13, S. 71) und der
Zuschauer ihn nicht teilt, wird deutlich, daf? Egmont Klarchen nicht als ganze Person
erfaldt hat, gerade dann, wenn man kontrastierend Ingenkamps Deutung mit
beriicksichtigt. Laut dieser Interpretation steht der Goethesche Schlul3 fir das ,von
Goethe bei anderer Gelegenheit so genannte Ewig-Weibliche [...] das den Mann, was
immer er auch von sich selbst halten mag, erhebt, belohnt und erlést.“**? Denn in der bei
Schiller anders angelegten Schluf3apotheose kulminieren nach die unterschiedlichen
Auffassungen der beiden Dichter. Indem es Schiller darum geht, ,keine
Erkenntnisspannung, sondern Gefilhlsspannung® zu transportieren*®®, wird zunachst
verstehbar, wie seine Anderungen, hier vor allem seine musikalischen, komponiert sind.
Schillers achter und neunter Auftritt des dritten Aktes (NA, Bd. 13, S. 70-72) sind
durchzogen von Regieanweisungen, die die Umsetzung der Musik, der eine
Schlusselfunktion zukommt, betreffen. Nachdem der Held von Gravelingen seinem
neuen Freund Ferdinand, pikanterweise Albas Sohn, die, wie er nicht weil3, hinfallig
gewordene Sorge um Klarchen aufgetragen hatte, findet er endlich den
herbeigesehnten Schlaf, der mit ,Musik vom Orchester* untermalt wird. Darauf stéren
Kriegstrommeln ,hinter der Szene" seine Ruhe, er verlal3t sein ,Ruhebett” und ,kommt
vorwarts“. Ohne musikalische Begleitung berichtet er von der Traumerscheinung seiner
.Klara“, die ,den Hut der Freiheit* ihm ,entgegen schwang“ und ihm den ,Lorbeer auf
das Haupt” setzte: ,Es war mein Klarchen, war mein Vaterland. Zusammen in ein Bildnis
flossen sie, die beiden schonsten Freuden meines Herzens.” Im weiteren Verlauf seiner
Traumerinnerung unterbrechen ihn die néher heranriickenden ,Trommeln“, so dafl} er
sich seine zurtick liegenden Schlachten ,im kriegerischen Feld* vergegenwartigt, wie
Schiller prononcierter formuliert, wahrend Goethes Text an dieser Stelle das ,Felde des

492 Ingenkamp, S. 846.
493 So Siedhoff, Der Dramaturg Schiller, hier S. 56f..

141



Streits und des Siegs” in Erinnerung ruft (NA, Bd. 13, S. 71, hier Zeile 44f.). Schillers
Egmont fahrt emphatischer fort: ,[...] Fur die Freiheit sterb’ ich! lhr, fur die ich sonst
gelebt, gehandelt, bring’ ich mich jetzt 1 e i d e n d zum Opfer.” Nachdem Egmont sich
selbst noch Mut zuspricht, sind erneut Trommeln zu héren. Er verurteilt die Wache
stellvertretend fur das dahinter sich verbergende repressive System mit seinen
doktrindren Veranderungen und propagiert den Todeskampf fur die Freiheit im
allgemeinen, fir die Freiheit der Familien der Kombattanden im besonderen. Den
Schlu3punkt bildet das Zugehen ,auf die Wache" als nonverbales Zeichen fir den
intendierten Widerstand, wozu die ka&mpferisch angelegte ,lebhafter® werdende
~Kriegsmusik® zu horen ist. Schiller Konzept sieht demnach dieses Finale als aktivierend
gedachte Aufbruchstimmung, als eine Art Handlungsaufforderung, den Krieg als Mittel
zum Erreichen selbst gesteckter und benannter Ziele.”** Goethe belaRt es an dieser
Stelle, an welcher bei ihm ,die Musik” einsetzt ,und [...] mit einer Siegessymphonie das
Stick* ausklingen lai3t, bei einer ins Visionare verschobenen Verklarung, bei einer in
unbestimmter Zukunft liegenden Utopie. Die Musik transportiert in beiden Fallen, bei
Goethe wie Schiller Botschaften, deren Komplexitat durch den gesprochenen Text allein
nicht zu vermitteln waren. Zweifellos sind es differierende Botschaften. Entgegen
Borcherdt kann man so weniger von einem ,Mil3verstandnis* auf Seiten des Bearbeiters
ausgehen als vielmehr von einer gezielten Umwertung respektive Umdeutung, die vor
dem Hintergrund eigener Uberzeugungen zustande kommt.*®> Wahrend Schiller den
originalen Schlul3 des Dramas ablehnt, u.a. weil er es, noch einmal rekurrierend auf
seine Rezension, fur unwahrscheinlich, ja ,opernhaft* halt, aber in seiner Eigenschaft als
Bearbeiter wohl mindestens ebenso sehr, weil er die adaquate Darstellung der
Goetheschen Vorstellung, die Umsetzung auf der Blhne fur schwerlich moglich halt,
halt Goethe die Unwahrscheinlichkeit nicht fiir eine dem Kunstgenuld von vorne herein
abtragliche Eigenschaft: Anhand des Beispiels der Oper verdeutlicht er in einem fiktiven
Gesprach zwischen einem ,Anwalt‘ und einem ,Zuschauer® sein Schiller diametral
entgegengesetztes Kunstverstémdnis496 und beantwortet in ,Uber die Wahrheit und
Wahrscheinlichkeit der Kunstwerke” (1798) die Frage:

-Warum erscheint auch mir ein vollkommnes Kunstwerk als ein Naturwerk? [...]

494 So interpretiert es auch Stockinger, Schiller und das romantische Drama, hier S. 223:
.Kriegsmusik substituiert die Siegessymphonie und deutet auf diese Weise die Unabgeschlossenheit des
Freiheitskampfes an.”

495 Vgl. NA, Bd. 13, hier S. 301; Gegen Borcherdt spricht beispielsweise die von ihm selbst
eingerdaumte Tatsache, dal3 Schiller ja gerade keine Interpolationen vornimmt, also gerade keine
Einfigungen oder Anderungen unternimmt, ohne diese als solche erkennbar werden zu lassen.

496 Vgl. HA, Bd. 12, Uber Wabhrheit und Wahrscheinlichkeit der Kunstwerke, S. 67-73, bes. S. 68,
S. 72f..

142



-“Weil es mit Ihrer bessern Natur Ubereinstimmt, weil es tUbernatirlich, aber nicht auRernaturlich ist. Ein
vollkommenes Kunstwerk ist ein Werk des menschlichen Geistes, und in diesem Sinne auch ein Werk der
Natur. Aber indem die zerstreuten Gegenstéande in eins gefaldt und selbst die gemeinsten in ihrer
Bedeutung und Wirde aufgenommen werden, so ist es Uber die Natur. Es will durch einen Geist, der
harmonisch entsprungen und gebildet ist, aufgefal3t sein, und dieser findet das Furtreffliche, das in sich
Vollendete auch seiner Natur gemag. [...] (HA, Bd. 12, S. 72) 497

Das Zitat scheint ein geeigneter Schlissel zur Egmont-Interpretation nach Goethe. Mit
der Formulierung ,Ubernatirlich, aber nicht aul3ernatirlich schafft Goethe die Formel
fur eine Vermittlung seiner Klarchenfigur, die als Synthese wohl nicht nur von ,Freiheit”
und ,Vaterland“, sondern doch mindestens auch noch von Liebe oder Eros gelten kann,
letzteres allerdings weniger aufgrund ihrer Beschreibung in der vorletzten Szene als
vielmehr wegen der zurlckliegenden Tandeleien wahrend ihres Rendezvous,
eingefangen ist dieser ambivalente Eindruck in Schillers neu eingeschobenem ,Ich sahe
sie — Zu mir herunter stieg ein goéttliches Bild — es kam von oben — doch hatt’ es alle
Zuge meiner Klara® (NA, Bd. 13, S. 71) [Hervorhebungen der Verf.]. Die Erinnerung an
die irdische Gestalt der Geliebten amalgamiert sich mit einer himmlischen Erscheinung,
diffus bleibt, ob das Symbol der Freiheit, hier: der Hut oder das Symbol des Siegers
(respektive des poeta laureatus, von dem im Stiick an keiner Stelle die Rede ist), der
Lorbeer, die Prioritéat zuerkannt bekommen. Da der Sieg die Option der Freiheit jedoch
erst ermoglichte, kommt dieser Entscheidung nicht die zentrale Bedeutung zu. Legt
Goethe den Akzent auf den Traum, der als Vision immer prasent bleibt und damit eine
Gelassenheit verstromt, die den Zuschauer nicht unmittelbar mit einbezieht, da er
vielleicht einmal in Erfillung geht, scheint bei Schiller die Aktion hervor, die Kriegsmusik
besitzt ein starkeres Potential, den Rezipienten zu involvieren, impliziert eine
Aufforderung zur Handlung, damit wiederum zu im weitesten Sinn politischer Haltung.
Demnach schreibt Goethe seinen ,Egmont* sub specie aeternitatis, wohingegen der
Bearbeiter ganz fur sein jetzt direkt von ihm anzusprechendes Publikum arbeitete. Die
praktische Umsetzung auf der Bihne hatte Goethe beim kinstlerischen Prozel3 wohl
kaum im Blick. Dies erklart den Eingriff jedoch nicht allein, schliel3lich hatte der
Rezensent bereits Ansto an der SchluRgestaltung genommen. Die
Unwahrscheinlichkeit, die Stérung der Illusion war es vielmehr, welche Schiller zu
keinem Zeitpunkt seiner Beschaftigung mit dem vorliegenden Stick zu Uberzeugen
vermochte.

497 Schillers Einstellung zur Oper andert sich erst nach seiner ,Egmont“-Bearbeitung, und zwar
in seinem Brief an Goethe vom 29. Dezember 1797, siehe Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe,
hg. von Staiger, S. 528-530.

143



Schillers Version des Goetheschen Trauerspiels blieb in Weimar ein ephemeres
Phanomen. Erst nach Schillers Tod, genauer am 31. 05. 1806, kam es wieder auf den
dortigen Spielplan. Die Traumerscheinung am Schluld war als Bestandteil wieder in den
Spieltext aufgenommen, die ausfihrlich besprochene Richard-Szene war bereits wieder
getilgt, ebenso wie Schillers Theatercoup mit dem vermummten Herzog Alba, der sich,
versteckt hinter der Maske, selbst vom beginnenden Vollzug der angeordneten
Todesstrafe iiberzeugen zu miissen glaubt (vgl. NA, Bd. 13, Szene IlI, 6, S. 65f.).*® Mit
dieser Auffiihrung begann der zwar sehr langsam, aber kontinuierlich sich vollziehende
ProzeR? der sukzessiven Rucknahme der Eingriffe Schillers und damit der
Wiederannaherung an Goethes Original.499

Bedeutend bleibt Schillers ,Egmont“-Bearbeitung bis heute im wesentlichen aufgrund
der hier besonders eindricklich nachvollziehbaren Schwierigkeiten, die sich nach wie
vor bei der Deutung des ,lange vertrédelten Stlickes* ergeben und die sich Uber den
Einstieg mit Schiller als Rezipient, Kritiker, Dramentheoretiker und Dramaturg besonders
anschaulich erschlieen lassen. Die Prominenz des Bearbeiters leistet wohl noch ein
Ubriges. Des weiteren ertffnet sie aus ungewdhnlicher Perspektive den Einblick in
Schillers dramentheoretisches Verstandnis. Seine Bearbeitung war wie bei jedem
anderen Dramaturgen auch fur die augenblicklichen Gegebenheiten und nicht fur alle
Zeiten geschrieben. Als Herausforderung bleibt im Bezug auf die vorliegenden Texte
immer zu bedenken, daf} Schiller sich Goethes Text zu verschiedenen Zeiten in
verschiedenen Rollen (als Kritiker, als Dramentheoretiker, als Dramaturg) genahert hat,
dal3 er mit dem Text in jeweils rollenspezifischer Sicht (was z. B. bei der Figur der
Margarete von Parma zu unterschiedlichen Konsequenzen fiihrte) umging, wobei man
Schiller durchaus eine gewisse Flexibilitat attestieren konnte und dafd daraus manchmal
teilweise sich deckende (bei der SchluRapotheose), teilweise kontrare Ergebnisse zu
verzeichnen sind. Schliel3lich scheint eine Art Sonderfall mit der ,Egmont”- Bearbeitung
verbunden zu sein: Schiller sah sich hier direkt mit der Reaktion des Autors konfrontiert,
bei Shakespeare, Lessing und Gozzi bestand diese Konstellation nicht. Denkbar ware
es immerhin, Schillers sich im wesentlichen auf Streichungen beschrankende geringe

498 So Kilian, S. 68, vgl. ferner Max von Brick: Johann Wolfgang von Goethe. Egmont.
Vollstandiger Text des Trauerspiels. — Frankfurt, Berlin 1969, besonders seinen im Anschluf3 an den Text
bereit gestellten Apparat, hier S. 156-159, hier S. 157; Kilian wertet im Ubrigen diesen Eingriff als die
~.gewaltsamste Neuerung“ des Bearbeiters, vgl. Goethes Egmont auf der Bihne, hier S. 34.

499 Vgl. ebenfalls zur Bihnengeschichte: Hofer, Conrad: Zu Schillers Egmontbearbeitung. In:
GoetheJb 31 (1910), S. 70-82; Ders.: Goethes Egmont in Schillers Gearbeitung. Nach dem
Originalmanuskript im Goethe- und Schillerarchiv hg. von Conrad Hofer. - Miinchen, Leipzig 1914; Kilian,
Eugen: Zur Bihnengeschichte des Egmont. In: GoetheJb 33 (1912), S. 67-72; Ders.: Goethes Egmont auf
der Buhne. Zur Inszenierung und Darstellung des Trauerspiels. Ein Handbuch der Regie. — Minchen
1925, hier vor allem S. 23-46, der im Unterschied zur oben vertretenen Ansicht der Auffassung ist,
Schillers ,Bearbeitung” habe ,jahrzehntelang ausschlie3lich das Theater beherrscht* und (bis 1925) ,in
den Bihnenschicksalen des Werks bis in die neuesten Zeiten herein ihre deutlichen Spuren hinterlassen.*

144



Eingriffe in ,Iphigenie auf Tauris* und ,Stella“ nicht zuletzt vor diesem Hintergrund und
nicht allein in der groReren ,Klassizitat® (der ,lphigenie*) oder den geringeren
Schwierigkeiten bei der Anpassung an die Buhne (weniger Ortswechsel bei ,Stella®) zu
sehen. Um Schillers als unstatthafte empfundene Eingriffe in das Original ein wenig zu
relativieren, sei an dieser Stelle an Fouqués anfangs zitierte Stellungnahme erinnert.
Fouqué gelangt angesichts der als unpassend empfundenen Vermummten-Szene,
worlber er und Goethe Ubereinstimmten, zu folgender Position: ,Mir schwebten Worte
auf der Lippe, wie so Uberaus unerspriel3lich es gerate, wenn selbst ein grof3er Dichter
es unternehme, die Werke seines Genossen zurechtstutzen zu wollen. Aber ich dachte
an Romeo und Julia und schwieg.*® Ob Goethes Vorstellungen, laut seines
Originaltextes, 1796 in der von ihm gewlnschten Form umsetzbar gewesen wéren, ist
eine so hypothetische wie unkléarbare Frage, deren Beweis Goethe freilich nie antreten
muf3te (oder auch wollte).

500 Vgl. Hofer (1914), S. 143; siehe hierzu auch Hinck, Theater der Hoffnung, S. 52; bemerkenswert ist
immerhin Jutta Linders Hinweis, ,[ ...] da® Goethe sich bei der eigenen Bearbeitung des Gotz im Jahr
1804 ziemlich genau an das Prinzip der Schillerschen Eingriffe [die dieser bei der Egmont-Bearbeitung
vorgenommen hatte, Anm. der Verf.] hielt, indem er beispielsweise &hnlich wie dieser im Falle der Auftritte
im Regentenpalast [...] selbst die Szenen am bischéflichen Hof zum Zwecke einer geradlinigen
Handlungsfiihrung wegstrich.”, vgl. Linder, Asthetische Erziehung, hier S. 95.

145



146



Nur wenig Englisch weil3 ich zwar,
Und Shakspeare [!] ist mir gar nicht klar:
Doch hilft der treue Eschenburg

Wohl bei dem ,Macbeth* mir hindurch. [..] *°*

2. Paratextuelle Annaherungen und Transstilisierung — Schillers ,klassische
Nachdichtung‘ des Shakespeareschen ,Macbeth*®

Mit dem eingangs zitierten Spottgedicht gelang August Wilhelm Schlegel eine zumindest
in der Literaturwissenschaft wirkungsmachtige Dipierung seines friheren zeitweiligen
Arbeitgebers, des ehemaligen Horen-Herausgebers Schiller, die auf den ersten Blick
sehr wohl ihren Reiz und ihren Witz besitzt. Tatsachlich war sich Schiller durchaus
seiner mangelnden Sprachkompetenz, was das Englische betraf, in vollem Umfang und
von Beginn seiner dichterischen Laufbahn an, bewuR3t.>*?> Zudem griff er lediglich in
Ermangelung einer besseren Ubersetzung auf ,den Eschenburg* zuriick (und auch nicht
ausschlieB3lich auf diesen), wie wiederum sein Brief an August Wilhelm Schlegel, also
exakt an seinen Kritiker, vom 11. Marz 1796 belegt:

[...] der Himmel lohne es lhnen, da Sie uns von dem traurigen Eschenburg befreien wollen. [...] Man

sollte diese Erzphilister, die doch Menschen zu sein sich einbilden, nicht so gut traktieren. Kame es auf

sie und ihre Hohlkdpfe an, sie wiirden alles Genialische in Grundsboden zertreten und zerstoren. [...] 503

501 Dieses Epigramm stammt von August Wilhelm Schlegel und tragt den Titel ,Trost bei einer
schwierigen Unternehmung“ — die Fortsetzung der eingangs zitierten Verse lautet: ,[...] Ohn‘ alles
Griechisch hab* ich ja / Verdeutscht die Iphigenia. / Lateinisch wul3t' ich auch nicht viel, / Und zwangt in
Stanzen den Vergil.“, vgl. Aug. Wilh. Schlegel's sdammtliche Werke, hg. von Eduard Boécking, Bd. 2. —
Leipzig 1846, S. 212f., ebenso abgedruckt in: Schiller und die Romantiker. Briefe und Dokumente. Hg.
und eingeleitet von Hans Heinrich Borcherdt. — Stuttgart 1948, hier S. 499.

502 Uber Schillers rudimentére Englischkenntnisse bestehen weder in der Sekundarliteratur, vgl. z. B.
(lediglich stellvertretend) Wiese, Drama und Theater, S. 702, noch bei Schiller selbst Zweifel, siehe etwa
Schillers relativ frih liegenden Brief an Kérner vom 1. Januar 1792, vgl. Briefwechsel zwischen Schiller
und Kérner, hg. von Klaus L. Berghahn, hier S. 143f.; analog aufert er sich gegeniiber Goethe im Brief
vom 2. Februar 1800, vgl. Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger, hier S. 844;
vgl. ferner Koopmann im Schiller-Handbuch, hier hauptsachlich S. 729f., der einflhrend zur
Ubersetzungspraxis im allgemeinen und zu Schillers diesbeziiglichen Projekten im besonderen schreibt
und in diesem Zusammenhang auf den Umstand hinweist, wie wenig Sinn es mache, dabei ,philologische
Treue” in den so entstandenen Arbeiten dieser Zeit zu erwarten. Es ist dabei jedoch im Falle Schillers
noch einmal differenzieren zwischen seinen Ubersetzungen aus dem Franzosischen (so auch Hirdt, NA,
Bd. 15, 2), wo Schiller tiber griindliche Sprachkenntnisse verflgte, und den englischen oder italienischen
Projekten, fir die dies nicht zutrifft.

503 Zitiert nach Schiller und die Romantiker, hg. von Hans Heinrich Borcherdt, hier S. 403ff. [Kursive
Hervorhebung der Verf.] [passim]; Ubrigens berichtet Schiller bereits in diesem Brief an Schlegel davon,
dal Goethe ,den ,Macbeth’ gern einmal in Weimar spielen lassen wollte.“ — Vgl. zum Verhaltnis Schiller —
A. W. Schlegel ferner seinen ebenfalls in diesem Band zitierten Brief von Schiller an A. W. Schlegel vom
1. Juni 1797, bei Borcherdt auf S. 448f..

147



Es bleibt einmal dahingestellt, ob Schiller und mit ihm Goethe zu diesem Zeitpunkt den
Wunsch hegten, Schlegel moge sich als Ubersetzer in ihr noch vages ,Macbeth*-Projekt
einbringen oder auch nicht, infolge des kurz darauf erfolgten Zerwurfnisses zwischen
Schiller und den Schlegel-Briidern®®* kam es nicht (mehr) dazu. Auf jeden Fall stand
Schiller, als er sich 1800 schlieBlich an die schon geraume Zeit erwogene
Buhnenbearbeitung des kirzesten Shakespeare-Stickes setzte, keine entsprechende
Ubersetzung A. W. Schlegels zur Verfiigung, auf die er sich anstelle von Eschenburgs
und Wielands Ausgaben hétte stiitzen kénnen.>%

Damit befindet man sich bereits mitten in der Problematik der Ubersetzung und/oder
Bearbeitung eines Stiickes®®, das bis heute immer noch zahlreiche Fragen aufwirft,
auch ohne dal} diese gleich so fundamental ausfallen mussen, dal} sie Shakespeares
Identitat selbst in Frage stellen.>®” War“, um es mit Paul Stecks Worten wiederzugeben,
,Schiller der Deutsche Shakespeare?*% Oft wird dieser Zusammenhang hergestellt,
meistens mit den Hinweisen auf die ahnlichen, parallelen Figurenkonstellationen, die
sich in Schillers Dramen wiederfinden. Ob dabei an das fruthe Drama ,Die
Verschworung des Fiesco zu Genua“ oder an den ,Wallenstein“ erinnert wird>®®, immer

504 Vgl. hierzu die Briefe Friedrich Schlegels an August Wilhelm vom 27. Mai 1796, August Wilhelm
Schlegels Brief an Johann Friedrich Reichardt vom 20. Juni 1796, Friedrich Schlegels Brief an den selben
Adressaten vom 11. Juli 1796 sowie, vor allem, August Wilhelm Schlegels und Caroline Schlegels Brief
an Schiller vom 1. Juni 1797. In: Schiller und die Romantiker, hg. von Hans Heinrich Borcherdt, hier S.
446f..

505 Schlegel selbst hatte 1797 lediglich einzelne Passagen des ,Macbeth* tibersetzt, diese Ubersetzung
etablierte sich indes nicht. Auf die Ubersetzung des ,Macbeth* innerhalb der Schlegel-Tieck-Ausgabe
muf3te man noch relativ lange warten, auBerdem stammt diese nicht von Schlegel, sondern von Dorothea
Tieck, Ludwig Tiecks Tochter, vgl. Wiliam Shakespeare. Sémtliche Werke. Tragoddien. Aus dem
Englischen lbersetzt von August Wilhelm Schlegel, Dorothea Tieck und Wolf Graf Baudissin. — Berlin
°1994, S. 1039 [Dorothea Tiecks Ubersetzung erschien 1839/40 in der Schlegel-Tieck-Gesamtausgabe
der Shakespeare-Ubersetzungen]; ferner: Schillers Macbeth, nach dem englischen Originale verglichen
von Gebhard Schatzmann. In: Programm der k.k. deutschen Staats-Oberrealschule in Trautenau
veroffentlicht am Schlusse des Schuljahres 1889 von Director Josef Wurm. — Trautenau 1889, S. 3-30,
hier S. 3.

506 Eine Klarung dieser nach wie vor existierenden terminologischen Unsicherheit folgt im Verlauf des
Kapitels.

507 Denn wahrend Bloom genau zu wissen scheint, wer und wie das Faszinosum Shakespeare war, vgl.
H. B., Shakespeare — Die Erfindung des Menschlichen, z. B. S. 753, S. 763, stellt Sobran erneut die
Frage nach dessen ldentitat, vgl. Joseph Sobran: Genannt: Shakespeare. Die Losung des grofiten
literarischen Ratsels. Aus dem Englischen von Heidi Zerning. — Kéln 2002. Weder der einen noch der
anderen Linie soll im folgenden das Wort geredet werden, sondern der Text soll im Mittelpunkt der
Betrachtung stehen.

508 Paul Steck, hier S. 19; sowohl Schleiermacher als auch noch Friedrich Hebbel rezipierten Schiller in
dieser Weise, vgl. Ingenkamp, hier S. 882 respektive NA, Bd. 13, S. 404.

509 Vgl. stellvertretend Hiecke, Robert Heinrich: Shakespeares ,Macbeth” erlautert und gewdrdigt. —
Merseburg 1846, S. 102-152, hier S. 104; [in der UB Tibingen befindet sich ein Sammelband, der
Hieckes Vorlesungen und diejenigen Karl Werders, ,Vorlesungen tber Shakespeares ,Macbeth’, gehalten
an der Universitat zu Berlin (zuerst im Winter 1860 als Skizze, dann ausgefihrt und mehrmals wiederholt)
von Karl Werder. — Berlin 1885, in einem Buch versammelt: Signatur Dk VII 19zm]; Hiecke unternimmt
explizit eine Engfuhrung von ,Wallenstein“ und ,Macbeth”, indem er ,Vergleichspuncte* zwischen den
beiden mannlichen Titelfiguren, Lady Macbeth und Grafin Terzky sowie zwischen Banquo und Oktavio

148



wieder wird die Beeinflussung Schillers durch Shakespeare betont. Bei diesen
unbestritten bestehenden Parallelen®'® werden aber gleichzeitig die auch vorhandenen
Unterschiede verwischt.®** So bei ,Fiesco®, der ebenso mit einer nicht zu ihm
passenden, weil weniger karriereorientierten und darum sanften Partnerin verheiratet ist
wie der ,Friedlander”. Anstatt sich fur ihre politischen Projekte die kongeniale Ehefrau zu
wahlen, die es im einen wie im anderen Stick gabe, namlich in Gestalt von ,Julia
Imperiali“ respektive der ,Grafin Terzky”, haben sich beide Protagonisten fur eine fur
diese Zwecke ungeeignete Partie entschieden®?, wahrend ,Macbeth* in seiner ,Lady"
schon bevor er selbst sich Uberhaupt klare Machtambitionen eingesteht, die Ergdnzung
gefunden hat, die seine eventuellen Zweifel und Skrupel auszurdumen weil3 und ihn
uneingeschrankt, sofern nicht gar tbereifrig, unterstitzt. Anhand dieses Beispiels wird
eventuell deutlich, wie sehr Schiller, auch schon der .frihe Schiller”, der Autor des
srepublikanischen Trauerspiels”, bei aller Verpflichtung gegenuber der literarischen
Tradition, in der er selbstverstandlich steht, doch von Anfang an seinen eigenen
dramatischen Weg einschlagt und sich nicht schlicht Gbernommener
Figurenkonstellationen vermittels einer adaquat Ubertragbaren ,Montagetechnik®
bedient, um dergestalt aus diversen Vorbildern sein eigenes Drama
zusammenzustellen. Die ,Herzogin von Friedland” wie die junge ,Grafin von Lavagna“
entziehen sich bei aller Sanftheit, die sie eint, der Machtoperationen ihrer Eheméanner.
Kontrastierend mit der ,Lady* erscheinen sie zudem als Opfer der Rankinen ihrer
Gatten, wahrend die Ehefrau Macbeths zweifellos der Anstiftung und der ,aktiven
Mitwisserschaft* tiberfiihrt und damit mitschuldig ist.>*

Piccolomini entdeckt; analog: Stefan Hackl, S. 33f. sowie Bernhard Sandmann, Schillers ,Macbeth* und
das englische Original, hier S. IV.

510 Wie wahrscheinlich langst bemerkt, hat man es hier wieder mit dem schon bekannten, nach Holthuis
erganzten semi-autointertextuellen Bezug zu tun; zur Schillers Verortung innerhalb der ,dramatischen
Tradition” vgl. Helmut Koopmanns einleitenden Artikel im von ihm hg. Schiller-Hb, hier S. 137-154, wo
sich auch der bei Schiller vermeintlich festgestellte Hang zur ,Montagetechnik* findet, der hier zumindest
an einem Beispiel widerlegt wurde.

511 So interpretiert es, im Unterschied zum Schiller-Hb, auch Metscher, Thomas: Shakespeares Spiegel.
Geschichte und literarische Idee. Band II. Klassik, Romantik und Aufklarung [']. — Hamburg 1998, vor
allem S. 119-135.

512 Vgl. Fricke/Gopfert, Bd. I, S. 639-754, hier S. 643, die aufschluRBreiche Figurenbeschreibung:
wahrend [Lavater lait gruf3en, Anm. der Verf] die ,Gréfin von Lavagna“, Fiescos Gemahlin Leonore, von
Schiller als ,blal und schméchtig. Fein und empfindsam. Sehr anziehend, aber weniger blendend. Im
Gesicht schwarmerische Melancholie* entworfen wird, ist die ,Schwester Gianettino Dorias” ,grof3 und
voll. Stolze Kokette. Schénheit verdorben durch Bizarrerie. Blendend und nicht gefallend. Im Gesicht ein
bdser mokanter Charakter; in der Trilogie lauft die Charakterisierung der dramatis personae dann
subtiler, vgl. hierzu Bd. Il, S. 313-405, hier etwa S. 335-341 [,Die Piccolomini“, Szenen II,2-,4].

513 lhre Mittaterschaft scheitert nicht an anfanglichen Skrupeln, die sie in der ersten Unterredung weniger
zu kennen scheint als ihr Mann, als vielmehr an Skrupeln in letzter Sekunde, als sie mit klarer
Totungsabsicht vor dem Bett des schlafenden, wehrlosen Duncan steht, und unverrichteterdinge geht.
Freilich ist sie Mittaterin insofern, als sie das Personal mit Alkohol aul3er Gefecht setzt.

149



Vorab gilt, was Eckhard Heftrich bezlglich des unterschiedlichen Herangehens an
Shakespeare-Texte um 1800 und heutzutage festgehalten hat:

[...] Wer heute Shakespeare fiir die Biihne bearbeitet, wird wohl schwerlich der Uberzeugung sein, dal
sein Produkt objektiv besser sei als das Original. [...] Goethe und Schiller hingegen waren durchaus der
Meinung, dal ihre Versionen besser seien als das Original, und nicht nur im Hinblick auf die Buhnen der
eigenen Zeit, sondern auch unter dem Gesichtspunkt einer strengen, an giltigen Normen orientierten
Asthetik. [...] Dennoch ist unilbersehbar, dal Goethe wie Schiller Shakespeare mit sehr verschiedenen
Augen lasen, je nachdem, ob sie die Stiicke um ihrer selbst willen oder mit dem Blick auf die

Verwendbarkeit fir Auffihrungen studierten. [...] >14

Der Ansicht, Shakespeares Drama sei in bezug auf die damalige Bluhnengestalt zu
verbessern, war Schiller in der Tat. Der Boden fir diese heutigen Rezipienten
vollkommen fremde Zugangsweise war u.a. dadurch bereitet, daf3 im Hinblick auf das
,2original“, den Hypotext, groRe Differenzen, Unstimmigkeiten herrschten, die einzige
tradierte Textfassung (es existiert ,nur‘ eine Folio- und keine Quart-Ausgabe des
.Macbeth*) im Verdacht stand und steht, selbst eine aus einem prompt book, einem
Soufflierbuch, hervorgegangene und gekiirzte Biihnenbearbeitung zu sein.”*® Hinzu
kamen allein vier verschiedene uberlieferte BUhnenadaptionen des Shakespeare-
Stiickes, die Schillers dramaturgischer Arbeit vorausgingen.®*® Schiller rekurrierte nicht
auf diese Biihnenbearbeitungen, sehr wohl aber auf die vorliegenden Ubersetzungen
des schon angesprochenen Eschenburg und auf diejenige Christoph Martin
Wielands.>*’

Hatte man nun versucht, Wielands oder Eschenburgs Text auf die Bihne zu bringen,
wére das in keinem Falle eine originalgetreue Umsetzung Shakespeares gewesen. Um

514 Heftrich, Eckhard: Shakespeare in Weimar. In: Das Shakespeare-Bild in Europa zwischen Aufklarung
und Romantik. Hg. von Roger Bauer [...]. — Frankfurt am Main, Berlin, Bern 1988, S. 182-200, hier S. 189.
Dabei sollte dann doch der Ordnung halber darauf hingewiesen werden, wie selbstverstandlich diese
heute megaloman anmutende Haltung jahrhundertelang gewesen ist, vgl. hierzu Wiliam Shakespeare:
Macbeth. Zweisprachige Ausgabe. Neu Ubersetzt und mit Anmerkungen versehen von Frank Glnther. Mit
einem Essay und Literaturhinweisen von Ulrich Suerbaum. — Minchen *2000, hier Suerbaums
lesenswerter Essay, S. 246-269, insbesondere S. 249-253; speziell zu Schiller Ginther Erkens
Ausfiihrungen im Shakespeare-Handbuch. Die Zeit. Der Mensch. Das Werk. Die Nachwelt. Unter
Mitarbeit zahlreicher Fachgelehrter hg. von Ina Schabert. Mit einem Geleitwort von Wolfgang Clemen. 3.
Auflage. — Stuttgart 1992, S. 717-744, hier besonders S. 731; des weiteren Hackl, S. 20.

515 Siehe hierzu die Anmerkungen des Ubersetzers in: William Shakespeare: Macbeth. Zweisprachige
Ausgabe. Neu uUbersetzt [...] von Frank Gunther, hier S. 208f.; ob und inwieweit Schiller Gberhaupt
Kenntnisse Uber diese Diskussionen in England besal3, mu3 sehr vorsichtig beurteilt werden, sehr
wahrscheinlich sind sie nicht; siehe ferner: Suerbaum, Ulrich: Der Shakespeare-Fiihrer. — Stuttgart 2001,
S. 297f..

516 Informationen hieriiber bei Ingenkamp, S. 875f. und Albert Koster, S. 56-74.

517 Sowie diejenige Wagners und ab dem dritten Akt das von Charlotte von Stein entliehene englische
Loriginal“, vgl. NA, Bd. 13, S. 366 und umfassender Ingenkamp, S. 877ff..

150



zu verdeutlichen und zu illustrieren, wie frei etwa der ,schwabische Vielschreiber”
Christoph Martin Wieland®® bei seiner Ubersetzung vorging, mochte ich darauf
hinweisen, daf3 er sehr interpretierend und nicht um Exaktheit bemiht den Schluf3 des
ersten Aktes wiedergibt, indem er Macbeths seine soeben gefal3te Entscheidung in
diese Worte kleiden laR3t: ,Ich bin entschlossen, Weib, und alle meine Sehnen strengen
zu dieser furchtbaren Tat sich an. Komm, und lal3 uns unser Vorhaben unter die
schonste Larve verbergen.“*'® Dagegen lautet die Passage im Original: ,| am settled |
and bend up / Each corporal agent to this terrible feat. / Away, and mock the time with
fairest show: / False face must hide what the false heart doth know.“>?° Desgleichen trifft
Wieland den Ton zwischen dem Than von Glamis und Cawdor und seiner Ehefrau nicht
so recht, wenn er sie ,mein liebstes Hihnchen“ nennt *?!, wahrend das englische
Kosewort ,chuck” eher den deutschen Termini ,Liebchen* oder ,Taubchen* entspricht,
wohingegen ,Hiuhnchen* weder allgemein als Kompliment noch in Verbindung mit der
zwischenzeitlich zum Mord entschlossenen Lady passen will.

Eschenburg dagegen arbeitet bei seiner Ubersetzung so trocken wie akribisch, indem er
seine Ubersetzungsprobleme in FuRnoten erdrtert und dergestalt sein Bemiihen um
eine enge Anlehnung an seinen Hypotext transparent macht. Sprechbarkeit auf der
Biihne stellt demnach von Anfang an kein fiir ihn geltendes Kriterium dar.>??

Schiller selbst nennt seine sowohl auf seine Vorganger aufbauende als auch vielfach
von ihnen abweichende, weil frei gestaltende Biihnenbearbeitung®® sehr exakt
.Macbeth. Ein Trauerspiel von Shakespeare. Zur Vorstellung auf dem Hoftheater zu
Weimar eingerichtet von Schiller.“*** Der Untertitel** erklart deutlich Anspruch und Ziel

518 So Merseburger, Mythos Weimar. Zwischen Geist und Macht, S. 59.

519 William Shakespeare. Das Trauerspiel, [I] vom Macbeth. Ubersetzt von Christoph Martin Wieland. —
Zirich 1995, hier S. 32.

520 Vgl. im Gegensatz hierzu Schicking, S. 114ff.; zum Vergleich sei noch Frank Gunther zitiert,
Shakespeares Macbeth. Zweisprachige Ausgabe. Neu Ubersetzt und mit Anmerkungen versehen von F.
G.. — Miunchen 2000, S. 49: ,Ich bin dabei; gespannt / In jeder Faser hin zur Grauenstat. / Fort, geh die
Welt mit heitrem Schein umgarnen: / Falsche Fassade mul} das Falschherz tarnen.”

521 So Wieland, Das Trauerspiel vom Macbeth, hier S. 61.

522 Siehe hierzu stellvertretend Wilhelm Shakespears [!] Schauspiele. Neue verbesserte Auflage.
Zwolfter Band. Mit Allerhéchstem kaiserlichen Privilegio und Hoher obrigkeitlicher Erlaubnif3. — Stralburg
1779, S. 4-144, hier (als Auswahl) S. 5-9, S. 16f., S. 21, S. 27f., S. 48ff., S. 55, fir Schiller war dieser
Aspekt dagegen von zentraler Bedeutung, vgl. auch Hiecke, Shakespeares ,Macbeth” erlautert, S. 146.
523 Ein Uberblick iiber die vor Schiller entstandenen dramatischen Adaptionen findet sich bei Hackl, S.
22ff..

524 Siehe NA, Bd. 13, S. 73; Schiller beginnt seine zweite dramaturgische Téatigkeit weit Uber drei Jahre
nach der ,Egmont“-Bearbeitung, nach seinem dramatischen Grof3projekt, der ,Wallenstein“-Trilogie,
wahrend der Arbeit an ,Maria Stuart, laut Alt, um dergestalt eine ,akute Schreibkrise* wegen derselben
zu Uberwinden, vgl. Alt, Bd. Il, hier S. 486. ,Macbeth” kostet ihn dann jedoch mehr Zeit als erwartet, vgl.
dazu den Brief Schillers an Goethe vom 5. Februar 1800, Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg.
von Staiger, hier S. 845.

525 In der Definition Genettes ein Paratext, vgl. Palimpseste, hier S. 11.

151



des Unternehmens.®® Im klaren scheint er sich dartiber hinaus tiber den geringeren
Stellenwert seiner Buhneneinrichtung im direkten Vergleich mit dem englischen Original,
denn seinem Dresdner Freund Kérner gibt er bei der Ubersendung unumwunden zu, sie
mache gemessen am Original ,[...] eine schlechte Figur.“®*’ Die Verantwortung fir
dieses qualitative Gefalle sieht und sucht der Dramaturg indes nicht bei sich als
vielmehr in ,der Sprache” sowie den diversen ,Einschrankungen [!] welche das Theater
notwendig machte.“*® Eine ,Ubersetzung“**° wiirde der Dramaturg seine Arbeit selbst
kaum nennen. Wie wenig es sich um eine solche handelt, demonstriert Walther
Schroeter, indem er Schillers Text ausschnittweise zuriick ins Englische Ubersetzt, was
die Abweichungen vom Ausgangstext, Shakespeares ,Macbeth®, klar zutage fordert.>*
Entsprechend ordnet Albert Koster die Shakespeare-Bearbeitung ein:

Zieht man das Schlufiresultat, so sieht man, dal3 [...] Schiller [...] keinen wdrtlichen Anschluf3 an
Shakespeare gesucht hat. [...] [S]ieht man [...] einerseits, wie dennoch die Verszahl im Englischen und
Deutschen die gleiche ist, dann kann man [...] Schillers Verfahren nicht anders als eine freie
Nachdichtung nennen. [...] [A]n solchen Stellen, wo Schiller sich gehen lief3, tritt auch im Ausdruck und in

der Anschauung sein eigener Stil am reinsten hervor [...]. 531

526 Wahrend A. W. Schlegel eine exakte, dem Original gerecht werdende Ubersetzung plant, strebt
Schiller eine konkrete Auffuhrung an, mit rAumlichen und pekunidren Beschrédnkungen sowie eigenen
Ambitionen. So gesehen, kdnnte man die scheinbar unverséhnlich einander gegeniiber stehenden
Positionen unaufgeregterweise auch als Mi3verstandnisse oder doch wenigstens als voneinander klar
abweichende Ziele beschreiben, siehe auch NA, Bd. 13, S. 403.

527 So in seinem Brief vom 16. Juni 1800, vgl. Briefwechsel zwischen Schiller und Kérner, hg. von
Berghahn, hier S. 302.

528 Ebenda; vgl. zudem Hackl, S. 8 und S. 14.

529 Trotzdem taucht dieser Terminus immer noch im hier anhangigen Konnex auf, so zuletzt bei Gordon
Sebastian Gamlin, Synergetische Sinnkonstitution, z. B. S. IV, S. 63, der diese Kategorisierung als
Synonym zu ,Bearbeitung®, z. B. S. 1, verwendet.

530 Schroeter, Walther: ,Macbeth“ on the German Classical Stage (Schiller’'s version of Shakespeare’s
tragedy). In: Jadavpur Journal of Comparative Literature 3 (1963), S. 80-98, hier hauptséachlich S. 86-94.
531Vgl. Kdster, hier S. 86-89. - Um Kdsters Ausfliihrungen zu unterstreichen, mochte ich den zweiten, und
nicht den sonst eher in den Blick genommenen funften Akt des ,Macbeth” herausgreifen, vgl. dazu:
Shakespeares Werke. Englisch und Deutsch. Funfter Band. Hg. von L. L. Schiicking. - Berlin, Darmstadt
1955, S. 98-166, hier S. 115-125, im folgenden zitiert als Schiicking mit Szenenangabe und Seitenzahl.
Allein die jeweils unterschiedlichen Orts- und Personenangaben, die zwischen dem Shakespeare-Text,
der von Schiicking vorgenommenen Ubersetzung und der Bearbeitung Schillers auffallen, verdeutlichen
die erheblichen Abweichungen Schillers. Bei Shakespeare/Schiicking besteht der zweite Akt aus vier
Szenen: Szene IlI,1 spielt im Schlo3hof, die auftretenden Personen sind: Banquo, Fleance, ein Diener,
spater: Macbeth mit Diener, danach gehen Banquo, Fleance und der ihnen zugehérige Diener ab,
schlieBlich verlalt auch Macbeths Diener die Buhne; Szene 11,2 findet ebenfalls im SchloRhof statt, es
treten auf: Macbeth und Lady Macbeth; in Szene 11,3 tritt erst der Pfortner auf, spéater: Macduff, Lenox,
Macbeth, zwischenzeitlich gehen Macbeth und Lenox ab, Lady Macbeth und nach ihr Banquo treten auf,
anschlieBend kommen Macbeth und Lenox zuriick, Malcolm und Donalbain gesellen sich hinzu, gegen
Ende der Szene gehen alle aufer Malcolm und Donalbain ab; Szene 11,4 spielt mit Rosse, einem alten
Mann und spéater Macduff vor dem Schlo3. Schiller dagegen unterteilt den zweiten Akt in dreizehn
Szenen, die alle im ,Zimmer" stattfinden. In der ersten Szene treten Banquo und Fleance auf, in der
zweiten gesellen sich Macbeth und ein Bedienter dazu, in der dritten tritt Macbeth allein auf, in der vierten

152



Analog wird Schillers zweite dramaturgische Tatigkeit auch von anderer Seite
gesehen.>? Eine rigidere Differenzierung der Termini ,Ubersetzung* und ,(Bihnen-
)Bearbeitung” ist also nicht allein indiziert, sondern durchaus mdglich. Weniger
entschieden als eher aufgefachert stuft Hackl ,die Bihnenbearbeitung®, welche es ,an
sich” nicht gebe, ein, indem er sieben von einander zu unterscheidende ,Grundtypen”
benennt, um im direkten Anschluf3 daran zu konzedieren, ,auch diese Typen“ seien ,z.
T. schwer* abzugrenzen.>® In Schillers aktuellem Fall verhélt es sich so, daR lediglich
die drei von Hackl zuletzt aufgeflhrten Unterkategorien (,Vervollstandigung eines
Fragments, Fassung, gattungsverandernde Bearbeitung”) nicht angewandt werden
kénnen, wahrend die vier ersten (,Buhnenbearbeitung fir eine bestimmte Bulhne,
nationalisierende Bearbeitung, aktualisierende Bearbeitung und freie Bearbeitung
[Nachdichtung, Adaption]*)>** allesamt zutreffen. Sein Modell erscheint darum
insgesamt zu unspezifisch, auch wenn er mit seiner Diagnose der sich verwischenden
Grenzen einzelner Bearbeitungsweisen sicherlich richtig liegt.”*® Bedenkt man die
eingangs angesprochenen semi-autointertextuellen Bezlige zu Schillers eigenem
insbesondere dramatischen Werk, dann spricht Schillers erstes Shakespeare-Projekt
am ehesten fur Helbigs Potenzierungsstufe, da hier der Raum fur wechselseitige
Parallelen und Kontraste weit geodffnet wird. Zugleich liegt eine Mischform der von
Lachmann eingefuhrten Kategorien der ,Tropik“ respektive der ,Transformation“ vor.
Exakt beschrieben ist mit all diesen Termini das Schillersche Verfahren allerdings kaum,
allenfalls konnte von einem Sich-Anndahern an dieses ausgegangen werden. Der
Weimarer Dramaturg arbeitet sehr gezielt, sehr kalkuliert. Hinter seinen Eingriffen in
seine verschiedenen Hypotexte, aus denen er den Weimarer ,Macbeth®
herausprapariert, steckt, wie bei der im Anschlul3 avisierten Sicht auf die Figuren
deutlich gemacht werden soll, Intention. Darum bleibt am Ende der abgeschrittenen

erscheint Lady Macbeth, spéater noch ihr Mann. In der fiinften Szene betritt zuerst der Pfortner die Bihne,
Macduff und Rosse folgen. In der sechsten Szene spielen Macbeth, Macduff und Rosse, in der siebten
nur Macbeth und Rosse. Zu diesen kehrt Macduff in der achten Szene zurlick. Die neunte Szene
versammelt Macduff, Lady Macbeth, darauf Banquo, Lenox, Angus[!] und spéter noch Macbeth mit
Rosse. In der zehnten Szene stofen noch Malcolm und Donalbain zu den vorigen. Die elfte Szene wird
von Malcolm und Donalbain allein bestritten, die zwdlfte von Rosse und einem alten Mann. In der letzten
Szene gesellt sich Macduff zu Rosse und dem alten Mann, vgl. Fricke/Gopfert, Bd. 1ll, S. 735-820; einen
ausfuhrlichen wie griindlichen Ein- und Uberblick tiber die gesamten szenischen Umstellungen Schillers
gibt Borcherdt in der NA, Bd. 13, S. 366-371; ergénzend: Schatzmann, Schillers Macbeth, S. 8.

532 So schreibt Borcherdt im Kommentarteil der NA, Bd. 13 sowohl von einer ,freien Nachdichtung“ (S.
371) als auch von einer ,nachdichtenden Theaterbearbeitung” (S. 366), Ubrigens in expliziter Abgrenzung
zur ,Ubersetzung*.

533 Vgl. Hackl, S. 195-199.

534 Ebenda, S. 195ff..

535 In Analogie dazu hatte ja auch Pfister in seinem hellsichtigen roten Faden bei den diversen Formen
der Intertextualitat Interferenzen zwischen seinen einzelnen Erscheinungsformen festgestellt.

153



Intertextualitdtsmodelle noch Genette, der das angewandte Bearbeitungsverfahren
adaquat einordnen konnte.

Bei ihm wird man prompt findig. Denn wahrend bei einer bloRen ,Stilisierung” der
Hypotext entweder gemdafR eines vorher exakt festgelegten, aber noch nicht
umgesetzten Ideals beziehungsweise eines als mustergultig eingestuften Vorbildes oder
auch mittels der Simplifizierung bearbeitet wirde, operiert die von Genette so getaufte
,Transstilisierung“*® mit davon leicht, aber gleichzeitig in bedeutender Weise
abweichenden Mitteln. Exakt um dieses Verfahren der ,Transtilisierung” handelt es sich
nach meinem Dafirhalten bei Schillers Nachdichtung des ,Macbeth.*®’ Genette
versteht darunter, zunachst durchaus in enger Anlehnung an die ,Stilisierung®, ,[...] eine
stilistische Umarbeitung®, wird jedoch sogleich konkreter, indem er erganzt, hierbei liege
»eine Transposition“ vor, ,deren einzige Funktion eine Veranderung des Stils* sei, wie
sie, unter anderem, als Nebeneffekt bei ,Ubersetzungen® auftrete.>®® Im vorliegenden
Fall heidt das nicht nur Vereinfachung des Trauerspiels, sondern zusétzlich
Veranderung in eine bestimmte StoRrichtung. Mit dem oft fir den Schillerschen
.Macbeth* benutzten Etikett des ,Klassischen” ware eine solche vorhanden. Unter dem
Vorbehalt, neben der ,Ubersetzung” zusétzlich auch die ,Bihnenbearbeitung” als eine
Textgattung, bei der die ,Transstilisierung” héufiger vorkommen kann, zu installieren,
scheint dies exakt derjenige intertextualitatstheoretische Terminus zu sein, der hier in
die Tat umgesetzt worden ist. Der klar benennbare Unterschied, ob das avisierte Ziel ein
potentieller Leser oder Zuschauer ist, soll damit nicht auRer Acht gelassen werden,
pladiert wird lediglich fur eine Begriffsweiterung.

Wendet man sich der Rezeptionsgeschichte ,Macbeths” zu, die natirlich weitlaufig und
nicht in wenigen Satzen erschopfend zu skizzieren ist, dann gibt es Entdeckungen, die
Schillers Vorgehen, sein teilweise aus heutiger Sicht rigides Eingreifen in die
Textgrundlage®®, innerhalb eines groRBeren Zusammenhanges, verstandlicher
erscheinen lassen, als das ohne diese erweiterte Perspektive der Fall wére.

Denn auffallend ist, daB die Rezeption im englischsprachigen Raum®?, die
Shakespeare-Herausgeber grol3e Mihe darauf verwendeten, den vorgefundenen Text
zu ,verbessern®, die Sekundarliteratur des neunzehnten, und mit Einschrankungen®*

536 Genette, Palimpseste, S. 309-313.

537 Entsprechend interpretiert Wiese, Drama und Theater, S. 702f., Schillers Bearbeitung als den
Versuch, ,ein streng gebautes Drama der Nemesis* zu entwerfen.

538 Genette, hier S. 309.

539 Die wiederum, wie erwahnt, aus mehreren verschiedenen Hypotexten (Wielands, Eschenburgs und
Wagners Ubersetzungen sowie dem C. von Stein gehérenden Exemplar des Originals) besteht.

540 Siehe Suerbaums Beobachtungen in: William Shakespeare: Macbeth. Zweisprachige Ausgabe. Neu
Ubersetzt von Frank Giinther, hier S. 250f..

541 Der prominenteste unter den Schiller-Gegnern dieser Zeit dirfte wohl Friedrich Gundolf sein, siehe
hierzu: Shakespeare und der deutsche Geist. Von Friedrich Gundolf. Zweite, durchgesehene Auflage. —
Berlin 1914, hier besonders S. 285-309, beziiglich der ,Macbeth“-Bearbeitung heif3t es u.a., S. 307ff.:

154



auch des friilhen zwanzigsten Jahrhunderts, in weitgehender Ubereinstimmung, sich
damit zufrieden gab, zu versuchen, Schillers Berechtigung fir jede einzelne seiner
Anderungen zu belegen.>** In der Minderheit bleiben Schillers erklarte Kritiker.>*?

Obwohl den folgenden Ausfiihrungen aufgrund der grof3en literaturwissenschaftlichen
Resonanz, derer sich Schillers ,Macbeth“-Projekt bis heute erfreut, sicherlich eine
gewisse Redundanz nicht abgesprochen werden kann, scheint es genauso wenig
mdglich, Schillers Anderungsmafnahmen nicht doch kurz zu wiirdigen. Dem Rechnung
tragend, erklart sich das weitere Vorgehen, das sich in diesem Kapitel weniger auf die
vergleichende Textinterpretation konzentriert als bei den anderen besprochenen
dramaturgischen Arbeiten. Denn es gestaltet sich entsprechend schwieriger, den
Versuch zu unternehmen, noch etwas Neues, Unbemerktes an dieser dramaturgischen
Arbeit zu entdecken.®® Stattdessen wird im Anschlu? an den Uberblick tiber die
wichtigen Eingriffe in den Ausgangstext der Versuch unternommen, Schillers Projekt in

.[D]ie aus der Handlung herauszulesende Beziehung zur sittlichen Weltordnung gentigte ihm noch nicht.
[...] Den tragischen Sinn des Kontrasts zwischen zwei Wirklichkeiten, zwischen dem Geschwétz des
Pfortners und dem Mord den er bewacht, fuhlte Schiller nicht oder er missbilligte ihn. Er wollte Kontrast
nur zwischen Ideal und Wirklichkeit. [...] Freilich: mit welcher Meisterschaft hat es Schiller fertig gebracht,
durch kleine Drucker die gesamte Diktion des Stiickes zu versittlichen. Es ist eine Mustersammlung
geworden, um die wesentlichen Unterschiede zwischen Schillers und Shakespeares Sprache zu
vergegenwartigen. Nirgends ergeht sich Schillers Trieb, alles was bei Shakespeare Leidenschaft ist, als
Moral zu lesen [....]. [...] Bei Schiller ist die Natur ausgeschiden, das Schicksal ist nicht ein Geschehen,
sondern ein Vollzug, die Menschen schreiten mit der Uberall nachklirrenden Kette woran die Nemesis sie
gebunden halt zu ihren Taten und in ihren Tod, und der Dichter selbst steht lehrhaft hinter ihnen und
zerreisst die druckende, tragische Luft mit der Shakespeare alle Figuren umgibt, aus der er sie
herausformt, mit seiner hellen und heiligen, salbungsvollen und sittlichen, aber allzusehr uns vertrauten
Sprache.”

542 Fir Schiller ergreifen Partei: Fietkau, Hermann: Schillers ,Macbeth®, unter Beriicksichtigung des
Originals und seiner Quelle. In: Programm des Realgymnasiums auf der Burg. — Konigsberg/Pr. 1897, S.
1-46, insbesondere S. 3, S. 13-19; Schatzmann, Schillers Macbeth, S. 6f., S. 8, S. 14, S. 25; Hiecke,
Shakespeares ,Macbeth” erlautert und gewdrdigt, S. 114, S. 115f., S. 120, S. 127f.; Beckhaus, Hubert:
Shakespeares Macbeth und die Schillersche Bearbeitung. In: XLIIl. Schulnachrichten des Koniglichen
Gymnasiums zu Ostrowo. Ostern 1889. — Ostrowo 1889, S. 3-25, hier z. B. S. 3, S. 24; der letzte Titel ist
auch zuganglich in der Reihe ,Reprints zur Geschichte der Literaturwissenschaften als Bd. 1 (GiefRen:
Edition Kletsmeier 1996) und, last but not least, wenn auch mit Einschréankungen, Albert Kdster, Schiller
als Dramaturg, z. B. S. 124.

543 Der erste war Karl Werder: Vorlesungen Uber Shakespeare’s Macbeth gehalten an der Universitat zu
Berlin [...] — Berlin 1885, sekundiert von Sandmann, Bernhard: Schillers ,Macbeth* und das englische
Original. In: Beilage zum Osterprogramm des Realgymnasiums zu Tarnowitz. - Tarnowitz 1888, S. llI-XVI
sowie Puls, Alfred: Macbeth und die Lady bei Shakespeare und Schiller. Eine kritisch-asthetische
Untersuchung. — Gotha 1913. (=Beitréage zur Lehrerbildung und —fortbildung Heft 49), S. 3-27 - letzterer
wenig substantiell, und, mangels operationalisierbarer Belege seiner Bezugspunkte, unwissenschatftlich,
hinter dem auch damals gultigen Standard zurlckbleibend, indem er beispielsweise Schillers
BlUhnenbearbeitung kurzerhand zu einer ,Félschung“ deklariert, vgl. ebenda S. 4, was ja schon allein
durch die Offenlegung des Originals im Untertitel der Bearbeitung widerlegt ist.

544 Das Problem der Redundanz soll kompensiert werden, indem die Hauptpunkte, an denen Schiller
ansetzt, angefiihrt und Verweise auf die sich damit ausfiihrlich befassenden Autoren der Sekundéarliteratur
geliefert werden — dabei wird aufzuzeigen versucht, welche der unterscheidbaren zwei Seiten aus
welchen Grinden jeweils als die plausiblere angesehen wird.

155



den Nexus seiner Korrespondenz mit Goethe einzubetten, da dieser Aspekt
bedeutsamer erscheint, als er bisher wahrgenommen wurde.

Alles in allem herrscht summa summarum eine weitgehende Einstimmigkeit beim
Benennen der Malinahmen, derer sich Schiller bedient, aber gleichzeitig eine eklatante
Divergenz bei der Bewertung derselben. Zu differenzieren sind hierbei zuerst einmal die
rein dramaturgisch begrindbaren MaRnahmen, die, ahnlich wie bei ,Egmont“, vor allem
in einer gezielten Reduktion der gehauften Prospektwechsel®*, was biihnentechnische
Vorteile und eine geringere Stérung der lllusion gleichermal3en einbringt, sowie einer
Minimierung des groRen Personals®* bestehen, gegen welche es im Hinblick auf die
begrenzten Weimarer Gegebenheiten wenig Einwande geben diirfte.>’ Bei diesen hat
der Bearbeiter es indes nicht bewenden lassen, sondern er greift dariber hinaus in die
Charakterisierung der dramatis personae ein.

545 Insgesamt spart Schiller Ortlichkeiten und damit einhergehend Szenenwechsel ein, vgl. dazu die
Ortsangaben bei Schiicking: Heide (Szene |, 1; I, 3; III,5), Freies Feld bei Fores (I, 2), Fores, im Palast (I,
4), Inverness, Zimmer in Macbeths Schlo3 (I, 5), Inverness, vor dem Schlo3 (I, 6; Il, 4), Inverness,
Schlohof (I, 7; I, 1; II, 2; 11, 3), Fores, Saal im Schlosse (lll, 1 [m&glicherweise identisch noch mit Fores,
Prunksaal im Schlo3, Tafel (lll,4)], Fores, anderes Zimmer (11l,2) [mdglicherweise identisch mit Fores,
Zimmer im Schlof3 (111,6)], Fores, Park am Schlof3 (111,3), finstere Hohle (IV, 1), Fife, Zimmer in Macduffs
Schlof3 (1V,2), Schauplatzwechsel von Schottland nach England, Park beim kdniglichen Schlof3 (1V, 3),
Dunisan, Zimmer im Schlof3 (V,1) [m&glicherweise identisch mit Dunisan, im Schlof3 (V, 3)], Feld in der
Né&he von Dunisan (V, 2; V, 4, hier: Wald in der Ferne), ein anderer Teil des Schlachtfeldes (V, 7) mit den
nicht immer eindeutigen Angaben bei Schiller, NA, Bd. 13: offener Platz (I, 1-3), eine Heide (I, 4-6),
Koniglicher Palast (I, 7und 8), Vorhalle in Macbeths Schlof3 (1,9-15), Zimmer (I, 1-11,13), die Lokalitat am
Beginn des dritten Aktes ist ohne Angabe, darum anscheinend immer noch ,Zimmer“ Ill, 1-5, ,unter
Baumen* spielen die Szenen IIl, 6 und 7, festlicher Saal 111,8, 9. Szene des lll Aktes ohne Ortsangabe,
freier Platz (IV, 1), finstere Hohle (IV, 2-4), Szene 1V, 5 ungeklart, in einem Garten spielt Szene 1V, 6,
Szene V, 1und V, 4 im ,Zimmer“, Szene V, 2 und 3 in einer ,Offenen Gegend", nicht véllig klar scheint der
Ort in V, 6 und 7, auf ,freiem Platz vor der Festung“ endet das Drama (V, 8-14); siehe des weiteren
Borcherdts Vergleich der szenischen Einteilung bei Wieland und Schiller, NA, Bd. 13, S. 366ff; ferner
Hiecke, S. 113ff..

546 In Schillers Personenverzeichnis fehlen Menteth und Cathness bei den schottischen Adligen, Lady
Macduff und ihr Sohn sowie der englische Arzt (bei Shakespeare treten ein englischer und ein
schottischer Arzt auf), daneben beschneidet Schiller Lenox’ Part zugunsten Rosses, was einige ,Fehler*
nach sich zieht, vgl. NA, Bd. 13, S. 74, Ingenkamp, S. 886f.; siehe zuséatzlich wiederum Hiecke,
Shakespeares ,Macbeth” erlautert, S. 121. Neben zu gro3er Grausamkeit der Szene, in welcher Macduffs
Ehefrau und ihr Sohn hinterhaltig ermordet werden, kommen als weitere Erklarungsmaoglichkeiten fur das
Streichen dieses Auftritts zudem in Betracht, dal’ Schiller sie, analog zu den Auftritten der Margarethe von
Parma im ,Egmont* und zu Truffaldinos Intermezzo in ,Turandot” als fir den Gang der Handlung nicht
unbedingt erforderliche Stationen, also als episierende Momente eingeordet haben konnte. Im Fall der
Ermordungs-Szene konnte dariber hinaus sogar noch die Absicht, unfreiwillige Komik unbedingt
vermeiden zu wollen, mit hinein gespielt haben, vgl. Schiicking, hier Szene IV, 2, S.147: First Murderer:
~What, you egg! Stabbing him. Young fry of treachery!* — Son: ,He has kil’ldme, mother; run away, | pray
you!*; Karl Werder pladiert sehr dezidiert fiir die Beibehaltung der Szenen mit Macduffs Partnerin, vgl.
Vorlesungen uUber Shakespeare’s macbeth, hier S. 188-194, vehement fur Schillers Streichung
argumentiert Schatzmann, Macbeth, nach dem englischen Originale, hier S. 6f. Schatzmann versdumt an
der zitierten Stelle nicht, darauf hinzuweisen, da laut T. Fontane diese Szene auch in englischen
Bihnenadaptionen des 19. Jahrhunderts oft ersatzlos wedfiel.

547 Siehe hierzu z. B. Hackl, S. 26 und NA, Bd. 13, S. 386.

156



Die Sicht auf den Protagonisten bleibt dabei in der Bearbeitung weitgehend
unangetastet. Sein Charakter, sein Verhalten und seine Aussagen erfahren keine
einschneidenden Modifikationen im Vergleich mit dem Hypotext. ,Der Brautigam der
Kriegsgottin“ erscheint unverandert als der ehrgeizige Zweifler, den Shakespeare zur
Titelfigur erkoren hat:

If it were done when ‘tis done, then ‘twere well

It were done quickly. If the assassination

Could trammel up the consequence, and catch
With his surcease kucces; that but this blow
Might be the be-all and the end-all here,

But here, upon this bank and shoal of time,
We'd jump the life to come. But in thess cases,
We still have judgement here; that we but teach
Bloody instructions, which, being taught, return
To plague th* inventor. This even-handed justice
Commends th'ingredients of our poison’d chalice

To our own lips. [...] °48

Schiller gibt die entsprechende Stelle mit den folgenden Worten wieder:

Wareaauchabgetan, wennesgetanist,
Dann war es gut, es wirde rasch getan!

Wenn uns der Meuchelmord auch aller Folgen
Entledigte, wenn mit dem Toten alles ruhte,
Wenn dieser Mordstreich auch das Ende ware,
Das Ende nur fir diese Zeitlichkeit —
Wegspringen wollt ich Ubers kiinft'ge Leben!
Doch solche Taten richten sich schon hier,

Die blut'ge Lehre, die wir andern geben,

Fallt gern zurtick auf des Erfinders Haupt,

Und die gleichmessende Gerechtigkeit

Zwingt uns, den eignen Giftkelch auszutrinken. [...] 249

548 So lautet Macbeths vermeintlich berihmtester Monolog, zitiert nach der Ausgabe Shakespeares
Werke. Englisch und Deutsch. Finfter Band. Hg. von L. L. Schiicking. Berlin, Darmstadt 1955, hier S.
112.

549 Siehe NA, Bd. 13, S. 92, bei Schiller Szene I, 14.

157



Abgesehen vom expressiveren Ausdruck, der sich in der gesperrten Schreibweise und
den Ausrufungszeichen im Unterschied zum Shakespearschen Originaltext manifestiert,
ist hier keine inhaltliche Verdnderung auszumachen. Ob Duncans Feldherr seinen so
ehrgeizigen wie morderischen Gedankenspielen, seinen Mordphantasien nachgeben,
d.h. sie in die Tat umsetzen wird oder nicht, scheint in diesem Monolog im Hypo- wie im
Hypertext vollig offen und in der Schwebe. Sie sind jedoch auch bei der Titelfigur
vorhanden und wurden ihm nicht erst von der Frau an seiner Seite implantiert.>*® Fiir
diese Lesart sprechen die Hexen, die sich Macbeth und nicht etwa den anscheinend
nicht gefahrdeten, unbestechlichen Banquo fur ihre Verfihrungskinste auserwahit
haben und Lady Macbeths Bezugnahme auf ein friiheres, dem Drama voraus liegendes
Gesprach, in dem ihr Mann schon einmal seine ehrgeizigen Plane, den Thron selbst zu
besteigen, eingestanden hat (vgl. Szene I, 7, Schiicking, S. 110f.).>>* Weder ist es
maoglich, den Beweis fur Macbeths weiterhin integren Weg zu fihren, sofern die Hexen
und die Gemahlin nicht derart nachdrtcklich interveniert hatten, wie sie es getan haben,
noch scheint es mdoglich, den als erfahrenen wie erfolgreichen Militar, der er ist,
strategisch denkenden und begabten Herrn von Inverness von jeglicher Verantwortung
fur sein Morden und seine Anstiftung zum Toten reinzuwaschen. Dies strebt Schiller
wohl auch nicht an. Doch er unternimmt den Versuch, ihn so weit als irgend méglich zu
entlasten.

Schiller tragt die Schuld von Macbeth ab, indem er sie dessen Ehefrau und den zu
Schicksalsgottinnen modifizierten Hexen aufbirdet. Damit steht er eher am Anfang der
langen Rezeptionsgeschichte des dichten Stickes, sah doch nur zu Beginn ,[...] die
Literaturkritik [...] Macbeth und Lady Macbeth [...] noch schlicht als heroische[n]

550 Darauf weist zurecht und konzis A. C. Bradley: Zum Charakter des Macbeth. In: Wege der
Shakespeareforschung. Hg. von Karl L[udwig] Klein. — Darmstadt 1971. (=Wege der Forschung Bd. XV),
S. 66-86 hin, der die charakterliche Ahnlichkeit des Ehepaares deutlich heraushebt, siehe hier
insbesondere S. 67 respektive S. 85 und zugleich, indem er die Reflektiertheit des Titelhelden aufdeckt,
der Deutung, Macbeth sei ein lediglich von der Lady getriebener labiler Charakter, Uberzeugend
entgegentritt, so auf S. 81, bezogen auf die Szene Ill, 4 (Ausgabe von Schicking): ,Was fiir eine
grafliche Klarheit der Selbsterkenntnis in diesem Abstieg zur Holle, und doch was fir eine wilde Gewalt in
dem Trieb zu leben und sich selbst zu behaupten [...].“ Bradley scheint mir dartber hinaus auch die
treffendere Sicht auf die Haltung des Rezipienten gegenliber dem aus Ehrgeiz zum Mérder werdenden
Than von Glamis zu besitzen- falls man es iberhaupt gelten lassen will, hier eine einheitliche Sichtweise
zu insinuieren. Wahrend Harold Bloom sehr selbstverstandlich folgert, Macbeth setzte ,die Menschen®
einem Zwang aus, ,sich mit ihm oder wenigstens mit seiner Fantasie zu identifizieren“, Bloom,
Shakespeare — Die Erfindung des Menschlichen, hier S. 754f., konstatiert Bradley vorsichtiger, ,daf3 wir
ihn mehr mit Scheu als mit Bedauern betrachten“ (S. 70), wie er auch sehr skeptisch der These
entgegentritt, Shakespeare habe durch Macbeth eigene Uberzeugungen verkiindet, vgl. Bradley, S. 78,
wahrend Bloom, hier S. 753, ohne Beweise vermutet, Macbeth sei ,mit einer ungeheuer starken Fantasie
begabt, die geradezu“ den Eindruck erwecke, ,Shakespeares eigene zu sein.”; ferner. Schatzmann,
Schillers Macbeth, S. 9.

551 Vgl. insbesondere Karl Werder, Vorlesungen lGber Shakespeare’s Macheth, hier S. 212-227.

158



Bosewicht und abscheuliche Schurkin [...]Y, wahrend spatere Rezipienten die
gemischten und vielschichtigen Charaktere dieser Figuren auffalten.>®?

Bei den Hexen greift der Bearbeiter drastisch ein, davon abgeleitet offenbart sich ein
ganzlich anderes Konzept, als der urspriingliche Verfasser es im Sinn gehabt hat.>>®
Unter Schillers Handen mutieren die ,Zauberschwestern® zu  antiken
Schicksalsgoéttinnen, was nicht zuletzt ihnre Bewegungsfreiheit und Agilitat auf der Bihne
reduziert.®® Durch Textzusatze in ihrem ersten Auftritt und einen weitgehenden
Austausch ihres Dialoges im spateren werfen sie ein sehr abweichendes Licht auf das
gesamte Handlungsgeschehen. Das ist auch Kdrner aufgefallen und kritisch von ihm
aufgenommen worden.>® In seiner Antwort auf den Einwand des Freundes verteidigt
Schiller sein Vorgehen, wobei er seinen padagogischen Impetus preisgibt: ,[...] Deine
Bemerkung wegen der in die erste Hexenszene eingeschobenen deutlichen
Enuntiationen mag wohl gegriindet sein; aber sie schienen mir fir das Theater nétig,
weil die Masse des Publikums zu wenig Aufmerksamkeit hat und man ihr vordenken
muR. [...]***® — Die Sicht des Publikums auf das Stiick soll so gezielt beeinflut, dessen
Interpretation des Gesehenen nicht dem Zufall Uberlassen, sonder vielmehr kanalisiert
werden. Aus diesem Grund hat er sich anscheinend auch zu einer betrachtlichen
Ausdehnung der bei Shakespeare kurz und effektvoll aufblitzenden Eroéffnungsszene
entschlossen (vgl. NA, Bd. 13, Szene I, 1, V. 10-27 sind Schillers freie Ergdnzung), um
dem Publikum mehr Zeit und Raum zu geben, die drei ungewdhnlichen Gestalten
einzuordnen, zugleich bietet die dramaturgisch geschickte, neu eingestreute Erwahnung
der ,Meisterin“ die Option, Hekates spateres Erscheinen (vgl. NA, Bd. 13, Szene |V, 2,
S. 130) anzukindigen und dergestalt weniger tberraschend erscheinen zu lassen. Den
zweiten Auftritt der Hexen verschiebt Schiller minimal nach hinten, sie erscheinen eine
Szene spater als bei Shakespeare wieder (NA, Bd. 13, Szene |, 4, S. 79f.). Wiederum
sehr frei ersetzt der Dramaturg den Dialog der Hexen durch die von Schroeter so
genannte ,Parabel“ vom Fischer™’, eine Ballade, die offensichtlich als eine Anspielung

552GemalR Suerbaum, Der Shakespeare-Fuhrer. — Stuttgart 2001, S. 300f. sowie dem aktuellen
Forschungsliberblick Shakespearean Criticism 69 (2003), p. 268-371, hier besonders die Einleitung, p.
268.

553 Uber die vorgetragene Einschatzung besteht eine sehr weitreichende Einigkeit in der
Sekundarliteratur, als einziger weicht Frank Gilinther von dieser Sichtweise ab, indem er bereits bei
Shakespeare die Hexen als ,Schicksalsgoéttinnen im klassischen Sinn“ faf3t, vgl. William Shakespeare.
Macbeth. Zweisprachige Ausgabe. Neu Ubersetzt [...], hier S. 212.

554 Die des Schwebens oder Fliegens machtigen Hexen, vgl. Szene I, 1, bei Shakespeare / Schiicking S.
100: ,hover* bedeutet ,schweben®, wirken bei Schiller wesentlich statischer, da sie buchstablich auf
Kothurnen schreiten, vgl. hierzu die Einlage im Brief Goethes an Schiller vom 30. September 1800,
Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Staiger, hier S. 881f., Bemerkung 4.

555 Siehe Korners Brief an Schiller vom 26. Juni 1800, Briefwechsel zwischen Schiller und Kdrner, hg.
von Klaus L. Berghahn, hier S. 302.

556 Ebenda, S. 304 [Schillers Brief an Kérner vom 3. Juli 1800].

557 Siehe Schroeter, hier S. 90.

159



auf Macbeths zukiinftiges Schicksal interpretiert werden muR®®®, wenngleich wiederum

als eine sehr parteiische, da entsprechend Macbeth, gleich dem armen, aber
glicklichen Fischer, von den Hexen arglos und ohne dem auch nur das Geringste
entgegensetzen zu kénnen, von seinem guten Weg abgebracht wird, weil ,die erste
Hexe* sich von so viel bisher gezeigter Gutherzigkeit anscheinend geradezu
zwangslaufig provoziert fihlen muf3te:

[...] Mich verdrof3 des Bettlers froher Gesang,

Ich hatt’s ihm geschworen schon lang und lang —

Und als er wieder zu fischen war,

Da lief3 ich einen Schatz ihn finden,

Im Netze, da lag es blank und bar,

Daf3 fast ihm die Augen erblinden.

Er nahm den hdéllischen Feind ins Haus,

Mit seinem Gesange da war es aus. (NA, Bd. 13, S. 79, V. 110-117)

Wie spéater noch einmal bei ,Der Jingling am Bache” in ,Der Parasit* substituiert Schiller
eine Textpassage des betreffenden Hypotextes mittels einer frei hinzugedichteten
Einlage, welche sich als Interpretation des Dichters lesen la3t. Wahrend das Gedicht
innerhalb des Ubertragenen franzdsischen Lustspiels das positive Ende vorwegnimmt,
antizipiert das Schicksal des Fischers Macbeths tragisches Scheitern aufgrund zu
ambitionierter Karrierevorstellungen. Vernachlassigt wird in der Ballade die Frage nach
dem individuellen Ausmalf3 der Schuld, die bei Macbeth, der fur seine Ziele buchstéablich
Uber Leichen geht, betrachtlich hoher ausfallt als bei dem vom rechten Weg
abgekommenen Fischer, der es ,nur® versaumt, den von ihm gefundenen Schatz zu
melden oder zu teilen. ,Macbeths Musen“>* férdern im (brigen bei ihren Auftritten im
vierten Akt zusatzlichen Sprengstoff zutage. Warum neben all den angeblich
wirkungsvollen pflanzlichen und tierischen Ingredienzen ,Judenleber* (vgl. NA, Bd. 13,
Szene 1V, 3, S. 131, V. 1493) notwendiger Bestandteil des gerade zusammengebrauten
.Breies” (vgl. ebenda, V. 1500) sein muf3, obwohl davon im Hypotext an keiner Stelle die
Rede ist>®, will in keiner Weise einleuchten.®®*

558 So auch Borcherdt, NA, Bd. 13, hier S. 389.

559 So Bloom, Shakespeare — Die Erfindung des Menschlichen, hier S. 767.

560 Vgl. hierzu Schicking, Szene IV, 1, S. 138-144, S. 138f..

561 Diesen negativen Aspekt entdeckte auch schon der Rezensent des ,Dramaturgischen Journals fir
Deutschland, Nurnberg, 1802, 21. Marz", leicht zugénglich Uber Schiller im Urtheile seiner
Zeitgenossen..., hg. von Julius W. Braun, Bd. Ill, S. 216f.; immerhin macht diese Textstelle hellhérig und
sensibilisiert fir etwaige weitere Entdeckungen in dieser Richtung, die nicht unbeachtet bleiben werden;
der Herausgeber der NA schweigt Uber diesen Aspekt, vgl. Bd. 13, hier S. 397, desgleichen Ingenkamp,
hier S. 938.

160



Schiller eliminiert demnach nicht, wie sich etwa aufgrund des von ihm als
unwahrscheinlich  eingestuften  urspringlichen  ,Egmont“-Schlusses, den er
entsprechend abanderte, erwarten lieRe, die in ,Macbeth* deutlich zutage tretende
,Sphare des Fantastischen*® — die Hexen z. B. bleiben zwar nicht unangetastet,
werden von ihm aber in ihrer szenischen Prasenz nicht reduziert, sondern das komische
Element des Stickes, den Text des Pfortners. Dieser erfahrt eine konsequente
Umgestaltung. Dahinter verbirgt sich sicherlich das Streben nach einer Reinheit der
Form, hier des Trauerspiels, in welcher solche Brechungen keinen Platz haben.*®® Die
drastische Sprache und mehr noch die Auswahl der erwahnten Themen tun ein Ubriges,
um Schiller dariber hinaus eine ganzlich andere Gestaltung dieser Szene geraten
erscheinen zu lassen. Als eine der hervorstechendsten MalRnahmen, die Schiller bei der
Bearbeitung des gesamten Stiickes vornimmt, beschreibt stellvertretend McLain

[...] die vdllig neugestaltete Pfortner-Szene [...]. [...] Nach der eben geschehenen Greueltat ist diese
Szene [im Original, Anm. der Verf.] einerseits ,ein komisches Intermezzo“ [Hervorhebung der Verfl],
andrerseits wirkt sie gleichsam auf hoherer Ebene ironisch, da der Zuschauer weif3, daf’ der Pfortner, als
er sich scherzend als Pfortner der Holle vorstellt, unbewu3t die Wahrheit spricht. Offenbar fand Schiller,
daf das idyllische Morgenlied, das er seinem Pfortner in den Mund legte, dem poetischen Niveau, das er

in seiner Bearbeitung anstrebte, weit besser entsprach als Shakespeares derbkomische Wortspielerei;
[ ]564

Substituiert wird der so bose wie treffende Kommentar des von der SchloZherrin in
Betrunkenheit versetzten Pfértners, eines Narren in einem plausiblen Gewand, der,
ohne sich dessen selbst bewul3t zu sein, eine Analyse der Situation liefert, welche
haarscharf ins Schwarze trifft. Schillers Motive fur die vollstdndig andere Anlage der
Pfortner-Szene werden neben den bereits genannten Uberlegungen nahezu einstimmig
in dem ihm attestierten ,Mangel an Verstandnis fur epische und groteske Elemente in
der Tragodie* gesehen.*®® Ob jedoch der bei Schiller in einem ,Zimmer* stattfindende
Auftritt des Bediensteten, der ein religioses Lied auf den Lippen hat, tatséchlich als
gelungener Ersatz fir das Ausgetauschte gelten kann, darf mit dieser ostentativen

562 So Bloom, Shakespeare — Die Erfindung des Menschlichen, hier S. 753; zu den Hexen siehe
weiterhin Gamlin, Synergetische Sinnkonstitution, hier S. 72-78 und Ingenkamp, S. 892ff..

563 So argumentiert stellvertretend fur die anderen Interpreten Ingenkamp, S. 897.

564Vgl. McLain, William H.: Schillers Macbeth: Sprache und Rhetorik. In: Goethezeit. Studien zur
Erkenntnis und Rezeption Goethes und seiner Zeitgenossen. Festschrift fur Stuart Atkins. Hg. von Gerhart
Hoffmeister. - Bern, Miinchen 1981, S. 217-230, hier besonders S. 221f.; vgl. ferner: Paulin, Roger:
Schiller's Macbeth Reconsidered. In: Texte, Motive und Gestalten der Goethezeit. Festschrift fur Hans
Reiss. Hg. von John L. Hibberd und H. B. Nisbet. - Tubingen 1989, S. 131-149; tbereinstimmend weisen
Hackl, S. 15, Karl Werder, S. 200f. auf die grolRen Zweifel an der Authentizitdt der Pfértner-Szene hin,
woraus viele die Berechtigung ableiteten, sie zu streichen oder zu verandern.

565 So formuliert es stellvertretend Hackl, hier S. 35.

161



Skepsis der heutige Rezipient leichter fragen, als der zeitgendssische. Korner, der sich
immer klar zu seinen anderen Lesarten und &sthetischen Uberzeugungen bekennt, lobt
diesen Eingriff explizit®®® und Goethe, der, wie spater noch ausfiihrlich dargelegt wird,
etliche Ratschlage zur vermeintlichen Verbesserung der geplanten theatralischen
Einrichtung parat héalt, verliert Uber diesen Punkt kein Wort, weshalb aufgrund des
Stillschweigens von seinem Einverstandnis auszugehen ist. Legitimiert sah man die
MalRnahme des Weimarer Dramaturgen durch die allgemein und offen diskutierten
Zweifel an der Authentizitat der Szene.>®’

Es entsteht schon im Ausgangstext der Eindruck, als wolle Lady Macbeth mehr als sie
kann und als kbnne Macbeth mehr, als er anfanglich will. Immerhin wirkt rickblickend
der erste feige Mord an seinem Cousin und Gast wie ein point of no return (vgl. Szene
Il, 2, bei Schicking S. 119, bei Schiller Szene 11, 4, NA, Bd. 13, S. 102). Zudem fallt
Macbeth im weiteren Verlauf seiner Tragddie sehr wohl eine bewuldte, aktive
Entscheidung fur das Bose (vgl. Macbeths lange ununterbrochene Rede am Ende von
lll, 2 bei Schicking S. 131, bei Schiller Macbeths Monolog in Szene l1ll, 3; NA, Bd. 13, S.
114). Demnach wird er von seiner Frau, die jedoch sicherlich eine affirmative, eine
unbestritten begtinstigende Funktion ausibt, nicht Gberrollt. Sie stimuliert ihren Mann,
sie macht tbereifrig seine noch diffusen Ziele zu ihren eigenen. Obwohl es gemeinsam
an einem Strang zieht, entfremdet sich das Ehepaar nach dem Erreichen des Ziels, der
Kdnigskrone, was sich auch in der mangelnden Présenz der weiblichen Figur auf der
Bihne niederschlagt. Sie teilen sich einander nicht mehr mit und sie teilen genauso
wenig ihren Tagesablauf.>*® Transparent macht Shakespeare die mildernden Umstande
fur seine wichtigste weibliche Figur an eben jener bei Schiller ausgesparten Stelle,
durch die die Lady beim deutschen Bearbeiter zu einer plakativ bosen Figur gerat (vgl.
Schicking, S. 129, Szene I, 2):

[...] Nought' s had, all's spent,

Where our desire is got without content:

,Tis safer to be that which we destroy,

Than by destruction dwell in doubtful joy. 569

566 Namlich in seinem schon angesprochenen Brief an Schiller vom 26. Juni 1800, vgl. Briefwechsel
zwischen Schiller und Kérner, hg. von Berghahn, S. 302.

567 So nachzulesen beim durchaus kritischen Karl Werder, Vorlesungen tber Shakespeare’s Macbeth,
hier S. 194-201, S. 201.

568 So interpretiert es auch Bloom, siehe hierzu S. 772 respektive 755.

569 Siehe Schiicking, S. 129.

162



Zusatzlich noch beférdert wird der so forcierte negative Eindruck durch die ihr des
weiteren in den Mund gelegten Verse im fiinfzehnten Auftritt des ersten Aktes (vgl. NA,
Bd. 13, S. 94).°°

Neben den Charakterverdnderungen reduziert Schiller insgesamt die Komplexitat der
Tragtdie mittels klar erkennbarer, vereinseitigender Konturierung der dramatis personae
im unmittelbaren Umfeld des Protagonisten. Die urspringlich gegebene Heterogenitéat
des Dramengeschehens, die einen panoramatischen Einblick in die Handlung gewahrt,
bandigt er nicht allein durch die Aufhebung von Ortswechseln oder den besonders
auffallend geanderten Ablauf des Schlul3aktes, wo er anfangs alternierend im ,Zimmer*
das Ende der Lady, in einer ,offnen Gegend*“ die Vorbereitungen der Gegner Macbeths
auf den finalen Kampf mit ihm zeigt, um ab der achten Szene auf dem ,freien Platz vor
der Festung” (vgl. Didaskalie, NA, Bd. 13, S. 157) ununterbrochen die sich fir Macbeth
bis zur Ausweglosigkeit zuspitzende Situation zu zeigen, sondern dartiber hinaus auf
formaler Ebene vermittels des bei ihm forcierten Gebrauchs etwa des Reimes, dessen
systematische wie sukzessive zunehmende Etablierung zusammen mit dem Blankvers
(NA, Bd. 13, Szene |, 9, S. 88; Szene I, 5, S. 102f.; Szene V, 1, S. 146-149) von den
Weimarer Theatermachern gemeinsam avisiert und tentiert wurde. Die dergestalt
gewonnene grol3ere Einheit der Form korrespondiert mit der austarierten, geglatteten
Heranfihrung des Publikums an das Prasentierte durch die hierflir instrumentalisierte
Musik, die besonders im flinften Akt zur Steigerung der Wirkung gezielt eingesetzt
wurde (vgl. NA, Bd. 13, S. 373f.), indem z. B. die ,kurze Schlacht” jeweils von ,Musik"
untermalt wird, diese wird in den Szenen 8-14 exakt choreographiert bis hin zum
Untergang Macbeths, der szenisch nicht gezeigt wird (vgl. NA, Bd. 13, S. 161) und nach
Szene V, 12 und vor V, 13 stattgefunden haben mufd und der BegrifRung des neuen,
legitimen Kdnigs, Duncans Sohn Malcolm, mit ,Pauken und Trompeten“ (NA, Bd. 13, S.
375).

.Macbeth* ist bis heute sicherlich die am haufigsten besprochene Bihnenbearbeitung
des Weimarer Dramaturgen, noch weit vor ,Egmont* oder ,Turandot.“*’* Zugleich ist sie,

570Selbst der Schiller wohlwollende Schatzmann konzediert, Schillers Auffassung der Figur sei
.bedenklich[...]*, vgl. Schatzmann, Schillers Macbeth, S. 7, obwohl er wenige Seiten spater auf die
Position des Dramaturgen einschwenkt, hier S. 11: ,Er [Schiller, Anm. der Verf.] hatte die Erfahrung
gemacht, dass nach dem Shakespeare’schen Texte der Charakter der Lady eine doppelte Deutung
zulasse, diesem Mangel wollte er abhelfen und dieses Ziel hat er denn auch glucklich erreicht.” [Kursive
Hervorhebungen der Verf] Zum Tragen kommt somit erneut Schillers padagogische Intention, die
Interpretation der Zuschauer zu steuern.

571 Unter den vielen Veroffentlichungen zum hier anhangigen Thema befinden sich mindestens drei
Dissertationen, namlich.: Hochgesang, Michael: Wandlungen des Dichtstils. Dargestellt unter
Zugrundelegung Deutscher Macbeth-Ubertragungen. — Miinchen 1926; Hackl, Stefan: Shakespeares
,Macbeth* in den Bearbeitungen von Friedrich Schiller und Heiner Mdller. — Innsbruck 1979; Gamlin,
Gordon Sebastian: Synergetische Sinnkonstitution und das Bild des Macbeth in Friedrich von Schillers
Einrichtung der gleichnamigen Tragodie von William Shakespeare am Weimarer Hoftheater am 14. Mai
1800 unter der Leitung von Johann Wolfgang von Goethe. - Konstanz 1995.

163



was ihre Prasenz auf den deutschsprachigen Bihnen (zumal denjenigen des 19.
Jahrhunderts) anbetrifft, mit Abstand die wohl wirkungsmachtigste und die
meistgespielte.>”?

So wurde etwa der Nachweis, dal3 es sich hier um eine ,freie Nachdichtung®, die eng an
die Schaffung eines eigenen poetischen Werkes grenzt>’®, oft und aus meiner Sicht mit
durchaus stichhaltigen Argumenten gefiihrt.”’* Wie keine zweite wurde sie dariiber
hinaus in frappanter Unanimitat zu der ,klassischen* Bearbeitung Schillers fur das
Hoftheater deklariert. Lesley Drewing diagnostiziert, ,[...] daf3 die Substanz des Dramas
[bei Schiller, Anm. der Verf.] eine andere geworden“ sei, es handele sich um ,eine
Dramatisierung in vollem Einklang mit der klassischen Asthetik“>”, Ingenkamp entdeckt,
Schiller habe einige MalRnahmen ergriffen, ,um seine Adaptation moglichst klassisch zu
machen“>’®, Borcherdt attestiert dem Dramaturgen, er habe es ,als seine Aufgabe*
erkannt, Shakespeares Stiick ,aus dem Geiste der Klassik neu zu gestalten*>’’, Hackl
ordnet ,Schillers ,Macbeth’ in einer Reihe mit den grof3en klassischen Tragddien wie
,Faust', ,Egmont[!], ,Iphigenie’, ,Die Jungfrau von Orleans' [!], ,Maria Stuart,
Wallenstein®  usw.“ ein®’®, um nur einige, keineswegs alle diesbeziglichen
Interpretationen in Erinnerung zu rufen, die im dbrigen alle eine klare Definition des von
ihnen erkannten ,Klassischen* vermissen lassen. Hochgesang unternimmt dabei den
ambitioniertesten Versuch der Zuordnung zum sogenannten ,Klassischen®, als er der
Definition Burgers erstaunlich nahe kommt, er einen tberzeitlichen, wenn nicht zeitlosen
Mal3stab anlegt:

[...] Wenn Schiller Shakespeares Bilder in seinem Sinne iibersetzt, so bedeutet diese Ubersetzung immer
auch eine Umsetzung einer mafRdlos-bewegten, chaotischen, stofflich-erfiliten und triebhaft-beherrschten

572 Hierzu ausfuhrlich: Ingenkamp, S. 879ff.; NA, Bd. 13, hier hauptsachlich S. 400-404; Késter, S. 119-
125.

573 Ubrigens meo voto mit mehr Berechtigung, als Guthke dies fiir die ,Turandot‘-Bearbeitung, die er als
Schillers eigenstandiges Werk einstuft, fir sich in Anspruch nehmen kann, davon handelt dann aber
ausfuihrlich das Ubernéachste Kapitel, dem jetzt nicht weiter vorgegriffen werden soll, so etwa bei
Schatzmann, Schillers Macbeth, S. 25, ahnlich Hiecke, Shakespeares ,Macbeth* erlautert, vor allem S.
115-123; unter den Zeitgenossen aufert sich in diesem Sinn Heinrich VoB3, vgl. hierzu NA, Bd. 13, S.
401f. oder auch der Herausgeber der NA, der von einer ,geistigen Interpretation” schreibt, so auf S. 371
sowie Ingenkamp, hier S. 777; wie dagegen Peter-André Alt zu seiner Einschatzung gelangt, Schillers
,Eingriffe” seien auch bei ,Macbeth* und nicht allein bei ,Lessings Nathan“ und dem spateren ,Othello”
blo3 ,punktueller Natur“, erschlief3t sich nicht, vgl. Alt, Bd. Il, hier S. 484.

574 So konstatiert niichtern Borcherdt bereits 1946, etwa das ,Verhaltnis zu den Quellen* sei ,so klar
bestimmt worden, daf3 nicht viel Neues hierzu gesagt werden® kénne, vgl. NA, Bd. 13, S. 366.

575 Drewing, Die Vossische Shakespeare-Ubersetzung, hier S. 71.

576 Ingenkamp, hier S. 894, ebenso S. 767.

577 NA, Bd. 13, hier S. 307, im namlichen Sinn formuliert Borcherdt auch auf S. 309, S. 311.

578 Hackl, hier S. 171.

164



Welt in die klaren, mafRvollen, geordneten, aber auch fernen und durchsichtigen Linien seiner idealen
welt. [..]°"°

Wenn die auf die ,Macbeth“-Bearbeitung folgenden dramaturgischen Projekte des
Weimarer Dramaturgen Schiller das Etikett ,klassisch* nicht oder weitaus weniger fir
sich reklamieren kénnen, dann laRt sich daran die Frage knupfen, ob und welche
Grunde es hierfur moglicherweise geben kdénnte? Was unterscheidet diese Bearbeitung
von den Ubrigen?

Schiller bearbeitet nach der Ansicht vieler namhafter Kommentatoren den ,Klassiker
aller Klassiker®, den ,schwarzesten Shakespeare*®, und zwar, indem er den
,Macbeth*  klassisch-idealisierend“*®* umpragt. Als ,Klassisch® erweist sich diese
Biuhnenbearbeitung jedoch zumindest insofern nicht, als sie nicht richtungsweisend,
prototypisch oder mustergultig fir den weiteren dramaturgischen Weg Schillers
gewesen ware. Schillers Version des ,Macbeth® ist vielmehr die letzte
Buhnenbearbeitung, bei welcher der Weimarer Dramaturg szenische Umstellungen
vornimmt, bei den folgenden dramaturgischen Projekten kommt es lediglich zu
Szenenstreichungen, so bei ,Nathan® oder ,Turandot®, respektive zu Kirzungen
innerhalb der einzelnen Szenen, so am Beginn des vierten Aktes bei ,Othello.“®
Daraus leitet sich ab, dal3 Schiller in die Struktur der von ihm bearbeiteten Dramen nach
seinem zweiten Projekt weniger eingreift, obwohl er fir die strukturellen Veranderungen
einen klar benennbaren Grund, die Reduktion der Wechsel des Prospektes, des
Biihnenbildes, auf seiner Seite wuRte, wahrend er manche Anderung der Charaktere,
auch kinftig, ohne bihnenpraktische Notwendigkeiten, vornahm. Ob sich der
Sinneswandel bezuglich der von nun an beibehaltenen Szenenabfolge durch eine

579 Hochgesang, hier S. 85, vgl. vor allem auch S. 74, S. 76, S. 78, S. 90, S. 95, vielleicht gipfelnd in
dieser Konklusion, S. 98: ,Mit welcher Unmittelbarkeit vermag Shakespeares Sprache Wollen und
Wiunschen, alles Dunkle und Unheimliche inneren Schauens und Fihlens zu umreil3en. Schillers Sprache
kraft ihrer klassischen Ordnung und Gliederung setzt héchste BewulR3theit voraus.”

580 So Ute Daniel, Hoftheater, hier S. 157.

581 Genette, Palimpseste, hier S. 482.

582 So von Wiese, Drama und Theater, hier S. 703.

583 Tatsachlich fallen zudem einige inhaltliche Parallelen zwischen ,Othello* und ,Macbeth” ins Auge, so
scheint Duncan von ahnlicher Blindheit geschlagen, was Macbeths berufliche Aspirationen anbelangt, wie
Othello beziiglich Jago. Der Ehrgeiz bildet in beiden Trag6dien den Dreh- und Angelpunkt fir sémtliche
weitere Themen. Blooms Erklarungsanséatze fur das Verhalten bei Macbeth und Jago basieren jeweils auf
letzten Endes putativen, supponierten sexuellen Defiziten beider Figuren und vermdgen nicht zu
Uberzeugen; hinzu kommt der von diesen beiden Figuren ausgehende ins Allgemeine gerichtete Blick.
Allerdings kdnnte man hiergegen doch einwenden, daf3 nicht jeder seine sexuellen Defizite, selbst wenn
diese als gegeben vorausgesetzt werden, in der Macbethschen oder Jagoschen Methode kompensiert,
vgl. Bloom, Shakespeare — Die Erfindung des Menschlichen, S. 771. Als ein weiteres tertium
comparationis der beiden Weimarer Shakespeare-Adaptionen féllt die jeweilig ausgepragte Einsetzung
des Lichts, des Hell-Dunkel-Kontrastes, auf, wobei dieser im einen Fall hauptsachlich am Kontrast Othello
— samtliche weitere Personen seiner Umgebung, in anderen Fall Uber die Wechsel von Tag zu Nacht
festgemacht wird.

165



sorgfaltige Auswahl der zu bearbeitenden Stiicke, die dieses Verfahren vielleicht gar
nicht mehr noétig erscheinen lassen, oder durch eine wie auch immer herbei gefihrte
Meinungsénderung des Dramaturgen, der einen anderen, strikteren Umgang mit seiner
Vorlage pflegt, erklart, auffallend bleibt dieser Einschnitt. Die ,Macbeth“-Bearbeitung
steht fr den ersten Rif3 innerhalb Schillers dramaturgischer Verfahrensweise und zwar
insofern, als der unmittelbar darauf folgende ,Nathan“, wie gleich im Anschlu3kapitel
gezeigt werden wird, in auffallend behutsamer Art und Weise und ohne tief greifende
Veranderungen fur die Weimarer Bihne adaptiert wird. Die im folgenden ausfuhrlich
zitierten Dokumente innerhalb des Schiller-Goethe-Briefwechsels legen den Schluld
nahe, dal3 die Erfahrungen und Schwierigkeiten mit ,Macbeth“ dieses zurtickhaltendere
Verfahren nach sich zogen.

Zu beobachten ist damit insgesamt keine einheitliche, durchgangige Bearbeitungsweise,
als vielmehr ein bei jeder Bearbeitung abzulesendes, zu verfolgendes variierendes
Verfahren, welches in gleicher Art und Weise nicht exakt mit dem einer anderen
Buhnenbearbeitung zur Deckung zu bringen ist.

Peter Schmidt wertet Schillers zweite, von ihm ,als misslungen* erachtete
dramaturgische Arbeit immerhin als den Versuch, ,ein Gegengewicht zu Goethes
franzosischer Richtung zu schaffen [...].“®* Ob dieser Gegensatz derart deutlich vor
Schillers Auge stand, durfte aufgrund des urspringlich bestandenen, von Goethe
grundsatzlich goutierten Planes, ,[...] diese Suite von acht Stiicken [...], die den Krieg
der zwei Rosen abhandeln [...]**®*, zu bezweifeln sein.

Interessant und bisher in der Tat noch nicht ausreichend beachtet ist indessen Goethes
intensive Anteilnahme speziell an dieser Bearbeitung, die, zumindest soweit es hierflr
schriftiche Zeugnisse gibt, weit Uber sein sonstiges Interesse und Engagement
beziiglich Schillers dramaturgischer Tatigkeit hinausreicht.*®® In mehreren Briefen,
eminent wichtigen paratextuellen Dokumenten, setzt er sich mit dem Projekt
auseinander, macht Anderungsvorschlage, gibt Hinweise auf die Kostiimierung etc.
Interessanterweise beruft Beckhaus Goethe sowohl zum Zeugen als auch zum Richter
fur die von ihm angetretene Ehrenrettung des Bearbeiters.”®’ Doch waren die

584 Schmidt, Buhnenanweisungen, hier S. 323f..

585 Siehe Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Staiger, hier S. 501ff. [Schillers Brief vom
28. November 1797 respektive Goethe Antwortschreiben vom 29. November 1797].; gemeint sind die
Historien, von denen damals nur acht, heute jedoch zehn Shakespeare zuerkannt werden, wobei die
Diskussion Uber die Autorschaft Shakespeares regelméaRig von neuem entfacht wird.

586 In besagtem Umfang gibt es keine weiteren Zeugnisse Goethes, eine andere Schillersche
Buhnenbearbeitung betreffend.

587 Beckhaus, Shakespeares Macbeth und die Schillersche Bearbeitung, setzt es sich zum Ziel, zu
zeigen, ,wie er [gemeint: Schiller, Anm. der Verf.] in Ubereinstimmung mit Goethe gehandelt hat, z. B. S.
3, S. 24.

166



schriftichen wie mindlichen Deliberationen anschlieRend auch von Erfolg gekrt‘mt’?588
Wahrend Gordon Sebastian Gamlin zurecht von der grundsatzlich bei einer
Theaterproduktion gegebenen ,synergetischen Sinnkonstitution® ausgeht®®®, die es
erschwere, alle am Sinnfindungsprozel3 Beteiligten zu eruieren respektive deren
jeweiligen Anteil am Endprodukt zu bestimmen, erweist sich Goethes Anteil gerade an
dieser Arbeit hoher als bei allen anderen von Schiller fir das Weimarer Hoftheater in
Angriff genommenen Projekten, auch wenn er selbst ein ,Ratsel* fur die ,Turandot"-
Auffihrung beigesteuert hat. Zudem ist sein Part hier groRer als der eines jeden
Dritten.®® Schillers Arbeit an der englischen Tragddie geht schleppender voran, als er
erwartet haben mag. Zunachst beschert sie ihrem Bearbeiter eine schlaflose Nacht:
»Eine lebhafte Beschaftigung mit dem Macbeth, dem ich gestern noch spét nachdachte,
hat mich erhitzt.“, heiRt es im Brief an Goethe vom 13. Januar 1800.>*! Sechs Tage
spater meldet er seine Entschlossenheit, ,[...] mich zu Hause zu halten und bei meinem
Geschéfte zu bleiben, welches dieser Tage ein wenig laulicht gegangen ist. [...]*** Am
2. Februar teilt er Goethe die positiven Wirkungen mit, die ihm das Original im
Unterschied zu den bisher ausschlieBlich benutzten ,beiden Vorgangern]* eroffne,>®
drei Tage darauf glaubt er zwischenzeitlich sogar, am folgenden Abend mit dieser
Aufgabe zu Rande kommen zu konnen.’** Die Hoffnung war jedoch verfriiht, denn
Goethe erkundigt sich am 14. Februar nach dem Schluf3 und schickt Schiller am 16.
Februar ,das englische Lexikon®, dessen er bedarf.’®> Den erbetenen SchiuB erhalt
Schiller am 3. April vom Freund zurick, mit der Zusatzbemerkung ,nur wenig
angestrichen* zu haben. AnschlieBend kommt es noch einmal zu Umarbeitungen,
Revisionen, denn nach wiederum zwei Tagen laRt Schiller den Weimarer Intendanten
wissen, er stdke ,jetzt ganz in [s]einem Geschaft® und hoffe aufgrund ,leidliche[r]
Stimmung [...] so weit zu kommen als méglich [...].°*® Am 10. April 1800 regt Goethe ihn
an, die von Reichardt komponierte ,Musik von Macbeth* einschliel3lich des
Pfortnerlied[es]* bei seinem Besuch mitzubringen.*’ Die Premiere findet schlieBlich am

588 Zu mindlichen Konsultationen tber ,Macbeth* kommt es erstmals sechs Tage nach dem Entschluf3,
diesen zu bearbeiten, am 12. Januar 1800. Es folgen weitere Gespréche Uber diesen Gegenstand am 22.
Januar, am 6. und am 15. Februar, am 3. April, vgl. Wilpert, Gero von: Schiller-Chronik. Sein Leben und
Schaffen. Mit 12 Abbildungen. — Stuttgart 2000, S. 274-277.

589 Gamlin, Synergetische Sinnkonstitution und das Bild des Macbeth [...]. — Konstanz 1995; zudem geht
Gamlin auf Goethes Briefe beziglich des ,Macbeth” nicht naher ein.

590 Dal3 seine Sicht auf Shakespeares Tragodie schlieBlich von Goethe goutiert worden sei, betont
besonders Beckhaus, Shakespeares Macheth und die Schillersche Bearbeitung, hier S. 3, S. 24f..

591 Siehe Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Staiger, hier S. 841.

592 Ebenda, S. 842.

593 Ebenda, S. 844.

594 Ebenda, S. 845.

595 Ebenda, S. 846.

596 Ebenda, S. 850.

597 Ebenda, S. 851.

167



14. Mai 1800 statt, und geriet laut der zeitgendssischen Berichte trotz der
Textschwierigkeiten des Hauptdarstellers zu einem beachtlichen Erfolg.>®® Das mit
Abstand interessanteste Dokument des intensiven Austausches Uber die
Theaterproduktion findet sich jedoch in der Einlage zu Goethes Brief an Schiller vom 30.
September 1800, die er so ankindigt: ,[...] Ich lege noch vorjahrige Bemerkungen Uber
den Macbeth bei, die ich zum Teil noch erst werde kommentieren missen, heben Sie
solche bei sich auf oder geben sie Beckern.“**® Goethe selbst gibt den Hinweis, daR
seine Aufzeichnungen keineswegs aktuell sind, sondern zeitlich zurlickliegen. Aus dem
Vorjahr, wie Goethe angibt, kénnen sie jedoch nicht datieren, da die Entscheidung fur
diese dramaturgische Arbeit erst im Januar gefallen ist. Darum spricht einiges, ohne dal}
sich das exakte Datum definitiv klaren lieR3e, fur ein Entstehen der Aufzeichnungen
Goethes in der Endphase der Bearbeitung durch Schiller respektive wahrend der
Einstudierung des Stlckes, die der Bearbeiter selbst leitete oder unmittelbar nach der
Premiere, namlich vor allem Schillers Revision nach der Rickgabe des Schlusses am 3.
April, oder die Abstimmung der musikalischen Einlagen noch wenige Tage vor der
Premiere am 10 April. FiUr die erneute Auffihrung am 1. Oktober 1800 werden die
Rollen neu besetzt.®®® Goethes ,Bemerkungen“®®* rekurrieren hauptsachlich auf Fehler
oder Schwachen der theatralischen Umsetzung und Darbietung®®?, so dreht es sich
etwa um die ,symmetrische Stellung” der drei Hexen, die deutlicher zu akzentuieren ist,
ihre Buhnenprasenz beim gemeinsamen Auftritt mit den Feldherren soll wirkungsvoller
gestaltet werden, die Musik zur Uberleitung zwischen den zwei heterogenen Szenen
(vgl. NA, Bd. 13, Szenen IV, 4 und IV, 6, S. 132-136 und S. 137-142) sei geschickt
einzusetzen®®, den Darstellern der Lady Macbeth und Macduffs, des Arztes sowie den
in den Hexenszenen im vierten Akt eingesetzten Kindern habe man Spielanweisungen
zu geben. Zudem klappen die Abgange noch nicht reibungslos, er mahnt
wirkungsvollere  Fechtszenen an, die  Ausstattung erscheint insgesamt
verbesserungsfahig usw.?®* Abgeschlossen sind die Korrekturen damit immer noch
nicht.

598 Vgl. NA. Bd. 13, S. 365; eine erste Wiederholung erfolgt aufgrund des Erfolges schon am 17. Mai
1800.

599 Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, S. 879-882, hier S. 880, kursive Hervorhebung der Verf..
600 Vgl. wiederum NA, Bd. 13, S. 365.

601 Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, S. 881f..

602 Mit Ausnahme der unter Nr. 22 und Nr. 25 verzeichneten Vorschléage, siehe hierzu ebenda, S. 882
[mdglicher Einschub eines Monologes von Malcolm sowie (ber zu &ndernde ,Arrangements” in der Arzt-
Szene des funften Aktes], NA, Bd. 13, Szenen V, 1 oder V,4 und 5, S. 146-149, S. 152-55.

603 Offenbar erinnert Goethe sich nicht mehr an den dazwischen liegenden Auftritt Macbeths in
Verbindung mit Lenox, der durchaus eine Vermittlungsfunktion zwischen den beiden angesprochenen
Szenen besitzt, vgl. NA, Bd. 13, Szene V, 5, S. 136f..

604 Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, S. 881f..

168



Am 7. April 1804 kam es zu einer Wiederaufnahme der ,Macbeth“-Produktion am
Weimarer Hoftheater. Dald sie den Versuch darstellte, tatsachliche oder vermeintliche
Mangel der ersten Auffihrungen aus dem Jahr 1800 auszugleichen, liegt nahe. Denn
nach wie vor wurde an der Umsetzung gefeilt. Wieder brachte sich Goethe im
nachhinein in die Gestaltung der Inszenierung nachdricklich ein, was auf seine
Unzufriedenheit mit dem auf der Buhne Présentierten schlieRen laRt. Immer noch
werden dabei von ihm szenische Veranderungen in Betracht gezogen, so anlaf3lich der
Begegnung zwischen dem alten Mann, Rosse und Macduff (vgl. NA, Bd. 13, Szene I,
13, S. 110f.), wo er dafir pladiert, den Aktschlul® von letzterem sprechen zu lassen, des
gleichen bemangelt er im vierten Akt Macbeths die Szene 1V, 14 beendenden Worte
-Komm herein, du draul3en!* (NA, Bd. 13, S. 136f.). Ansonsten kimmern sich seine
Ausfiihrungen zum ganz grol3en Teil um schauspielerische Gesten, die deutlicher zu
akzentuieren seien, um den Text erganzende Handlungen, die den ,sinnlichen Bezug"
herstellen sollen oder um kleinere Ab&nderungen des Buhnenbildes respektive des
Lichtes und des Kostiims.®®® Der ,Macbeth* soll stetig an Stringenz gewinnen, soll noch
besser, noch stimmiger werden bis hin zur wohl avisierten Perfektion. Schiller reagiert
auf alle Veranderungsvorschlage und kritischen Anmerkungen Goethes zumindest nicht
in Uberlieferter schriftlicher Form. Inwieweit seine ldeen umgesetzt wurden, bleibt somit
im dunkeln. Die Realisierung des Erstrebten gestaltet sich &uf3erst schwierig. Wie
schwierig, wird eventuell daran evident, dall Goethe in seinen ersten
Anderungsvorschlagen aus dem Jahr 1800 teilweise eher statisch orientiert ist, die
Choreographie darum bemiiht schien, die Schauspieler méglichst exakt auf ihren Platz
auf der Buhne festzulegen, sie gewissermaf3en zu ,verorten’, wahrend er vier Jahre
danach tendenziell dazu tbergeht, mehr Aktion, mehr Bewegung zu foérdern.®®® Der
Schliussel zur geeignetsten Umsetzung ist aber damit keineswegs endgultig
gefunden.®®’

Ein anderer Zugang =zu Shakespeare wird nach der immer noch nicht
zufriedenstellenden Wiederaufnahme in Angriff genommen: Unter den Zuschauern des
Theaterabends im Jahr 1804 befand sich der junge Heinrich Vo3, mit dem 1805 die
Fortsetzung der Shakespeare-Rezeption in Weimar geplant wurde.®® Die ,Othello®-
Produktion a3t die soeben entwickelte Beobachtung dann offenkundig werden: Mit ihr

605 Alle erwéhnten Beispiele stammen aus Goethes Brief an Schiller vom 16. April 1804, vgl.
Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger, hier S. 1029f..

606 Ebenda, vor allem seine Notizen zu Lady (11) respektive Macbeth (13).

607 Vgl. Borcherdt, NA, Bd. 13, der sich hier, S. 365, skeptisch anla3lich der wenig zufriedenstellenden
Vorstellungen in Lauchstadt im Juli 1804 zeigt; die von Schiller einstudierte erste ,Macbeth“-Inszenierung
war im nachhinein die von den Rezipienten akzeptiertere, siehe ebenfalls Borcherdt, S. 365 [er zitiert hier
einen Brief Adolph Mullers an seine Schwester vom 13. Juli 1804].

608 Vgl. Drewing, Die Shakespeare-Ubersetzung von Johann Heinrich VoR und seinen Sohnen, hier S.
91.

169



war der entscheidende Schritt in Richtung auf ein verandertes, starker am Original
orientierten und geschulten Herangehen an den Text vollzogen.®®®

609 Nicht verschwiegen werden soll, dal Hackl zu einer diametral entgegengesetzten Interpretation
dieses Umstandes gelangt ist, insofern, als er die Weimarer ,Othello“-Version als die im Vergleich mit
»,Macbeth” (in Schillers Bearbeitung) noch radikalere einstuft, so Hackl, auf S. 32: ,Schiller reduzierte
,Othello’ auf das franzdsische Prinzip, vereinfachte die Handlung, kurzte viel und verdeutlichte die
Konturen der Charaktere. Diese und andere Verfahrensweisen [...] sind hier [gemeint: in der Othello-

Bearbeitung, Anm. der Verf.] zum Teil noch konsequenter angewandt als bei Macbeth.“; auch Ingenkamp
deutet es anders, vgl. S. 776.

170



.Edler Schatten, du zirnst?" — Ja, Uber den leblosen Bruder,
Der mein modernd Gebein lasset im Frieden nicht ruhn.
Xenion 356

3. Komprimierung des Vorbildes — Lessings ,, Nathan der Weise"

Gotthold Ephraim Lessings ,dramatisches Gedicht* Nathan der Weise aus dem Jahr
1779 (erschienen bei Christian Friedrich Vo3 im Mai desselben Jahres) wird bis heute
von der Forschung geschatzt als dichtes Schauspiel mit breitem Bezugsrahmen:
theologische Fragen werden genauso thematisiert wie poetologische, die Motivierung
der Figurenkonstellation innerhalb des Stiickes wird ebenso hinterfragt wie die mogliche
Bedeutung fiir einen (neuen) Gesellschaftsentwurf insgesamt.®'® Die Themenfiille mag
das ungebrochene literaturwissenschaftliche Interesse an diesem ,ldeendrama®, dem
auch schon ,das Gewicht eines weltanschaulichen Verméchtnisses” attestiert wurde,
erklaren.®™ So liefert Lessings letztes vollendetes Drama immer noch genug Stoff fiir
aktuelle Dissertationen und Habilitationsschriften.®*? Seine erste 6ffentliche Auffiihrung
erlebte es fast genau vier Jahre nach der Drucklegung, am 14. April 1783 unter Karl
Theophilus Ddbbelin (1727-1793) in Berlin, vorausgegangen war lediglich eine
Privatauffiihrung am 15. Oktober des Erscheinungsjahres.®*® Mit Bezug auf den Gothaer
Theaterkalender von 1786 vermeldet Koéster danach einen Auffihrungsversuch in
Pref3burg aus dem Vorjahr, bevor am 27. Juli 1801 Friedrich Ludwig Schmidt den ersten

610 Vgl. Fick, Monika: Lessing Handbuch. — Stuttgart 2000, S. 407.

611 Vgl. Kohlschmidt, Werner: Geschichte der deutschen Literatur vom Barock bis zur Klassik. 2. Auflage.
Mit 112 Abbildungen. — Stuttgart 1965, S. 417-423, hier S. 420.

612 Vgl. z. B. Fischer, Barbara: Nathans Ende? Von Lessing bis Tabori. Zur deutsch-judischen Rezeption
von ,Nathan der Weise". — Gottingen 2000 respektive Miller Nielaba, Daniel: Die Wendung zum Bessern.
Zur Aufklarung der Toleranz in Gotthold Ephraim Lessings Nathan der Weise. — Wirzburg 2000 - von
den zahlreichen einschlagigen Texten abgesehen, vgl. stellvertretend: Gotthold Ephraim Lessing. Hg. von
Gerhard und Sibylle Bauer (= Wege der Forschung Bd. 211). — Darmstadt 1968; Politzer, Heinz: Lessings
Parabel von den drei Ringen. In : Ders.: Das Schweigen der Sirenen. Studien zur deutschen und
Osterreichischen Literatur. — Stuttgart 1968[und 6fter]; Bohnen, Klaus L. (Hg.): Lessings Nathan der
Weise. — Darmstadt 1984 (= Wege der Forschung Bd. 587); Lessing. Epoche — Werk — Wirkung. Von
Wilfried Barner, Gunter E. Grimm, Helmuth Kiesel, Martin Kramer unter Mitwirkung von Volker Badstiibner
und Rolf Kellner. Flinfte, neubearbeitete Auflage. — Minchen 1987; Eibl, Karl: Gotthold Ephraim Lessing:
Nathan der Weise. In: Harro Muller-Michaels (Hg.): Deutsche Dramen. Interpretationen zu Werken von
der Aufklarung bis zur Gegenwart. Bd. I: Von Lessing bis Grillparzer. — Weinheim %1994 [zuerst 1985], S.
3-30; Diiffel, Peter von: Erlauterungen und Dokumente. Gotthold Ephraim Lessing. Nathan der Weise.
Durchgesehene Ausgabe. — Stuttgart 2000 [zuerst 1972]; Schmitt, Axel: ,Die Wahrheit rihret unter mehr
als einer Gestalt* Versuch einer Deutung der Ringparabel in Lessings ,Nathan der Weise* ‘more
rabbinico’ . In: Neues zur Lessing-Forschung. Ingrid Strohschneider-Kohrs zu Ehren am 26. August 1997.
Hg. von Eva J. Engel und Claus Ritterhoff (). - Tibingen 1998, S. 69-104.

613So dokumentiert es Claudia Stockingers Artikel zu Lessings ,Nathan“ im Dramenlexikon des 18.
Jahrhunderts. Hg. von Heide Hollmer und Albert Meier. Unter Mitarbeit von Lars Korten und Thorsten
Kruse. - Miinchen 2001, S. 208.

171



als gegliickt geltenden ,Nathan“ in Magdeburg auf die Biihne bringt.®** Demnach hatte

also nicht erst Schiller das Stiick, dessen Bearbeitung, obschon innerhalb von zehn
Tagen schon im April desselben Jahres ausgefertigt®®, aufgrund theaterinterner
Probleme erst am 28. November Premiere hatte, fiir die Biihne erobert.*® — Schillers
Buhnenbearbeitung erscheint vor diesem Hintergrund zunéchst als eine Art
Akzessorium, was sich nicht zuletzt daran ablesen |af3t, daf’ sie noch nicht einmal in alle
Schillerausgaben Eingang findet®?’ beziehungsweise daR Peter von Diiffel sie
umstandslos in seine Reihe der ,Nathan“Ausgaben aufnimmt.®*® Entsprechend
Uberschaubar sind die vorliegenden Arbeiten hierzu geblieben, was Peter-André Alt zu
der Einschatzung veranlal3t, ,die Eingriffe [Schillers, Anm. der Verf.] in Lessings Nathan
[...]" seien ,punktueller Natur”, das Potential fir eine originelle Interpretation bleibt
angesichts der einhellig diagnostizierten wenigen Digressionen entsprechend gering, da
sich der Spielraum fir eine solche erst bei grol3eren intertextuellen Abweichungen
erweitert.®*

Es mag verschiedene Griinde fur die Auswahl gerade dieses Schauspiels gegeben
haben, immerhin zwei seien genannt: sowohl der Gesamtplan des bereits erwéhnten
Theaterrepertoriums, welcher den Bihnen insgesamt, nicht nur in Weimar, einen
komfortablen, weil erweiterten Fundus an Stiicken erobern sollte als auch die Tatsache,
dal3 das ,dramatische Gedicht" in Blankversen verfal3t war und sich somit nicht zuletzt

614 Vgl. Ingenkamp, hier S. 957.

615 Vgl. Schillers Brief an Goethe vom 18. April 1801, Goethes Brief an Schiller vom 27. April 1801,
Schillers Antwort hierauf vom 28. April 1801, z. B. in: Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe. Hg.
von Emil Staiger. Mit lllustrationen. Bildkommentar von Hans-Georg Dewitz. — Frankfurt am Main °1999,
S. 914-917; leider verrat Willi Jasper nicht, wie er zu dem Schluf3 gelangt, Schiller habe sich ,von allen
seinen Bihneneinrichtungen am langsten mit dem ,Nathan' beschéftigt[.]*, vgl. Jasper, Lessing, hier S.
295 tatséchlich dauerte die Ausarbeitung des ,Macbeth” etwa runde zwei Monate, also deutlich langer,
siehe beispielsweise Ingenkamp, S. 876f..

616 Vgl. Koster, Albert: Schiller als Dramaturg. Beitrdge zur Litteraturgeschichte des achtzehnten
Jahrhunderts. — Berlin 1891, S. 132, wobei sich diese Einschatzung wohl hauptséchlich auf den Umstand
beziehen dirfte, daR Schillers Bearbeitung die Grundlage fir mehrere andere Theaterauffiihrungen
aullerhalb Weimars und Bad Lauchstadts bildete, vgl. hierzu Borcherdts Kommentar in NA, Bd. 13, S.
406-408 sowie 418f., von Diiffel, S. 132; vgl. zudem Alt, S. 487f. sowie Rudloff-Hille, hier S. 193, die alle
Schillers Verdienst betonen und die Magdeburger Bihnenversion damit, wie zuletzt auch erneut Willi
Jasper, Lessing. Aufklarer und Judenfreund. Biographie. — Berlin, Minchen 2001, hier S. 292, nicht
wirdigen.

617 Vgl. stellvertretend: Friedrich Schiller. Samtliche Werke. Hg. von Georg Fricke, Herbert G. Gopfert
und H. Stubenrauch. 5 Bde. 8., durchgesehene Auflage. — Miinchen 1987 [und Ofter], deren dritter Band
von den dramaturgischen Arbeiten lediglich Louis Benoit Picards ,Parasit* und ,Der Neffe als Onkel,
Goethes ,Egmont“, Shakespeares ,Macbeth* und Gozzis ,Turandot* prasentiert — der ,Nathan“ fehlt
ebenso wie Shakespeares ,Othello”.

618 Vgl. von Duffel, S. 161.

619 Vgl. Alt, Peter-André: Schiller. Leben — Werk — Zeit. Zweiter Band. — Minchen 2000, S. 484-492, hier
S. 484.

172



besonders fur die Weiterentwicklung der Sprechkunst der Schauspieler qualifizierte, hat
mit zu dieser Entscheidung beigetragen.®®

Nachdem Arnold Schloenbach 1860 zunachst die irrige Auffassung vertreten hatte,
Schillers — schlie3lich im Mai 1805 auch in Mannheim gegebene Bearbeitung — stamme
bereits aus dessen Dramaturgenzeit am dortigen Nationaltheater 1783/84, was er vor
allem mit den von Schiller eingefigten Versen des Schatzmeisters begriindete (vgl. NA
13, 1,3, V. 308-320), war es 1889 Wartenberg, der die Theaterbearbeitung untersuchte
und dabei zu dem Ergebnis gelangte, als zentrale Punkte der Umgestaltung seien die
~Abschwachung des reflectirenden und des tendenziésen Elementes” neben dem
,Streben nach moglichster Deutlichkeit und Durchsichtigkeit zu nennen.®** Zwei Jahre
spater wandte sich Albert Késter der Bearbeitung intensiver zu.®?? Abwagend urteilte er,
das Ergebnis von Schillers zlgiger Beschaftigung mit dem Lessingschen Spatwerk
stelle einen bloBen ,Compromif3 zwischen seinen friheren radikalen
Anderungsvorschlagen und dem conservativen Bestreben Goethes* dar.®?® Damit spielt
Kdster zum einen auf Schillers beinahe an einen Verril3 grenzende Kritik innerhalb
seiner letzten theoretisch-asthetischen Abhandlung ,Uber naive und sentimentalische
Dichtung” (1795) an, als Schiller bei der Kontrastierung von Tragddie und Komddie
explizit auf den Nathan eingeht:

[...] Der Tragiker muf3 sich vor dem ruhigen R&sonnement in acht nehmen und immer das Herz
interessieren; der Komiker muf3 sich vor dem Pathos hiten und immer den Verstand unterhalten. Jener
zeigt also durch besténdige Erregung, dieser durch bestandige Abwehrung der Leidenschaft seine Kunst;
und diese Kunst ist natirlich auf beiden Seiten um so groRer, je mehr der Gegenstand des einen
abstrakter Natur ist und der des andern sich zum Pathetischen neigt. Im ,Nathan dem Weisen' ist dieses
nicht geschehen, hier hat die frostige Natur des Stoffs das ganze Kunstwerk erkéaltet. Aber Lessing wulite
selbst, dalR er kein Trauerspiel schrieb, und vergald nur, menschlicherweise, in seiner eigenen
Angelegenheit die in der ,Dramaturgie’ aufgestellte Lehre, daf} der Dichter nicht befugt sei, die tragische
Form zu einem andern als tragischen Zweck anzuwenden. Ohne sehr wesentliche Veranderungen wirde
es kaum maoglich gewesen sein, dieses dramatische Gedicht in eine gute Tragtdie umzuschaffen; aber
mit blof3 zufélligen Veranderungen méchte es eine gute Komédie abgegeben haben. Dem letztern Zweck

620 Vgl. hierzu beispielsweise Goethes Aufsatz ,Weimarisches Hoftheater* (1802): Johann Wolfgang
Goethe. Gedenkausgabe der Werke, Briefe und Gespréache. Hg. von Ernst Beutler. Bd. 14. Schriften zur
Literatur. — Zirich 1950, S. 62-72, hier S. 69.

621 Vgl. Wartenberg, G.: Schillers Theaterbearbeitung von Lessings ,Nathan“. In: Vierteljahrschrift fur
Literaturgeschichte, Weimar 1889, Bd. 2, S. 394-406, hier S. 398, S. 400, S. 401f., S. 404.

622 Vgl. Schloenbach, Arnold: Schillers Bearbeitung des Nathan. In: Dresdner Schillerbuch 1860, S. 132.
623 Vgl. Koster, S.133.

173



namlich hatte das Pathetische, dem erstern das Rasonierende aufgeopfert werden muissen, und es hat

wohl keine Frage, auf welchen von beiden die Schénheit dieses Gedichts am meisten beruht. 624

In der Abschwéchung, sofern nicht gar in der Eliminierung des Pathos erblickt Schiller
folglich das Remedium fir die aus seiner Sicht notwendige Verbesserung des Stiickes,
sein daraus abzuleitendes Telos besteht also im pointierteren Herausstellen der
besonderen Qualitat des ,Rasonierens’, um eine klar zuzuordnende Komdédie zu
erhalten.®®® Die soeben zitierte Schillerkritik an Lessing schlagt aber deswegen fehl, weil
letzterer zwar sehr klare Merkmale der Kombédie wie der Tragddie in seiner
~.Hamburgischen Dramaturgie* (1767/68) benannt, er jedoch, ganz anders als Schiller,
keinesfalls auf einer generellen strikten Gattungstrennung bestanden hat, ist doch
Christian Felix Weises ,Richard I1ll.“ gleichfalls ein ,dramatisches Gedicht®, das er
dessen ungeachtet ein ,gleichwohl interessantes Stiick” nennt. So gesehen waéhlte
Lessing seinen Untertitel sehr bewul3t und strebte gar keine Tragddie an, wie das
Schillers Erwartungshaltung eher entsprache.®® Demnach mit Schiller Lessing an
seiner eigenen Dramentheorie und nicht an den Kriterien, die dieser sich selbst auferlegt
hatte.

AnschlieRen |&R3t sich an die zitierte Einschatzung innerhalb der oben erwdhnten Schrift
eine weitere, welche sich der Bearbeiter selbstreflexiv und -kritisch auf einem
undatierten Blatt (wahrscheinlich im April 1801) notiert:

LeRing ['] hat im Saladin gar keinen Sultan geschildert, und doch ist die Intention Saladins mit Nathan, wie
er ihm die Frage wegen der drey Religionen vorlegt, ganz sultanisch. Del3wegen erscheint uns dieses
Motiv plump ja ganz unpal3end; es gehért einem andern Saladin zu als wie wir ihn im Stlick sehen. Der
Dichter hat nicht verstanden, jene derbe Farbe zu vertreiben, und die Handlungsweise des historischen

624Vgl. Fricke/Gopfert, Bd. 5, S. 725; zum anderen erwahnt Koster bereits den spater des ofteren
wiederkehrenden ,Vorwurf‘, Schiller habe sich bei seiner Bearbeitung an Goethes Winschen und
Vorstellungen orientiert. Auf diesen Punkt komme ich im Verlauf des Kapitels noch mehrfach und
desgleichen ausfihrlich zurtck.

625 Wartenbergs wiedergegebene Interpretation scheint vor diesem Hintergrund zunéchst geradezu
unverstandlich, was sich jedoch hoffentlich noch aufklaren wird.

626 Vgl. zu dieser genealogischen Eigentimlichkeit Claudia Stockingers Artikel im Dramenlexikon des 18.
Jahrhunderts (2001), S. 208f.; vgl. ganz besonders: Gotthold Ephraim Lessing: Werke. Vierter Band.
Dramaturgische Schriften. — Miinchen 1973, S. 363f.: ,Die Komaodie will durch lachen bessern; aber nicht
eben durch Verlachen. [...] Ihr wahrer allgemeiner Nutzen liegt in dem Lachen selbst; in der Ubung
unserer Fahigkeit, das Lacherliche zu bemerken [...]* [HD, 29. Stuck]; auf S. 595f. benennt er sinngeman
die Erregung von Mitleid und Furcht und eine daraus resultierende Verwandlung in tugendhafte
Fertigkeiten als Kennzeichen der Tragddie [HD, 78. Stiick]; die Wurdigung des ,dramatischen Gedichts*
findet sich auf S. 599f. [HD, 79. Stiick]. Kiinftig wird diese Ausgabe zitiert mit der Sigle HLA, Bandnummer
und Seitenzahl — entsprechend folgert Eibl, Gotthold Ephraim Lessing: Nathan der Weise, S. 3: ,[...]
Schiller [...] hatte Mihe mit der eigentimlichen Form des Dramas, das sich weder seinen noch den
Grundsatzen der Hamburgischen Dramaturgie fugen wollte [...].“ Eibls Folgerung, Nathan stiinde nicht im
Einklang mit der Hamburgischen Dramaturgie, kann anhand der soeben benannten Stellen der
Hamburgischen Dramaturgie widerlegt werden.

174



Saladins mit dem Saladin seines Stiicks zu vereinbaren. Dal3 Saladin blo3 aus Eingebung der Sittah

handelt ist bloR ein Behelf, der die Sache um nichts beRer macht. 627

Diese Kritik Schillers mutet nun in der Tat befremdlich an, hat er doch selbst mehrfach
sowohl fur sich als auch ganz grundsatzlich ein exaktes Unterscheiden von historischer
und poetischer Wahrheit nicht allein reklamiert®®, sondern selbst vielféltig umgesetzt.
So kdme doch niemand ernsthaft auf die Idee, Wallensteins astrologischen ,Tick" zu
hinterfragen, Johannas Erscheinungen zu Uberprifen, das Treffen Elisabeths und Maria
Stuarts fur wahr zu halten oder Wilhelm Tells Selbstjustiz realiter umzusetzen. Schillers
Vorwurf greift darum nicht, denn: ,[D]as Poetische [...] stellt eine in sich geschlossene
Welt und eine sich selbst genigende Wahrheit auf, die zu ihrer Begrindung und
Rechtfertigung keines fremden Mal3stabes bedarf und die keinen solchen Mal3stab
zulart.“*?® Einmal ganz abgesehen davon, daR Lessing in seinem ,ldeendrama® eine
betont exotisch-utopische Welt kreiert, sich in Jerusalem wie in einem Brennglas nicht
,bloR* drei Religionen, sondern drei Kulturen und deren Reprasentanten
unterschiedlichster sozialer Provenienz und pekunidrer Ausstattung begegnen, womit
allein schon der Verdacht beziglich des vermeintlich zu positiv gezeigten historischen
Saladin entkréftet ware %

Ferner aul3er Acht lassend, dal3 Lessing Schillers theoretische Position in bezug auf die
exakte Differenzierung von historischer und poetischer Wahrheit nicht allein teilte,

627 Vgl. NA, Bd. 21, S. 91, kursive Hervorhebung der Verf.. Ob und inwieweit Schiller seine friihere, 1795
gegeniiber dem ,Nathan“ geaul3erte Kritik spater in seine Bearbeitung hat einflieBen lassen, darauf wird
weiter unten noch eingegangen.

628 Beispielsweise in seiner Schrift ,Uber das Pathetische* (1793), Fricke/Gopfert, Bd. V, etwa S. 528f.,
S. 532f.; relevant in diesem Nexus allgemein ,Uber die tragische Kunst* (1792), ebenda, S. 372-393
sowie ,Vom Erhabenen® (1793), ebenda S. 489-512 sowie schon 1788 in Briefen an Caroline von
Beulwitz und Christian Gottfried Kérner: Schiller an C.v.B. am 10. Dezember 1788, vgl. hierzu Koopmann,
Schillers Leben in Briefen, hier S. 393f. [passim] bzw. Schiller an C.G.K. am 25. Dezember 1788, vgl.
Briefwechsel, hg. von Berghahn, hier S. 92f.[passim].

629 So treffend Ernst Cassirer: Idee und Gestalt. Goethe. Schiller. Holderlin. Kleist. — Darmstadt 1994, S.
97.

630 So erhélt Nathan schon im Verzeichnis der dramatis personae den Zusatz ,ein reicher Jude in
Jerusalem®, der Derwisch, sein Freund, ist per definitionem ,bettelarm“, &hnlich der christliche
Klosterbruder und der Tempelherr, der als erstes Zugestandnis an Nathan die Bereitschaft signalisiert,
sich seinen ladierten Mantel ersetzen zu lassen (HLA, Bd. Il, Szene 11,5, S. 251). Jerusalem als eine Art
,Ort der unbegrenzten Mdéglichkeiten* wiederum kennt neben dem Reichen und den Armen noch die tber
ihre Verhaltnisse pompo6s lebenden Angehorigen des Konigshauses und den offenbar Uber
Bestechungsmittel verfigenden Kirchenfursten. Nicht nur die ,Palmen” (z. B. HLA, Bd. II, S. 211, S. 234),
die ,Kamele" (z. B. S. 219) und ,Datteln” (z. B. S. 225), oder die ,edeln Spezereien,/ An Steinen und
Stoffen, [aus] Indien/ Und Persien und Syrien, gar Sina [!],/ [die] Kostbares nur gewahren (S. 232)
qualifizieren den Ort zu einem potentiellen Schlaraffenland oder besser: Paradies, sondern u. a. das
sVunder (S. 214), dalR hier ein Tempelherr ein jlidisches Madchen vor dem unabwendbar scheinenden
Flammentod bewahrt - vor dem skizzierten Hintergrund scheint es fast so, als unterlaufe dem
theoretisierenden Dichter angesichts der aufgezeigten mangelnden Konsistenz ein argumentativer Fehler.

175



sondern vielmehr sogar vorwegnahm®?, 1aRt sich Schillers spates Gedicht, Thekla
(1802), auch, neben der unbestritten naher liegenden Deutung als Kommentar des
Autors zu gestellten Fragen Uber die entsprechende Figur aus ,Wallenstein®, eine jener
typischen weiblichen Dramenfiguren Schillers, einer ,realistischen Idealistin“®®?, als
Bestatigung des frih theoretisch formulierten Anspruchs interpretieren, und zwar
insofern, als das Poetische mehr als eine Mdglichkeit der Deutung impliziert und eine
Uberpriifung der ,wahren Begebenheit’ letztlich zu keinem exakten Ergebnis fiihrt. ,Eine
Geisterstimme* verkiindet in dem zeitnah zur Bearbeitung entstandenen Gedicht:

Wo ich sei, und wo mich hingewendet,

Als mein flichtger Schatte dir entschwebt?
Hab ich nicht beschlossen und geendet,
Hab ich nicht geliebet und gelebt?

[.]

Und er fihlt, daB ihn kein Wahn betrogen,
Als er aufwarts zu den Sternen sah,

Denn wie jeder wagt, wird ihm gewogen,
Wer es glaubt, dem ist das Heilge nah.

Wort gehalten wird in jenen Raumen
Jedem schénen glaubigen Gefiihl,
Wage du, zu irren und zu trAumen,

Hoher Sinn liegt oft in kindschem Spiel. 633

631 Vgl. HLA, Bd. IV, S. 317-321: ,Nun hat es Aristoteles langst entschieden, wie weit sich der tragische
Dichter um die historische Wahrheit zu bekimmern habe; nicht weiter, als sie einer wohleingerichteten
Fabel &hnlich ist, mit der er seine Absichten verbinden kann. [...]* respektive die sich auf Maffei
beziehende Stelle auf S. 424-429: ,[...] Maffei hatte in seiner Jugend viel Neigung zur Poesie [...] Hernach
legte er sich auf die Geschichte, auf Kritik und Altertumer; und ich zweifle, ob diese Studien die rechte
Nahrung fir das tragische Genie sind. [...] [Hamburgische Dramaturgie, 19. respektive 42. Stick].
Lessing schreibt bei der exakt passenden Gelegenheit quasi avant la lettre Schiller folgenden Satz ins
Stammbuch: ,Der wahre Kunstrichter folgert keine Regeln aus seinem Geschmacke, sondern hat seinen
Geschmack nach den Regeln gebildet, welche die Natur der Sache erfodert”, vgl. ebenda, S. 317.

632 So Oellers in seinem Aufsatz ,Um 1800: Schillers Dichtung als Politik“. In: Am Beginn der Moderne.
Schiller um 1800. Mit Beitrdgen von N. O. und Wolfgang Riedel. — Marbach am Neckar 2001, hier S. 28.
633 Fricke/Gopfert, Bd. I, S. 460f. [kursive Hervorhebungen der Verf.); analog folgt dem hier
interessierenden Unterschied Ubrigens auch die Ballade ,Der Graf von Habsburg“ (1803) einschlieRlich
der ihm angefugten ,Anmerkung“ des Dichters, vgl. Fricke/Gopfert, Bd. I, S. 378-381; vgl. daruber hinaus
zum Komplex ,historische und poetische Wahrheit: Siekmann, Andreas: Friedrich Schillers
Differenzierung von historischer und poetischer Wahrheit. In: Wirkendes Wort 36 Heft 1 (1986), S. 9-15
sowie Jutta Linder, Schillers Dramen: Bauprinzip und Wirkungsstrategie, hier S. 33-40. Auffallend scheint

176



Anhand der ausfuhrlich wiedergegebenen, zu verschiedenen Zeitpunkten (1795 und
1801) geauflerten und unmifldverstandlich vorgetragenen, wenngleich teilweise nicht
vollig konsistenten Lessingkritik seitens Schiller kdnnte so der Eindruck entstehen, als
habe der Dramaturg dem Verfasser des Originals keine Referenz erwiesen. Koster
rekurriert entsprechend auf Goethes vierzehn Jahre nach der Bearbeitung entstandenen
Aufsatz ,Uber das deutsche Theater* (1815), in welchem dieser Schiller eine wenig
attraktive Rolle zuschreibt:

Gegen Lessings Arbeiten hatte Schiller ein ganz besonderes Verhaltnis; er liebte sie eigentlich nicht, ja
Emilie Galotti war ihm zuwider; doch wurde diese Tragddie sowohl als Minna von Barnhelm in das
Repertorium aufgenommen. Er wandte sich darauf zu Nathan dem Weisen, und nach seiner Redaktion,
wobei er die Kunstfreunde gern mitwirken lief3 [Hervorhebung der Verf.], erscheint das Werk noch
gegenwartig und wird sich lang erhalten, weil sich immer tlichtige Schauspieler finden werden, die sich

der Rolle Nathans gewachsen fahlen.%34

Die leicht preziose Wendung ,[...] wobei er [gemeint: Schiller, Anm. der Verf.] die
Kunstfreunde gern mitwirken lief3 [...]* deutet an, dal? Goethe fir sich selbst einigen
Einflu’ auf die vorliegende Buhneneinrichtung reklamiert, verbergen sich doch hinter
den ,Kunstfreunden“ ausschlieB3lich er selbst sowie sein langjahriger Weggefahrte
Johann Heinrich Meyer (1760-1832). Dessen Theaterwissen, ausgewiesener
(Bildender) Kunstexperte, der er war, hat sich jedoch tberwiegend als ein von Goethes
Vermittlung stark gepragtes Wissen dargestellt.®® LieBe sich anhand der Schiller-
Chronik nicht deutlich Goethes Abwesenheit wéahrend der Schillerschen Beschaftigung
mit dem anhangigen Drama nachweisen, bekame man moglicherweise, nach Goethes
Aussage, sogar ein Problem bei der Zuordnung der Autorschaft. Tats&chlich findet
zwischen dem 18. und dem 28. April gerade ein einziges Treffen zwischen Goethe und
Schiller statt — am 21. April abends gemeinsam mit Wieland — und tatséchlich existieren
anders als bei der Macbeth-Bearbeitung keine schriftichen Dokumente, welche Uber die

mir Schillers hier deutlich sichtbar werdende Versatilitat, die sich im konkreten Beispiel offenbart, anstelle
vermeintlich gesicherter theoretischer, poetologischer Positionen. Einmal mehr schwindet damit in meinen
Augen die Bedeutung der theoretisch-asthetischen Schriften fur die Interpretation der nachfolgenden
dichterischen Werke, unter die die dramaturgischen Arbeiten fallen, vgl. dazu das Kapitel ,Schillers
Positionierungen...” der vorliegenden Arbeit, da sich Schillers Argumentation als losgelést von seinen
dramentheoretischen wie den wenig spater entstandenen beiden lyrischen Arbeiten prasentiert, er bei
dem konkreten Beispiel des historischen und/oder poetischen Saladin gewissermalRen unabhéngig von
den soeben aufgezeigten Kontexten bewegt.

634 Vgl. Goethe, WA, Bd. 40, S. 91.

635 Vgl. zur ersten Orientierung Uber Meyer: Goethes Weimar. Das Lexikon der Personen und
Schauplatze von Effi Biedrzynski. — Duisseldorf, Zirich #1999, S. 282-286.

177



Entstehung Auskunft geben konnen.®®*® Goethes EinfluR auf Schillers ,Nathan“-
Bearbeitung erweist sich vor diesem Hintergrund doch als vergleichsweise gering. Der
aufgrund der relativ grol3en zeitlichen Distanz moglicherweise getriibten Erinnerung
Goethes, was Schillers Lessing-Bild anbelangt, wurde, zumindest fir den jungen
Schiller, schon oft genug entgegengetreten.®®” Wie wenig es fir Schiller nach seiner
Abhandlung ,Uber naive und sentimentalische Dichtung® uneingeschrankt haltbar ist,
zeigt etwa sein Brief an Goethe vom 4. Juni 1799, also vier Jahre nach seinem oben
zitierten - vermeintlichen - Verdikt:

[...] Ich lese jetzt [...] Lessings Dramaturgie, die in der Tat eine sehr geistreiche und belebte Unterhaltung
gibt. Es ist doch gar keine Frage, daf3 Lessing unter allen Deutschen seiner Zeit tber das, was die Kunst
betrifft, am klarsten gewesen, am scharfsten und zugleich am liberalsten dartber gedacht und das
Wesentliche, worauf es ankommt, am unverriicktesten ins Auge gefaf3t hat. Liest man nur ihn, so méchte
man wirklich glauben, daR die gute Zeit des deutschen Geschmacks schon vorbei sei, denn wie wenig

Urteile, die jetzt Gber die Kunst gefallt werden, diirfen sich an die seinige stellen. [...] 638

Ein ungeteilteres Lob eines anderen Dichters wird von Schiller, so weit es der
Briefwechsel mit Goethe erkennen |a3t, an keiner anderen Stelle ausgesprochen.
Goethes Erinnerung scheint damit doch einigermal3en widerlegt und damit vielleicht
auch ein Ansatzpunkt dafir, nicht jede seiner AuBerungen und Wertungen ex cathedra
zu nehmen beziehungsweise unhinterfragt zu Ubernehmen. In der entgegen Goethes
Uberlieferung insgesamt positiven Bewertung Lessings liegt vielmehr ein zentraler
Grund fiur die, gemessen an den beiden voraus liegenden Bihnenbearbeitungen,
weniger einschneidenden Eingriffe in den Hypotext.

Doch zunachst zuriick zu den erkennbaren Abweichungen vom Original: Eine der
Anderungen hangt mit den Weimarer Verhéltnissen und den daraus abzuleitenden
Rucksichten zusammen: 1906, die Schillersche Bearbeitung ,Nathans® hatte sich nach
Uber hundert Jahren entgegen Goethes Erwartung als obsolet erwiesen, rickt K. F.
Nowak im Hinblick auf Herzog Karl Augusts Brief an Goethe, datierend vom 22. Februar

636 Vgl. Wilpert, Gero von: Schiller-Chronik. Sein Leben und Schaffen. Mit 12 Abbildungen. — Stuttgart
2000 [zuerst 1958], S. 290 sowie den bereits erwéhnten, von Staiger herausgegebenen Briefwechsel.

637 Vgl. stellvertretend bereits Kdster, S. 129f., Borcherdt in seinem Kommentar der NA, Bd. 13, S. 315;
auf welche konkrete Aussage Schillers Goethe sich angesichts der ,Emilia Galotti* bezieht, erscheint aus
seiner Stellungnahme nicht ersichtlich; gegen diese Pauschalaburteilung wére jedoch vor allem Schillers
.Kabale und Liebe" (1783/84) anzufiihren, die sich nicht zuletzt durch die Zugehdrigkeit zur gleichen
Gattung, dem von Lessing im deutschsprachigen Raum etablierten burgerlichen Trauerspiel, kaum ohne
.Emilia Galotti“ (1772) denken laRt; besonders erhellend zu diesem Komplex: Meier, Albert: Die
Schaublhne als eine moralische Arznei betrachtet. Schillers erfahrungsseelenkundliche Umdeutung der
Katharsis-Theorie Lessings. In: Lenz-Jb 2 (1992), S. 151-162.

638 Vgl. Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, S. 756; vgl. ferner bereits Schillers Brief an
seinen Verleger Georg Joachim Gdschen (1752-1828) vom 23.Oktober 1797, NA Bd. 29, S. 151f;
[kursive Hervorhebungen der Verf.].

178



1801, nicht zuletzt auch politische Beweggriinde in den Mittelpunkt seiner Uberlegungen
fur eventuelle Stellenstreichungen Schillers, schlief3lich

[hatten] die Tage Schillers [...] sich ihrem Geiste nach von den Tagen Lessings nur wenig oder besser: so
gut wie gar nicht unterschieden. [...] [...] ebenso stand bei Lessings Zeitgenossen wie bei jenen Schillers
noch eine Lehre vollig fremd und unverteidigt [...]: die Lehre von der Toleranz. [...] Politisch war ,Nathan
der Weise' in der Fassung, wie Lessing ihn hinterlassen hatte, im Ausklang des 18. Jahrhundert gleich
unmdoglich wie zum Beginn des 19 [...] Die edlen Orientalen sind schlechter, die [...] nicht immer ganz

einwandfreien Christen besser geworden. 639

Karl Augusts erwahnter Brief, dem von ausnahmslos allen bis hierhin zu Wort
gekommenen Interpreten Beriicksichtigung entgegen gebracht wird, enthalt folgende
erhellende, da irritierenderweise bisher, so weit ich sehe, ungeklart gebliebene
Aufforderung: ,Hier ist Nathan der Weise. [...] S. 67, 68 habe ich etwas mit Bleistift
bezeichnet, das wohl wegbleiben mufRte, weil es etwas gar zu auffallend klingt [...]."
Nicht einmal in Hans Heinrich Borcherdts Kommentar ist Aufschluf3 Gber die genaue
Stelle zu finden, an der Anstol3 genommen wird. Ein Blick in die Faksimile-Ausgabe des
ersten Druckes soll, das leider nicht zur Einsicht vorlag, zur Klarung beitragen, was
exakt der Herzog moniert haben kénnte.®*® Auf den angestrichenen Seiten findet sich
das erste Gesprach des Sultans mit seiner Schwester am Beginn des zweiten Aktes
(HLA, Bd. 2, S. 235-239). Ein Textvergleich zwischen dem unveranderten Nachdruck
der Erstausgabe und der benutzten Hanser-Ausgabe weist bis auf behutsame
orthographische Anpassungen an die heutige Schreibweise (z. B. ,Vorteil* statt
Lvortheil”) keinerlei Abweichungen auf. Vielleicht nicht nur, sondern auch auf
Veranlassung des Herzogs, in jedem Fall aber gestrichen wurde nicht allein die
Schachdebatte zwischen den Geschwistern. Darlber hinaus fehlt ein betrachtlicher Teil
von Sittahs Christenkritik, namlich die sich unmittelbar an die Verse: ,Hab’' ich des
schonen Traums nicht gleich gelacht? / Du kennst die Christen nicht, willst sie nicht
kennen.” (vgl. HLA, Bd. Il, S. 238, V. 79f. mit NA, Bd.13, S. 192) anschlie3ende

639 Vgl. Nowak, K. F.: Schillers Biuhnenbearbeitung von Lessings ,Nathan®. In: Wissenschaftliche Beilage
der Leipziger Zeitung Nr. 18 vom 13. Februar 1906, S. 69-71, hier S. 69.

640 Nathan der Weise. Ein dramatisches Gedicht, in fiinf Aufziigen. Von Gotthold Ephraim Lessing. — o.
0. 1779. (= Faksimile-Ausgabe des ersten Drucks, Leipzig: Insel 1910) 276 S.. Allerdings geht aus
Ingenkamps Kommentar der Klassiker-Ausgabe hervor, dal3 es 1779 drei verschiedene Ausgaben des
.Nathan“ gab, von denen alle drei Spuren in der Bearbeitung hinterlassen haben, wobei der Zweitdruck
als die ,(Haupt-)Vorlage* angenommen wird, vgl. Ingenkamp, hier S. 955f.; gravierende Abweichungen
weisen diese, etwa wenn man die von Ingenkamp aufgefilhrten Beispiele in die Uberlegungen mit
einbezieht, nicht auf. Eine Abgleichung mit der eingesehenen Vorlage scheint damit vertretbar; vgl. zum
Problem der drei autorisierten Drucke aus dem Erscheinungsjahr: Dieter Neiteler und Winfried Woesler:
Zur Wahl der Textgrundlage einer Neuedition von Lessings Nathan der Weise. In: Lessing Yearbook XXXI
(1999), S. 39-64, die fur den ,ersten Vossischen Druck®, der identisch ist mit dem von Ingenkamp
sogenannten ,Zweitdruck” als verbindliche Textgrundlage pladieren.

179



Passage, die einer schonungslosen Bestandsaufnahme christlicher Selbstgerechtigkeit
gleichkommt, da Sittah die Scheinheiligkeit entlarvt, mit der die ,richtige“
Religionszugehorigkeit Gber das Menschsein gestellt werde (HLA, Bd. Il, S. 238, V. 81-
93), worauf Saladin, gleichfalls knapper, antwortet, indem er erst mit der negativen
Einschatzung der ,Tempelherren® einsetzt (NA, Bd. 13, S. 192, V. 639 kontrastierend zu
HLA, Bd. I, S. 238, V. 100ff.). Offene Kritik an ,,den Christen* war runde zwanzig Jahre
nach dem Druck dieses visionaren ,Dramas sui generis* immer noch nicht mdglich, so
dall Moses Mendelssohns Diagnose der zeitgendssischen Befindlichkeiten, wonach
man Lessing der Diffamierung des Christentums bezichtigte, sich einmal mehr
bewahrheitete.®** Eine Vision, die derjenigen Lessings im Bezug auf die Ausséhnung
der drei Weltreligionen entsprochen hatte, besald Schiller allem Anschein nach nicht.
Weiter gehend, lai3t sich die Auffassung vertreten, Schiller habe das von Lessing zum
grolRen Thema erhobene Problem fehlender Toleranz in Glaubensfragen nicht in
derselben tiefgrindigen Weise hinterfragt. Andernfalls lide Sittahs provozierende Sicht
zu einer unvoreingenommenen Prifung der Argumente einer religiosen, hier: der
muslimischen, Gegenseite geradezu ein. Ein solches Forum soll jedoch wohl gar nicht
geboten werden. Auffallend ist gleichermal3en Schillers aus heutiger Sicht ein wenig
unkritisch anmutende Ubernahme latent antisemitischer Klischees im Leben wie in
seinen Schriften, so in ,Die Sendung Moses“®*?, die Oellers zwar auflistet, aber als
solche keinesfalls verstanden wissen will. Die ungebrochene Brisanz des Themas
scheint allein schon transparent aufgrund der idiosynkratischen Behandlung, mit der ein
auch nur ansatzweise erwogenes Defizit der Klassiker negiert oder zum mindesten
tbertiincht wird.®*3

Tatsache ist - um auf die zensierende Intervention zurickzukommen -, daf3 von Schiller
auch in anderen Theaterangelegenheiten Abstimmung mit dem Herzog erwartet wurde,
die er dann nur auf verschlungenen Wegen, sofern Uberhaupt, umgehen konnte, da
seine Position am Hoftheater insgesamt nicht sehr gefestigt war, wie sich am Brief an
Goethe vom 28. April 1801 erneut zeigt.*** Tatsache scheint es ferner zu sein, daR

641 Z. B. zuganglich Uber den Materialteil der Hanser-Ausgabe, vgl. HLA, Bd. Il, hier S. 751f.[passim].
642 Siehe etwa Schillers Brief an Goethe vom 20. Oktober 1794, in welchem er seinen Verleger Salomo
Michaelis als ,Juden-Buchhandler* bezeichnet beziehungsweise den Brief Schillers an Goethe vom 18.
Januar 1796, in dem er denselben, kaum weniger negativ, ein ,arme[s] Tier[.]* nennt, vgl. Briefwechsel
zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger, hier S. 58 respektive S. 182 sowie Fricke/Gopfert,
Bd. 1V, S. 783-804, z. B. S. 784, S. 786, S. 787.

643 Oellers, Norbert: Goethe und Schiller in ihrem Verhéltnis zum Judentum. In: Conditio Judaica.
Judentum, Antisemitismus und deutschsprachige Literatur vom 18. Jahrhundert bis zum Ersten Weltkrieg.
Erster Teil. — Tubingen 1988, S. 108-130, insbesondere S. 117, S. 120f..

644 Vgl. Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger, hier S. 915ff.; ferner Boyle,
Nicholas: Goethe. Der Dichter in seiner Zeit. Band 1l. 1791-1803. Aus dem Englischen ubersetzt von
Holger Fliessbach. — Minchen 1999, S. 857. Die Schwangerschaft der Schauspielerin Karoline
Jagemann, der Geliebten Carl Augusts, die damit als Jungfrau von Orleans nicht besetzbar war, obwohl
sie grundsatzlich auf die weiblichen Hauptrollen ein Vorzugsrecht besal3, hatte - unmittelbar der Nathan-

180



Schiller, so weit es aufgrund schriftlicher Zeugnisse rekonstruierbar ist, nicht gegen den
Einwand des Herzogs opponierte, sei es wegen der Aussichtslosigkeit einer solchen
Aktion, sei es aufgrund maoglicher Einigkeit in diesem Punkt oder sei es, wie angedeutet,
daR er das Thema fir sich gar nicht erst problematisierte.®*® Nowak konstatiert bei der
Bearbeitung insgesamt ahnlich wie Wartenberg das Zuriicknehmen einiger ,tendenzios
gefarbter Charaktere®, Veranderungen ,technischen Charakters®, sprich: Streichungen
ohne weitere interpretatorische Folgen, und als — aus seiner Sicht gelungenes —
Ergebnis davon ,die Elimination jener [leider von ihm nicht explizit genannten, Anm. der
Verf.] Stellen, die allzu leidenschaftlich von der aufkeimenden Liebe Rechas und des
Tempelherrn erzéhlen.“®

Wolfgang Albrecht®®’ will Schillers oben besprochene Lessingkritik von 1795 verstanden
wissen als eine aus einem Selbstvergewisserungsprozelld hervorgegangene und damit
konsequente Ablehnung anderer Dramenkonzepte.®”® Die eminente Bedeutung, die
Albrecht der Nathan-Bearbeitung zuschreibt — er nennt sie ,wohl auch den Héhepunkt
der Beschaftigung Schillers mit Lessing“®*® — leitet er aus dem Plan des ,Deutschen
Theaters* her, welchen Goethe und Schiller 1799 gemeinsam gefalit hatten und deren
Auftakt nun diese Bearbeitung bilden sollte. Bezeichnenderweise ist dieses Projekt auf
nationalliterarischer Ebene, analog zum Bestreben, einen weltdramatischen Kanon, der
an die Weimarer Stilvorstellungen angepaft werden sollte,®*® entstanden und in den
Kinderschuhen stecken geblieben. Vom urspringlichen Vorhaben, Klopstocks
.,Hermannsschlacht* so umzugestalten, dal eine Auffihrung in Weimar zustande
kommen konnte, hatte Schiller bereits vor Beginn der Nathan-Bearbeitung Abstand

Bearbeitung vorausliegend — dazu gefihrt, daf3 die Urauffiilhrung der romantischen Tragédie in Leipzig
stattfinden mufte. Fir Schiller bedeutete dieser vollkommen natirliche Vorgang nicht zuletzt finanzielle
EinbuBen, vgl. o. g. Brief, S. 916f., was ihn wenig gefreut haben dirfte. Indes durfte der Einflu
Jagemanns, dem auch Boyle nur negative Aspekte abgewinnen kann, aufgrund ihrer seit 1802
bestehenden morganatischen Ehe mit dem Herzog noch zugenommen haben, vgl. hierzu Oellers /
Steegers, Treffpunkt Weimar, S. 159.

645 Vgl. dazu Jaspers Uberlegungen in Lessing, hier S. 297, die sich auf Schillers Brief an Goethe vom
17. August 1795 stitzen.

646 Vgl. Nowak, S. 70.

647Vgl. damit die neuere Forschung zum Thema: Albrecht, Wolfgang: Schillers Biihnenbearbeitung von
,Nathan der Weise". In: Beitrage zur Lessing-Konferenz 1979, hg. von Glnter Hartung. — Halle-Wittenberg
1979, S. 32-60; Ders.: Lessing in Schillers Spatwerk. In: Bausteine zu einer Wirkungsgeschichte. Gotthold
Ephraim Lessing. Hg. von Hans-Georg Werner. — Berlin, Weimar 1984, S. 218-233 und 478-480 sowie
(abschwéchend?!): Albrecht, Wolfgang: Gotthold Ephraim Lessing. — Stuttgart, Weimar 1997 (=SM Bd.
297), S. 106: , [...] Nathan der Weise, fir den nach der recht folgenlosen Urauffihrung [...] Schillers
BlUhnenbearbeitung [...] eine nicht unwesentliche Mittlerfunktion erflillte [...].“ [letzte Hervorhebung von der
Verf.]

648 Vgl. Albrecht, Schillers Buhnenbearbeitung, S. 35; Natirlich haben, entgegen Albrechts Behauptung
(ebenda, S. 36), nicht alle seine Vorganger die vorliegende dramaturgische Arbeit lediglich isoliert
betrachtet — Kbster hat bis dato als einziger eine Studie tber Schillers gesamte dramaturgische Tatigkeit
vorgelegt .

649 ebenda, S. 32.

650 Vgl. das einleitende Kapitel Uber Schiller und das Weimarer Hoftheater.

181



genommen. Im direkten Anschluld sald er an der Einrichtung der beiden Goethe-Dramen
.iphigenie auf Tauris“ und ,Stella“, deren Textgrundlage in Form eines Regiebuches
oder &hnlichem sich nach Schillers Eingriffen nicht erhalten hat. Darum ist nach dem
jetzigen Stand der Forschung davon auszugehen, daf3 es sich hauptsachlich um
Streichungen aufgrund von Uberlange gehandelt haben diirfte.®** Entsprechend unnétig
war gemalf der insinuierten Sachlage ein gesonderter Druck innerhalb der urspriinglich
avisierten Reihe. Legt man Borcherdts Richtwert von 2000 Versen fir ein an einem
Theaterabend aufzufiihrendes Stick zugrunde, bedeutet das fur das 2174 Verse
zahlende, in Griechenland angesiedelte ,Schauspiel” eine minimale Kirzung um
lediglich knapp 180 Verse, in etwa derselben Grol3enordnung lie3en sich die
Streichungen beim ,Schauspiel fir Liebende“ denken. Dieses weist zwar keine
Verszahlung, was sich mit der relativ frihen Entstehungszeit des Dramas (1775, Druck
1776) erklart, aber einen vergleichbaren Umfang auf.®®?> Damit waren die Eingriffe in
den Text noch weit minimaler als bei der vorliegenden Arbeit. Im Hinblick auf das
,Deutsche Theater* kdnnte man mdglicherweise die Frage diskutieren, ob nicht von
diesem Plan Abstand genommen wurde, gerade weil er nicht wie erwartet zu realisieren
war, sich die Erwartungen, man konne nicht allein durch den Abdruck von Originalen,
sondern auch durch deren Veranderung oder Verdichtung auf einen deutschsprachigen
verpflichtenden Spielplan hinwirken, so nicht erfiillten.®>®

Wichtig ist indes der Hinweis, mit der Premiere ,Nathans“ Ende November 1801 sei ,fur
Schiller die Arbeit noch lange nicht abgeschlossen gewesen.“®>* Angespielt wird damit
auf auch von Koéster beméangelte anfanglich holprige Versmal3e, die nach und nach im
Verlauf der stetigen Weiterbeschaftigung angeglichen, bereinigt wurden; bei spéateren
Auffuhrungen (neben Weimar 1802 in Berlin, in Hamburg 1803, in Braunschweig 1804,
in Breslau und Mannheim 1805) spielten diese Mangel somit keine Rolle mehr.

Wendet man sich den Schillerschen Veranderungen gegenuber dem Hypotext zu, so
fallen durch das veranderte Schriftbild zunéchst einzig zwei kirzere Passagen, welche
der Dramaturg selbst hinzu gesetzt hat, ins Auge. So erklart im dritten Auftritt des ersten
Aufzugs der Derwisch auf die — sinngemal wiedergegebene - Frage seines
Schachfreundes Nathan, warum er sich dazu habe verleiten lassen, der neue
Schatzmeister des Sultans zu werden:

Was mich verfiihrte? Gut! So hért mich an!
Als ich von weisen Mannern in der Wiiste

651 Vgl. zuletzt Schiller-Handbuch, S. 739 bzw. Alt, S. 490f..

652 Vgl. Goethe, HA, Bd. 5, S. 7-67 respektive Bd. 4, S. 307-351.

653 Vgl. hierzu beispielsweise Schillers Brief an den Verleger Johann Friedrich Unger (1753-1804) vom
26. 05. 1799, NA Bd. 30, S. 49.

654 Vgl. Albrecht, Schillers Buhnenbearbeitung, S. 41f..

182



Vernahm: wie in der Welt es eigentlich

An redlichen, an wackern Mannern fehle!

Die recht im Ernst das Gute wollten. Wie

Man mit so Wenigem das Bdse hindern,

Mit Wenigem das Beste fordern kdnne,

Warum, so dacht’ ich, solltest du nicht auch

In diese Rader greifen? Deinen Willen,

Den besten auch in Tat verwandeln? So

Kam ich hieher und sah und lernte hoffen,

Nahm Anteil an der Welt, und was noch schlimmer ist,
Am Staat, ich nahm ein Amt und stecke nun — ( NA 13, S.177, V. 307-323)

Der seinem Freund das Wort abschneidende Nathan scheint nicht angetan von dieser
Entwicklung und Saladins neuer Angestellter ahnt gleichfalls, wie wenig er mit dessen
Bedauern fur die prekére Lage rechnen darf. Die gesamte Passage von V. 307-323 ist
wie gesagt von Schiller ganzlich neu hinzu gedichtet worden, wahrend er gleichzeitig
das Gesprach insgesamt um einige nicht unerhebliche Themen gestrafft hat: Es fehlen
die Geldprobleme des Sultans und Al Hafis Schwierigkeiten beim zwar kulanten, aber
dennoch notwendigen Geldeintreiben ebenso wie ein mi3lungener Versuch des neuen
Funktionstragers, beim judischen Kaufmann Geld fir den Sultan zu leihen und ein
Diskurs Uber ihr gemeinsames Steckenpferd, das Schachspiel, das sich wie ein roter
Faden durch das Original zieht. Aufbrausend stellt der Bettelmdnch daraufhin gleich die
Freundschaft zur Debatte und zeigt sich bereits amtsmiide.®*® Schillers Intention bei
dieser MalRnahme konnte es sein, im oben zitierten Monolog Al Hafis Motivation
deutlicher herauszustellen und gleichzeitig zu weiten Raum einnehmende Themen
zurickzudrangen. Der neu ernannte Schatzmeister wollte seine Einsiedelei verlassen,
um offentlich unter Beibehaltung seiner Uberzeugungen zu wirken. Dieses altruistische
Anliegen kommt auch durch die neu eingefligte Erklarung zum Ausdruck. Angesichts
der unbestreitbaren (Uber-)Lange des Stiickes werden ihm insbesondere solche
Themen wie die notorischen Geldnéte Saladins (was der Rolle des Sultans nach dem
Verstandnis der Standeklausel geradezu unangemessen ist) entbehrlich, genauso ist
das auf der Buhne wenig Handlung benoétigende Referieren von Schachkonstellationen
fur Schiller verzichtbar. Der Verdeutlichung der Figur Al Hafis hétte es jedoch nicht
bedurft, da diese allein schon ob der Freundschaft mit Nathan kaum etwaiger niederer
Motive bezichtigt werden kann, zumal er explizit in der Absicht an des Sultans Hof
geholt wurde, um nicht als ,unmild mild“ zu gelten (vgl. in der jeweils dritten Szene des
ersten Aktes NA 13, V. 335 und HLA, 2, V. 471).

655 Vgl. die entsprechende Passage HLA, Bd. 2, |, 3, V. 408-458.

183



Die zweite neu eingeflugte Stelle erweist sich indes als wesentlich komplizierter. In
Szene lll, 4 legt der Bearbeiter Sittah Worte in den Mund, welche man der von Lessing
angelegten Figur nicht ohne weiteres supponiert hatte:

[...] Stimm nur nicht zu hastig!

Nimm die Sache listig, wie sie ist!

Der Jude will ein Weiser hei3en; diesmal

Soll er doch in die Klemme. Frag ihn ernstlich:
Welch ein Glauben er den besten preist,

Des Juden, Christen oder Muselamnns.
Antwort’ er, wie er will; er wird gestraft.

Sagt er: des Juden! Das muf dich beleidigen,
Des Muselmanns! Warum ist er ein Jud?

Den Christen wird er ohnehin nicht loben.
Spricht er aufrichtig; straf ihn tiichtig ab,

Und schmeichelt er; so straf ihn doppelt. Sieh,
Woflr hat er sein Geld, als daf3 er’s zolle?
Nur zu! (NA 13, V. 1290-1303)

An Sittah zeigt sich am ausgepragtesten, was sich — mehr und weniger — bei allen drei
Frauenfiguren des Stickes beobachten lal3t: sie werden von Schiller ihrer
ursprunglichen Charakterisierung zumindest teilweise enthoben. Die erste Dame des
Landes wird mit der oben zitierten Einfligung zur Intrigantin gestempelt, ja zur
Strippenzieherin im Hintergrund, die ihrem Bruder den Weg weist, wobei ihre
Intentionen definitiv keine guten zu nennen sind. Das Negativbild der Figur zu
korrigieren oder zu relativieren wird dadurch unmaglich, dal aus den gleichen Grinden
wie im Gesprach des Juden und des ehemaligen Bettelmdnchs die Schachepisode am
Beginn des zweiten Aktes zwischen den vertraut miteinander redenden Geschwistern
gleichfalls weggefallen ist und somit kein Raum bleibt, um Sittah ihrem Bruder Geld
geben und damit in einem besseren Licht erscheinen zu lassen, anstatt nach der
gewonnenen, da von ihm leichtfertig verspielten Partie, welches aus der eigentlich
leeren Schatzkammer zu erhalten (vgl. HLA 2, S. 235-237 mit NA 13, S. 191). Im
Umkehrschlu3 hei3t dies zugleich, daf? Sittahs Bruder durch die Infiltration der
Schwester negativer gezeigt wird als in der Vorlage. Ob Schiller aus Grinden der
Figurensymmetrie die Verdnderung vornahm? Der Umfang ihrer Rolle ist zwar, anteilig
gesehen, kleiner, wirde jedoch so gesehen bedeutender, wenn auch in bezug auf die
Sympathielenkung negativer. Dald Schiller bei den Nebenfiguren einschneidende
Veranderungen vornimmt, ist nicht ganz neu — zu denken wére an das ,Klarchen* aus

184



~-Egmont* oder an die pejorative Charakterzeichnung der ,Lady Macbeth* aus der
unmittelbar vorangegangenen Bearbeitung.

Unmittelbar einleuchtend ist der Nexus zwischen dem historischen und dem poetisch
von Lessing gestalteten, von Schiller spater abgeanderten Saladin aufgrund der
Schillerschen Kenntnisse, die er im Lauf seiner historischen Studien- und Lehrtéatigkeit
erworben hatte. Der Sultan von Agypten und Syrien (1138?-1193) hatte, nach der
Besetzung Damaskus’, Mittelsyriens und Aleppos, ein groBes Kreuzfahrerheer
geschlagen, u. a. Akkon und schlief3lich Jerusalem erobert, d. h. im Religionskrieg das
christliche Reich in Jerusalem zerstort und damit die Rolle der Christen in der Region
insgesamt geschwacht. Schiller erinnert in ,,Die Vorerinnerung zu Bohadins Saladin“ an
den aus seiner Sicht eher zweifelhaften Part des Herrschers, die wohl in erster Linie
wegen des Bezuges zu Lessings Stuck Eingang in die ,Sammlung historischer
Memoires* gefunden hat.®*® Der vom Bearbeiter leicht negativer gezeichnete Saladin
schlie3t sich demnach ein wenig enger an denjenigen an, den der friihere Jenaer
Geschichtsprofessor portratierte.

Die Gesellschafterin dagegen kann aufgrund ihrer Gesamtanlage keinen grof3en
Gewinn oder Verlust erfahren, erscheint sie doch bei Lessing bereits zu schwatzhaft und
kupplerisch, um positiv zu wirken (vgl. HLA 2, S. 310f., V. 480-510), wobei sie bei
Lessing immerhin komisches Potential besitzt, indem sie standig von Rechas Heirat
oder vom Brautkleid spricht. Dieses Potentials wird sie bei Schiller fast ganzlich beraubt
— nicht so in der gerade erwdhnten Szene (NA 13, S. 256f.) — auller, dalR die
Versuchungen durch die mitgebrachten Kostbarkeiten (vgl. HLA 2, V. 501ff.) wiederum
nicht thematisiert werden.

Nathans Tochter Recha®’ wird summa summarum sichtlich farbloser, was durch das
Dezimieren ihrer theologischen und sonstigen Gedanken (vgl. HLA Bd. 2, S. 262-264
mit NA Bd. 13, S. 214f.) geschieht, so dal} nur noch ihre nun umso augenfalligere
emotionale Seite in Erscheinung tritt, wobei ,emotional” in diesem Zusammenhang nicht
gleichzusetzen ist mit einer unter Umstanden erwarteten konkreteren Hinwendung zu
Curd von Stauffen.®*® Trotz ihrer vorher gezeigten Altklugheit wirkt der Charakter der

656 Vgl. Fricke / Gopfert, Bd. 4, S. 863-866.

657 ,Recha“ scheint als ungewéhnlicher und uniiblicher Name von Lessing keineswegs zuféllig gewahlt,
zumal bei einer Vertauschung der Vokale, neben den anderen, von Birus aufgedeckten Bedeutungen, die
dem Namen eingeschrieben sind, das Wort ,Rache” entsteht. Nathan ,récht* sich in gewisser Weise
durchaus an den herrschenden Gegebenheiten, indem er samtliche Reglementierungen umgeht und in
seinem Haus bereits seine Utopie der Verstandigung, der Verséhnung der Religionen praktiziert, was das
Anagramm zugleich verbirgt und enthllt; vgl., Gber diese kleine Beobachtung hinaus, zur komplizierten
wie durchdachten und symbolischen Namensgebung im vorliegenden Stick ganz besonders Birus,
Hendrik: Das Ratsel der Namen in Lessings ,Nathan der Weise.” In: Lessings ,Nathan der Weise."* Hg.
von Klaus Bohnen. — Darmstadt 1984 (=Wege der Forschung Bd. 587), S.290-327.

658 So hauptsachlich die oben erwahnte &dltere Forschungsliteratur: z. B. Kdster, S. 142 schreibt von
einer ,unbefriedigenden L6sung”, da Recha und der Tempelherr kein Paar werden (kénnen), was den
Schluf? nahe legen kénnte, er habe bereits Lessings Intention mdglicherweise miRverstanden, indem er

185



Lessing-Figur interessanter. Mit verantwortlich hierfiir scheint etwa Rechas Schwarmerei
fur ihren Lebensretter, die bei Schiller deutlich gedampft wird (vgl. Dajas ausfuhrlichen
Botenbericht HLA Bd. 2, S. 224), wahrend Schillers mutterliche Bezugsperson lediglich
ein knappes, dringend klingendes ,Sie lalt Euch bitten, gleich zu ihm zu gehen!®
gegenlber Nathan aufert (vgl. NA Bd. 13, 1. Akt, 5. Szene, S. 180, V. 370).

Zwar abgeschwdacht, aber dennoch leidenschaftlich zeigt sich Schillers bearbeiteter
Tempelherr, dessen Geflhle fir Nathans Pflegetochter zum Beispiel durch die gekirzte
Sinai-Episode etwas gemildert wurden (vgl. NA 13, 3. Akt, 2. Szene, V.1225-1230 mit
HLA 2, 3. Akt, 2. Szene, S. 266, V.128-156).°° Zu ,naturalistisch scheinen dem
Bearbeiter entsprechend die Szenen acht, neun respektive zehn des dritten Aufzuges
zwischen dem ungestimem jugendlichen Helden und dem klugen, besonnen
agierenden alten Mann sowie der Amme, in welchen Schillers Ordensritter, der sich vor

bemangelt, ,die wiederholten Anspielungen” diverser Figuren auf die Liebe von Retter und Geretteter
sturzten den Theaterbesucher in Konfusion, ja ,Verstimmung“. Zum einen sind es nicht nur die ,Anderen®,
welche wiederholt von der potentiell sich anbahnenden Beziehung sprechen, sondern hauptsachlich auch
der ungestiime junge Mann selbst, vgl. insbesondere NA 13, 3. Akt, 8. Szene, S.232f. respektive NA 13,
5. Akt, 3. Szene S. 274f., zum anderen konterkariert jedoch die Titelfigur selbst mehrfach diese fir Daja
schon so gut wie als unausweichliche Tatsache feststehende Verbindung bereits sehr friih, namlich im
zweiten Teil der ersten Begegnung mit dem durchaus ofter kurz entschlossenen und trotzigen
Draufganger, vgl. NA 13, 2. Akt, 7. Szene, S. 208f. und spater nochmals: vgl. NA 13, 3. Akt, 9. Szene, S.
235f.; Lessings Absicht hinter der langanhaltend in der Schwebe gehaltenen Auflésung des komplizierten
Beziehungsgeflechts, die sich nicht zuletzt an den beiden jingsten Figuren des Stiickes verfolgen laft,
vgl. etwa HLA 2, 1. Akt, 2. Szene, S. 212-219 und 4. Akt, 6. Szene, S.310-312, vor allem S. 311, V. 520ff.
scheint indes eine sehr gezielte: Geht es doch nicht zuletzt darum, dergestalt den Spannungsbogen
innerhalb des Gesinnungsdramas aufrecht zu erhalten. Der Gattung des Tendenzdramas entspricht es
konsequenterweise auch, wenn Blanda und Leu von Filnek sich in der Apotheose nicht als Liebespaar,
sondern als Geschwister in die Arme nehmen (und sich nicht in diese fallen): immerhin befindet sich der
Rezipient in einer Art ,Predigt”, wollte doch Lessing auf seiner ,alten Kanzel, auf dem Theater wenigstens*
ohne Unterbrechung oder Sinnentstellung ,predigen”, siehe Lessings Brief an Sophie Reimarus vom 6.
September 1778 in HLA 2, S. 719. AufschluR3reich scheint gleichfalls Caroline von Wolzogens folgende
Aussage, vgl. NA, Bd. 42, hier S. 261: ,[...] ,Das Theater', sagte er [gemeint: Schiller, Anm. der Verf.], ,und
die Kanzel sind die einzigen Platze fir uns, wo die Gewalt der Rede waltet," und in seinem Sinn sollte das
Theater immer der Kanzel gleichen, die Menschen geistiger, starker und liebreicher machen, die kleinen,
engen Ansichten des Egoismus losen [...].“ Halt man diese Schilderung fur glaubhaft (die Herausgeber
des betreffenden Bandes ziehen diese Meinung zum zugeschriebenen Zeitpunkt, 1799, nicht in Zweifel),
S0 zeigt sich zum einen ein weiteres Mal Schillers Affinitat zu Lessing, zum anderen hétte er sich, so das
Zitat zutrafe, nicht allzu weit von seiner Position ,Die Schaubihne als moralische Anstalt..." entfernt.
Angesichts der Welthaltigkeit des Stiickes ist hier, beispielsweise in diametraler Entgegensetzung zu
.Minna von Barnhelm oder Das Soldatengliick” (1767), das kleine Glick zu unbedeutend. Dem erhabenen
Gedanken der Utopie von Verbriderung und Versbhnung — ,alle Menschen werden Bruder®, konnte
Schiller hinzufiuigen -, der drei Weltreligionen muf3 sich eine zarte, noch abzuwendende Liebe beugen, die
private Liebe hat sich im SchluBtableau der Gesamtutopie zu opfern, selbst wenn dies die
Zuschauererwartung 1779 und noch um 1800, geschult von Schroder, Iffland und Kotzebue, enttauscht
haben mochte — dies wéare eine mdogliche Antwort auch auf Gutjahr, Ortrud: Rhetorik des Tabus. In:
Streitkultur. Strategien des Uberzeugens im Werk Lessings. Hg. von Wolfram Mauser und Giinter SaRe. —
Tubingen 1993, S. 269-278, hier bes. S. 271f..

659 Vgl. zusammenfassend zur Figur des Kreuzritters als dem Erziehungsobjekt katexochen Miiller
Nielaba, Daniel: Die Wendung zum Bessern. Zur Aufklarung der Toleranz in Gotthold Ephraim Lessings
Nathan der Weise. — Wiirzburg 2000, hier S. 35-40.

186



dem gerade erwéhnten Gespréach erst einmal sammelt, beispielsweise nichts Uber seine
komplizierte Provenienz auf3ert oder Allusionen auf seinen gleichfalls ,gefallenen” Vater
macht (vgl. HLA 2, 3. Akt, 8. Szene, S. 283, V.631-635 mit NA 13, 3. Akt, 8. Szene, V.
1675ff.), keine Kraftausdriicke a la ,Bastard“ und Bankert* (vgl. HLA 2, 3. Akt, 9. Szene,
S. 286, V.691-695 mit NA 13, 3. Akt, 9. Szene, S. 236, V.1722ff.) verwendet und in der
monologisierenden Nachbereitung des nicht wie erwiinscht verlaufenen Gesprachs tber
bisherige Liebeserfahrungen rasonniert (vgl. HLA 2, 3. Akt, 10. Szene, S. 287, V.716-
722 mit NA 13, 3. Akt, 10. Szene, S.236f., die erst mit der Unterredung Daja —
Tempelherr einsetzt). Sehr geringfugig sind zudem die Modifikationen der beiden noch
verbleibenden dramatis personae ausgefallen: Der deutlich positiv besetzte
Klosterbruder Bonafides, bei Lessing eher guten Glaubens, bei Schiller eher gutglaubig,
wird des einen oder anderen klugen Satzes beraubt, um, so steht zu vermuten, seiner
inferioren Rolle angemessen, einfaltiger zu erscheinen. Beispielsweise spricht er bei
Schiller nicht den scharfsinnigen Satz: ,Wenn Christen gar so sehr vergessen konnten,/
Dal’ unser Herr ja selbst ein Jude war.”, (vgl. HLA 2, 4. Akt, 7. Szene, S. 315, V. 645f.
mit NA 13, 4. Akt, 6. Szene, S. 261, V.2370ff.). Schiller I6scht zudem erneut, wie im
Gesprach des Sultans mit seiner Schwester, die gesamte Passage Uuber das
Christentum, das unmittelbar auf die zitierten Verse bei Lessing folgt, welche dann in
dem gerade wiedergegebenen Satz gipfeln. Da das Geldthema fur die Weimarer
Biuhnenbearbeitung ohnehin sehr in den Hintergrund gerickt wird, ergeben sich ganz
pragmatische Kirzungsmdglichkeiten am Eingang des letzten Aktes, als Lessing die
lange erwarteten Schéatze eintreffen und von drei Mamelucken ankindigen lait und
daran anknupfend in der anschlieRenden Szene den Fiuhrer des Geldtransportes, Emir
Manso, instruiert, sogleich weiterzuziehen zu des Sultans Vater. Die beiden Auftritte
wurden fir die Weimarer Bearbeitung ersatzlos gestrichen. Unangetastet negativ bleibt
der Patriarch bei seinem einzigen Auftritt in Szene 4,2 in seiner bis hin zur Karikatur
verzerrten Inkarnation eines selbstgerechten, alleinige Glaubenskompetenz
beanspruchenden Kirchenfursten, welcher sich keineswegs scheut, unverhohlen die
Methoden seiner Amtsfihrung offenzulegen, bei der fir die Kirche im Gegensatz zu
anderen Institutionen oder gar Personen alle Mittel erlaubt sind: ,[...] Denn ist / Nicht
alles, was man Kindern tut, Gewalt? - / Zu sagen: - ausgenommen, was die Kirch’ / An
Kindern tut [...]* (vgl. HLA 2, 4. Akt, 2. Szene, S. 298, V. 163-166 respektive NA 13, 4.
Akt, 2. Szene, S. 247, V.2011-2014).

Insgesamt kuirzt Schiller das ,dramatische Gedicht“ so um 870 Verse von 3849 Versen
bei Lessing auf 2979, womit es fiir einen Theaterabend noch immer sehr lang ist.®®°
Angesichts des Umstandes, dal’ der Dramaturg die Hauptszenen, die Szenen zwischen
der Titelfigur einerseits und dem ungestimen Tempelherrn (vgl. NA 13, Szene 11,4, S.

660 Vgl. Borcherdts Kommentar in NA 13, u. a. S. 409, S. 416f..

187



201-204) sowie andererseits dessen beiden Unterredungen mit dem Sultan (vgl. NA 13,
Szenen Ill 5-7, S. 222-232), unberuhrt 1ai3t, bleibt — trotz aller gerade aufgezeigten
Abstriche — die zentrale Botschaft unverandert.®®® Unangetastet bleibt die Botschaft der
Ringparabel, damit dem ,Kern“ des Stlckes, unbefleckt Uberstrahlt die Titelfigur ob
seiner attribuierten ,Weisheit* wie ob der daran geknipften weiteren samtlich positiven
Charakteristika wie derjenigen der ,Gute* das marchenhaft anmutende
Bilhnengeschehen. Vor diesem Hintergrund kann der Vorwurf der ,Verstimmelung“®®
kaum fur gerechtfertigt gehalten werden. Trotz der benannten Abschwachungen, die der
Kritik an einer zu selbstgerechten christlichen Religion oder der Bedeutung des
Geldes®® gelten, bleibt die von Lessing intendierte Richtung gewahrt. Dies mag mit
durch die spezielle Gattung des ,Tendenzdramas" bedingt sein. Bemerkenswerterweise
sieht Barner Uberdies Goethe von Schiller beeinflul3t, was die Einschatzung Lessings
anbetrifft. Demnach lage hier eine Umkehrung der — jeweils insinuierten —
BeeinfluBbarkeiten, die anfangs des Kapitels schon einmal zur Sprache kam, vor.
Schillers angeblich negatives Lessing-Bild hatte also, laut Barner, auf Goethe abgefarbt.
Dabei wird jedoch Ubersehen, dal3 sich die Vermutungen, Schiller hatte eine solch
negative Sicht auf den Vorgéanger gehabt, in hohem MalRe von Goethes Aussage leiten
lassen. Die Stelle des Lessing-Lobes aus dem Briefwechsel mit Goethe, die diesen
Schluf3 zumindest konterkarieren, wenn nicht unterminieren konnte, erfahrt bei dieser
selektiven Sichtweise eine Mil3achtung. Eine Klarung der unterschiedlichen, in mehreren
Etappen verlaufenden Rezeptionsverlaufe der spateren ,grofRen ,Nationalautoren’ des
18. Jahrhunderts“®®* sowie deren wechselseitiger (Inter-)dependenzen mutet somit eher
unwahrscheinlich an. Denn umgekehrt, um schliellich alle Madglichkeiten
durchzuspielen, wahnt Jasper Schiller von Goethe beeinfluRt.®®> Weit eher trifft auf den
Dramaturgen meines Erachtens dasselbe zu, was, nicht nur laut Barner®®, auch den
Kritiker ausmacht: Beide sind geradezu ,per definitionem der Gegenwart verpflichtet®,
wessen sich Lessing wie Schiller bewul3t waren.

661Vgl. im Unterschied dazu Barner, Wilfried: Goethe und Lessing. In: Nachrichten der Akademie der
Wissenschaften in Gottingen. I. Philologisch-Historische Klasse. Jahrgang 2000, Nr. 4, S. 163-190, hier
bes. S.182f., wo Barner sich kurz und ohne genauere Belege fiir seine These zur Schillerschen
Bihnenbearbeitung wie folgt auRert: ,[...] Schillers umstrittene, nachgerade verstimmelnde Version des
Nathan [...].

662 Ebenda S. 182 — in die nédmliche Richtung zielt auch S. 186.

663 Vgl. etwa Eibl, Karl: G. E. Lessing: Nathan der Weise. In: Harro Miiller-Michaelis (Hg.): Deutsche
Dramen Bd. 1. Interpretationen zu Werken von der Aufklarung bis zur Gegenwart. 3. Auflage. — Weinheim
1994, S. 3-30, vor allem S. 16-20 — bei der Titelfigur kommen, so Eibl, idealerweise ,[s]ituationsadaquate
Gesprachstaktik und Wahrhaftigkeit* zur Deckung, gerade auch in seinem intrikaten Gesprach mit dem
Sultan in pekuniaren Verlegenheiten.

664 Ebenda z. B. S. 164, ahnlich auch S. 183.

665 Jasper, Willi: Lessing (2001), S. 292-301 und S. 427f., hier etwa S. 297, S. 298.

666 Ebenda, S. 187.

188



Doch stellt sich nach diesen — teilweise — akribischen, sophistischen Enumerationen der
Abweichungen, Streichungen und wenigen Hinzufiigungen die Frage, mit welchem
Intertextualitatstypus man es zu tun hat. Vom Umfang her betrachtet erwiesen sich
Schillers Hinzudichtungen als gering, was sich auf die Figur Al Hafis nicht
charakterverandernd auswirkte, bei der Figur der Sittah jedoch sehr wohl. Der Eingriff in
den Text zieht allerdings keineswegs so weite Kreise wie bei den zurlickliegenden
~-Egmont‘- beziehungsweise ,Macbeth“-Bearbeitungen oder der folgenden Einrichtung
der ,Turandot”, auf welche im kommenden Kapitel naher eingegangen wird. Weder
szenische  Umstellungen noch fir das  Stick insgesamt substantielle
Charakterveranderungen tragender Figuren liegen vor, so dal3 sich allenfalls in
Ansatzen von der Lachmannschen Kategorie der ,Kontamination“ ausgehen laf3t. Auch
von den anderen bisher bekannten Intertextualitatsphdnomenen sind keine né&heren
Aufschlisse erkenn- und anschlie@end fir die Interpretation nutzbar. So fallt
beispielsweise eine Entscheidung dariber schwer, ob es sich gemaR Helbigs Modell
noch um eine ,Nullstufe” oder doch schon um eine ,Reduktionsstufe* handelt?

Beim vorliegenden  Schillerschen  Bearbeitungsverfahren  versagen die im
Eingangskapitel erdOrterten  Intertextualitdtsmodelle, obwohl nachweislich und
unbestreitbar Intertextualitdt, genauer: Hypertextualitat vorliegt — schlie3lich rekurriert
Text B (Schillers Bearbeitung) auf Text A (Lessings Original), ohne dalR bei diesem
Textverhdltnis von einem Kommentar geschrieben werden konnte.®®” Eine
»Transformation”, wie Genette sie anfangs definiert, hat man strictu sensu ebensowenig
vor Augen, da eine Transformation des Textes B aus Text A dergestalt gekennzeichnet
ist: Hier liegt der Fall vor, daf3 ,[...] der Hypertext seinen Hypotext zwar nicht erwahnt, er
in dieser Form ohne A aber gar nicht existieren kdnnte, aus dem er mit Hilfe einer
Operation entstanden ist und auf den er sich auf eine mehr oder weniger offensichtliche
Weise bezieht. [...]*°® Eindeutig heilt es bei Schiller auf dem Titelblatt: ,Nathan der
Weise. Ein dramatisches Gedicht in funf Aufziigen von Gotthold Ephraim Lessing. Fur
die Buihne eingerichtet von Friedrich Schiller.“®®® Im weiteren Verlauf seiner ,Literatur auf
zweiter Stufe* weicht Genette gliicklicherweise von dieser rigiden wie ,provisorischen*®”
Definition ab:

Ein [...] Text kann zwei antithetische Arten der Transformation durchmachen, die ich [gemeint: Genette,
Anm. der Verf.] vorlaufig rein quantitative und folglich rein formale Transformation ohne Auswirkung auf
die Thematik bezeichne. Diese zwei Operationen bestehen zum einen darin, ihn zu verkirzen — wir

667 Vgl. Genette, Palimpseste, S. 14f..

668 Ebenda, S. 15, kursive Hervorhebung der Verf..

669 Vgl. NA 13, S. 163.

670 Vgl. Genette, Palimpseste, S. 15 — und zwar in den von mir nun nadher zu Rate gezogenen Kapiteln
46-51.

189



werden sie Reduktion nennen -, zum andern darin, ihn auszubauen: Wir bezeichnen sie als Erweiterung.
Naturlich gibt es mehrere Arten und Weisen, einen Text zu reduzieren oder auszugestalten. Genauso gut
— oder besser — kdnnte man sagen, daf3 es keine gibt: namlich keine rein quantitative in dem Sinn, in dem
sich anhand mechanischer oder anderer Verfahren ein ,Miniaturmodell’ eines materiellen Gegenstandes

[...] anfertigen 143t [...].[Hervorhebungen bei Genette] 67l

Exakt dieses Phanomen — quantitative Reduktion mit einigen Bedeutungs- und
Charakterisierungsverschiebungen — liegt bei der Nathan-Bearbeitung vor. Genette
prazisiert diese Klassifikationsstufe der Intertextualitdt noch weiter: ,Ein Text [...] a3t
sich weder reduzieren noch vergréRern, ohne auch andere, fir seine eigentliche
Textualitdt wesentliche Veranderungen zu erleiden [Hervorhebung der Verf.]; und zwar
aus Griinden [...] seiner spezifischen Gedanklichkeit.“®"2

Zu den ,Anderungen des Umfangs* tritt demnach konsequenterweise etwas Weiteres:
die von Genette von vorneherein konzedierten zusétzlichen Eingriffe in den Text, die
gleichfalls weitere Modifikationen nach sich ziehen, welche mithin den Gehalt und die
Struktur variieren.®”® Im Unterschied zum ,Digest*, welcher bei Genette ausschlieRlich
der Prosa vorbehalten bleibt respektive auch solche Félle kennt, in denen Sticke in
Digestform  wiedergegeben werden®’®, findet bei der ,Aussparung® kein
Gattungswechsel, keine Transposition statt und diese Form der Kirzung findet sich
expressis verbis bei Dramen.®”® Die tbrigen angewandten Mittel tiberschneiden sich
jedoch durchaus: Der gewiinschte und der erzielte Effekt ist in beiden Féllen etwas, das
ich ein ,Kondensat* nennen mochte.®’® Schiller legt fiir die anstehende Auffiihrung eine
Komprimierung vor. Mit der Kirzung um knapp 900 Verse nimmt er Lessings
periphrastisches Verfahren, dessen allmahliches, sukzessives Sich - Herantasten an
den passendsten, den am ehesten geeigneten Begriff zurtick, dessen unendliches
Ringen um eine unverfangliche Sprache, immer eingedenk der Tatsache, dal3 das
begrenzte Vertrauen in die Exaktheit der Sprache und die Absolutheit der Termini den
Lvorlaufigkeitscharakter der Wahrheit, um die hauptsachlich von religioser Warte aus,
doch auch ganz grundsétzlich, gerungen wird, abbilden.®”” Es finden sich zahlreiche

671 Ebenda, S. 313f..

672 Ebenda, S. 314.

673 Vgl. hierzu Schillers bereits weiter oben zitiertes Zugestandnis in seinem Brief an Christian Gottfried
Korner vom 24. Marz 1800.

674 Vgl. Genette, Palimpseste, S. 342-345, hier S. 343.

675 Ebenda, S. 318.

676 Des weiteren differenziert Genette: die Selbstaussparung (der Autor klrzt seinen Text selbst, vgl. S.
318), die Amputation (der Text wird an einer einzelnen Stelle tiefgreifend gekdrzt, vgl. S. 316) und die
Verknappung (sie kirzt einen Text unter Vermeidung jeglicher thematischer Weglassung in Gestalt einer
Umformung, also einer Textneuproduktion, die mdglicherweise kein Wort ihres Ausgangstextes zitiert, vgl.
S.323).

677Vgl. Barbara Fischer, Nathans Ende?, S. 54f.; in Ubereinstimmung damit konkludiert Beatrice Wehrli,
das dramatische Gedicht eigne sich ,zum idealen Aufklarungsinstrument, weil es [...] auf jene Reflexion

190



Kldrzungen bei Schiller, ,Vereindeutigungen“ méchte man es fast nennen, wie etwa
diese:

Nathan: Verbrannt? Wer? meine Recha? sie? —

Das hab' ich nicht gehort. — Nun dann! So hétte

Ich keines Hauses mehr bedurft. — Verbrannt

Bei einem Haare! — Ha! sie ist es wohl!

Ist wirklich wohl verbrannt! — Sag* nur heraus!

Heraus nur! — Téte mich: und martre mich

Nicht langer. — Ja, sie ist verbrannt. (HLA, Bd. Il, 1,1, S. 207f.)

wird vom Bearbeiter umformuliert und lautet dann entsprechend:

Nathan: Verbrannt? Wer? meine Recha? sie? —

Das hab' ich nicht gehért. Nun dann! So hatte

Ich keines Hauses mehr bedurft. — Verbrannt

Bei einem Haare! — Ha! sie ist es wohl!

Mein Kind ist wirklich wohl verbrannt! (NA, Bd. 13, 1,1, S. 166) °®
Solche MalRnahmen sind zahlreich, ja charakteristisch fir die gesamte Bearbeitung.
Damit verliert unbestritten der Prozeld des Prazisierens der jeweilig verbalisierten
Gedanken und Gefuihle oder auch der Aspekt der geduRerten Glaubensbekenntnisse an
Eindringlichkeit, eine Dimension des gleichermalRen scharf- wie tiefsinnigen Textes geht
zugegebenermalien verloren, doch es stellt sich die Frage, in welchem Ausmald die
Zuschauer, nicht die Leser den Mangel tberhaupt registrieren. Angesichts solcher
vergleichsweise minimaler Anderungen am Hypotext scheinen Interpretationen, die
Schillers Bearbeitung attestieren, Lessings Drama ,verstimmelt' zu haben, ihre Kritik zu
Uiberspitzt vorzutragen. Kirzungen aufgrund von Uberlange sind ein ibliches Verfahren
der Buhnenbearbeitung. Nichts anderes unternimmt der Weimarer Dramaturg: er
effiliert, er dinnt aus. Bei der dritten Bearbeitung arbeitet er folglich erstmals strictu
sensu als Dramaturg. Dal} dabei die eine oder andere Stelle wegfallt, die dem einen

zielt, die im Zusammenspiel von Intellekt und Sinnlichkeit vermittels digitaler und analoger Kommunikation
zwischen kritischer Distanz und persuasiver Einstimmung ihren Weg zu einem Konsens sucht [...].%, vgl.
Wehrli, Kommunikative Wahrheitsfindung. Zur Funktion der Sprache in Lessings Drama. — Tubingen 1983
(=Hermaea N. F. Bd. 46), S. 168.

678 Zum gesamten Komplex des ,Feuers”, der ,Brandmetaphorik* siehe speziell Daniel Miller Nielaba:
.Die arme Recha, die indes verbrannte!* Zur Kombustibilitat [!] der Bedeutung in Lessings ,Nathan der
Weise.” In: Neues zur Lessing-Forschung. Ingrid Strohschneider-Kohrs zu Ehren am 26. August 1997. —
Tlbingen 1998, S. 105-125. Vom selben Autor stammt auch die eingangs erwahnte Habil. ,Die Wendung
zum Bessern“, deren zentraler Bezugstext gleichfalls ,Nathan der Weise" ist.

191



oder anderen unentbehrlich ist, vermag nicht zu tUberraschen und nicht dartiber hinweg
tduschen, wie unvermeidlich die Diskussion dartber im nachhinein ist. Es sei denn, man
lehnt die Buhnenbearbeitung unter Hinweis auf die Verpflichtung gegeniber dem
Original ganz generell ab. Damit befindet man sich dann allerdings jenseits des
faktischen Theateralltags, jenseits jeder dramaturgischen Realitat.

Es mag wundern, daf3 Schillers Veranderungen weniger umfassend ausfielen, als man
es nach der harten Kritik in ,Uber naive und sentimentalische Dichtung“®’® vermutet,
doch Schiller beschrankte sich im wesentlichen auf die benannten Streichungen und
setzt folglich, tbrigens ahnlich wie bei ,Egmont‘, wo Bearbeitung und Rezension
ebenfalls nicht auf einer Linie lagen, seiner friihere Kritik keineswegs konsequent um:

Lessings ,Nathan' ist fur einen gewohnlichen Theaterabend viel zu lang. Deshalb hat ihn Schiller um ein
Funftel gekirzt. Was entbehrlich war, bleibt fort; [...]. [...] Gedanken, die wol nicht eben allzu fern lagen,
die aber doch den handelnden Personen nicht gerade in jenem Augenblicke kommen mochten, sondern
mehr die Gedanken des Beobachters, des Dichters sind, lieR Schiller fort. Diesem Bestreben nach
Kirzung fielen sogar ganze Scenen zum Opfer. [...]. [...] Lessing hatte in erster Linie, wenn nicht das

Ganze, so doch einzelne Teile, fur Leser geschrieben; Schiller aber bearbeitete das Stiick fir Hérer [...].
680

Kdsters Beobachtungen sind, das gesamte bearbeitete Stiick betrachtet, bis heute
zutreffend und stimmig, auch wenn sie das Verfahren selbst weder klar benennen noch
etwaige dartber hinaus weisende Grinde transparent machen. Rudloff-Hille rickte
Schillers Malinahmen dagegen an manchen Stellen des ,Nathan“ im Unterschied zu
Koster in die Nahe einer ,Modernisierung“, wobei sie fur jede einzelne Anderung
Verstandnis zeigte.®®

Eine Erklarung, warum Schillers Revision des ,Nathan* nicht radikaler ausfallt, ist damit
aber noch nicht gegeben. Dal} tiefer gehende Eingriffe, wie es beispielsweise
Anderungen der Szenenfolge bedeutet hatten, im (aus Auffihrungsuberlegungen) zu
langen, aber vom dramatischen Aufbau her durchdachten Hypotext gar nicht nétig
waren, da Lessing ein mindestens so theaterpraktisch geschulter Dramatiker war wie

679 Vgl. Fricke/Gopfert, Bd. V, S. 624-780, hier S. 725f..

680 Vgl. Koster, S. 133ff..

681 Vgl. Rudloff-Hille, S. 191f.: ,Durch kleine Streichungen verschwinden die haufigen Hinweise auf
Nathans Reichtum und die Schéatze des Sultans, die kritischen Bemerkungen Uber das Christentum, die
Rauheit des Tempelherrn gegen Daja; an den Figuren des Derwischs, des Sultans und der Sittah werden
Motivierungen veréndert, die sich auf die Charaktere auswirken, ohne das Gesamtbild wesentlich zu
beeinflussen. In 11,4 wird Sittah eine Stelle in den Mund gelegt, die bei Lessing fehlt und nur aus der
Antwort des Sultans erschlossen werden koénnte - es ist eine der fur Schiller so bezeichnenden
Verdeutlichungen des Geschehens. [...]

192



der spatere Dramaturg selbst auch®®?, spielt bei allen Studien offenbar keine wichtige

Rolle oder es fallt eventuell gar nicht erst auf. ,Nathan der Weise" mag seinem
Weimarer Bearbeiter noch so wenig in sein dramentheoretisches Konzept gepaldt
haben, sein Autor mag, durch kirchen- oder allgemein gesellschaftspolitische Realitaten
desillusioniert, eine baldige Inszenierung noch so sehr fiur einen frommen Wunsch
gehalten haben®®® — all das andert nichts an der grundsatzlichen Auffuhrbarkeit und vor
allem der, nicht nur, theaterpraktischen Qualitdt des Stuckes, das Schiller
bezeichnenderweise nicht durch einige wenige Eingriffe zu ,verbessern* wuf3te, was ihn
davon abgehalten haben mag, so drastische Malinahmen wie bei den voraus liegenden
oder der unmittelbar folgenden Buhnenbearbeitung(en) zu ergreifen. Vielmehr trafen
beim vorliegenden Text zwei ausgewiesene Theaterpraktiker aufeinander, so daf}
Schiller trotz mancher teils durchdachter, teils weniger fundierter Einwande letzten
Endes von der dramaturgischen Qualitat des Stiickes ,besiegt* wurde.

682 Hierzu ausfuhrlich: Monika Fick, Lessing-Handbuch, S. 259-272; &hnlich friher schon Barner,
Lessing als Dramatiker. In: Handbuch des deutschen Dramas. — Dusseldorf 1980, S. 106-119, hier S.
107.

683 Siehe etwa Drefller Thomas: Dramaturgie der Menschheit — Lessing. — Stuttgart, Weimar 1996, hier
S. 337 mit Rekurs auf Lessings Brief an seinen Bruder Karl vom 18. April 1779, z. B. zuganglich in HLA,
Bd. I, S. 723 respektive, was die vollzogene ,ldentifikation des Autors mit seinem Werk" anbetrifft,
DreRler, S. 340f..

193



194



[...] mit Wonne /
Entdeck ich, daR sie ehren, was sie lieben. (Die Braut von Messina, V. 2049f.)

[...] Denn jedes Neue, auch das Gliick, erschreckt. (Die Braut von Messina, V. 1168)

4. Transformation der Gattung - Schillers Version ,eines tragikomischen
Marchens nach Gozzi’

Der weitverbreitete und vielbearbeitete Turandot-Stoff°®* bildet den Plot zun&chst fiir
Conte Carlo Gozzi (1720-1806) und dessen bekannteste fiaba. Was passiert nun, wenn
,der deutsche Shakespeare®, Schiller®®®, den ,Shakespeare der Italiener“®®® bearbeitet?
Gozzis Stellung innerhalb der italienischen Literaturgeschichte soll zunachst naher
beleuchtet werden, bevor seine ,Turandot* in den Blickpunkt des Interesses rickt.

Er war einer der ,geistige[n] Fuhrer* der reaktionédr eingestellten Academia dei
Granelleschi, deren Ziel darin bestand, ,[...] die literarischen Auswichse des 17.
Jahrhunderts einzuddmmen und eine reine, sittsame Poesie zu fordern. [...]®” Vor

684 Vgl. zur weitlaufigen Stoffgeschichte: Frenzel, Stoffe der Weltliteratur, S. 804-807; Frenzel, Motive der
Weltliteratur, S. 185-196; Meier, F[ritz]: Turandot in Persien. In: Zeitschrift der Deutschen
Morgenlandischen Gesellschaft 95, N. F. Bd. 20 (1941), S. 1-27; Francois Pétit de la Croix:
Tausendundein Tag. Persische Marchen. Aus dem Franzosischen Ubersetzt von Marie Henriette Miller.
Nachwort von Hartmut Fahndrich. — Zirich 1993, siehe S. 152-160 sowie S. 194-251; Feldmann, Helmut:
Die Fiabe Carlo Gozzis. Die Entstehung einer Gattung und ihre Transposition in das System der
deutschen Romantik. — Kéln, Wien 1971. (=Studi italiani Bd. 11); Gozzi, Carlo: Opere. 10 Bde. — Venedig
1772-1774, ,Turandot ist in den ersten Band aufgenommen worden, zitiert wird im folgenden diese
Ausgabe mit Akt-, Szenen- und Seitenangabe, da keine Verszahlung vorliegt: Opere del Co: Carlo Gozzi.
Tomo I. IN VENEZIA MDCCLXXII. Per il Colombiani, S. 213-321, die in der UB Tibingen eingesehen
wurde (Signatur D. k. lll. 170); Poser, Therese: Das Marchen. In: Kndorrich, Otto, (Hg.): Formen der
Literatur in Einzeldarstellungen. 2., Uberarbeitete Auflage. — Stuttgart 1991, S. 251-259, hier S. 253; Lthi,
Max: Marchen. 8., durchgesehene und ergéanzte Auflage. Bearbeitet von Heinz Rolleke. — Stuttgart 1990,
S. 28 respektive 35; Hentze, Carl: Religidse und mythische Hintergriinde zu ,Turandot. In: Antaios 1
(1959/60), S. 21-41; Brelich, Angelo: Turandot in Griechenland. In: Antaios 1 (1959/60), S. 507ff.;
Grundrisz zur Geschichte der deutschen Dichtung. Aus den Quellen von Karl Goedeke. Fortgefiihrt von
Edmund Goetze. Finfter Band. Vom siebenjéhrigen Krieg bis zum Weltkriege. — Dresden 1893, S. 227;
vgl. ferner den Kommentar des Herausgebers Carl Wege: Bertolt Brecht: Stiicke 9. — Berlin, Weimar,
Frankfurt am Main 1992, hier S. 401; siehe hierzu S. 27-30 meiner Magisterarbeit.

685 So Karl S[iegfried] Guthke: Schillers Dramen. Idealismus und Skepsis. — Tubingen 1994, hier S. 7:
.Da jedoch die deutsche Kritik seit den Raubern in Schiller den ,deutschen Shakespeare' zu sehen pflegte
(und Schiller selbst sich nicht zu der falschen Bescheidenheit aufschwang, dies Urteil herunterzuspielen),
darf man fragen, was das heute bedeuten kénnte.”

686 Vgl. Italiens neueste Schaubuhne von Karl Gozzi, genannt der Shakespeare der Italiener. Aus dem
Italienischen Ubersetzt von Prof. F[riedrich] Alugust] C[lemens] Werthes. 5 Bde. — Bern 1777-1779.
~Turandot* steht im ersten Band dieser Ausgabe, da jedoch Werthes* Ubersetzung in der NA, Bd. 13,
unter Schillers Text abgedruckt wurde, wird Werthes' Ubersetzung spéater nach dieser mit Akt-, Szenen-,
Zeilen- sowie Seitenangabe zitiert.

687 Vgl. Haase, Erich L. : Studien zu den Fiabe Carlo Gozzis. - Berlin 1948, S. 22f.; Hinweise zur
Biographie Gozzis in: Biographisches Lexikon des Kaiserthums Oesterreich, [...]. Von Constant v.
Wurzbach. Funfter Theil. - Wien 1859, S. 283-287; bei Haase, S. 20-31 sowie Unfer-Lukoschik, Rita: Der
erste deutsche Gozzi. Untersuchungen zu der Rezeption Carlo Gozzis in der deutschen Spataufklarung. -
Frankfurt am Main, Berlin, Bern u. a. 1993 [zuerst Bonn 1992].

195



diesem Hintergrund ist sein polemisch-zynisches Antreten gegen Pietro Chiari und Carlo
Goldoni, das sich in der ersten Fiaba ,L’amore delle tre melarance” (Jan. 1761)
niederschlug, zu sehen; von dem Letztgenannten furchtete er grof3e Gefahr durch die
positive Darstellung der sogenannten kleinen Leute, die dieser in vielen Milieustiicken
auf die zeitgendssischen venezianischen Bihnen brachte.®® In der italienischen
Literaturgeschichtsschreibung halt man darum den Reformer Goldoni nach wie vor fir
bedeutender als den Reaktionar Gozzi. Dies wird deutlich bei Giuseppe Petronio, der in
seiner 1993 auf deutsch erschienenen ,Geschichte der italienischen Literatur® lediglich
einen knappen Abschnitt Gber ,Venedig und Gasparo Gozzi“, Carlo Gozzis Bruder,
aufnimmt. Innerhalb dieses Kurzkapitels weist er nur nebenbei darauf hin, dal3 Gasparo
die Fiabe des Bruders ,véllig tiberbewertet* habe.®®°

Eine génzlich andere Einschatzung Gozzis ist nachzulesen in der 1994 von Volker Kapp
herausgegebenen ltalienischen Literaturgeschichte”, in welcher Gozzi in einem
gemeinsamen Kapitel mit Goldoni ein klarer Vorzug vor dem Widersacher eingeraumt
wird, weil ,[...] trotz all der Verdienste, die Goldoni als dem Begrinder eines
bidrgerlichen Theaters im Kontext der Aufklarungsideologie [...] zukommen, der
vielgeschméhte konservative Anti-Aufklarer Gozzi als der modernere Dramatiker”
erscheine, der ,[...] mit seinen ‘fiabe teatrali’ [...] offene und produktive Kunstwerke
geschaffen” habe, ,die immer wieder zu neuen Interpretationen* Méglichkeiten béten.®®
Diese zwei sich gegeniberstehenden Beurteilungen pragen die gesamte Gozzi-
Rezeption: Wahrend er in seinem Heimatland nach kurzer Zeit in Vergessenheit geriet
und unter seinen Landsleuten keinen Nachfolger fand, schenkte man ihm im Ausland
um so nachdrtcklichere Beachtung, was sich nicht zuletzt damit erklaren Iait, dal® die
Stucke des venezianischen Grafen aufgrund der offenen, nicht festgelegten
Konturiertheit seiner Figuren ideale Projektionsflachen fur verschiedene, teils deutlich
voneinander geschiedener Literaturkonzepte.®**

688 Vgl. z. B.: Theile, Wolfgang: ,Bella cosa ¢ il regnar sopra i cervelli.“ Zu Carlo Gozzis Theaterstreit mit
Goldoni. In: Rom. Forsch. 102, 2-3 (1990), S. 274-286.

689 Vgl. Petronio, Giuseppe: Geschichte der italienischen Literatur. Band 2: Vom Barock bis zur
Romantik. - Tdbingen, Basel 1993 (= UTB Bd. 1699-3), S. 160, S. 183-195. Petronio vollzieht damit eine
Kehrtwende gegeniber friher von ihm geéulierten Einschatzungen Gozzis, vgl. Theile, ,Bella cosa...”, S.
274, Anm. 2 und S. 285, Anm. 35.

690 Vgl. Kapp, Volker (Hg.): Italienische Literaturgeschichte. Unter Mitarbeit von Hans Felten, Frank-
Rutger Hausmann, Franca Janowski, Volker Kapp, Rainer Stillers, Heinz Thoma, Hermann H. Wetzel.
Zweite, verbesserte Auflage. - Stuttgart, Weimar 1994, S. 221-227, hier S. 221.

691 Siehe hierzu, neben der bereits erwdhnten Literatur, Ringger, Kurt: Carlo Gozzis ‘Fiabe Teatrali’ -
Wirklichkeit und romantischer Mythos. In: GRM 18 (1968), S. 14-20, hier S. 15; vgl. GA, Bd. 14, S. 62-72,
hier S. 70; noch einmal die ,frihe Rezeption* Gozzis zusammenfassend: Schwaderer, Richard: Die
(Wieder-) Entdeckung der Phantasie. Zur frihen Rezeption der Fiabe teatrali Carlo Gozzis in den
deutschsprachigen Landern im Rahmen eines sich wandelnden Italienbilds. In: ,ltalien in Germanien.” [...]
Deutsche Italien-Rezeption von 1750-1850. Hg. von Frank-Rutger Hausmann [...]. — Tabingen 1996, S.
333-351, hier inshesondere S. 335 und S. 351(Der Verfasser scheint die angenommene distinkte
Differenzierung klassischer respektive romantischer Theaterkonzepte nicht zu problematisieren).

196



Obwohl der Venezianer grundverschieden aufgenommen wurde, herrschte Einigkeit
Uber das ,starre]...] formale[...] Schema®, welchem die zehn Fiabe, die einen enormen
Publikumserfolg erzielten, gehorchten.®®® Er verwendete durchweg Marchenstoffe, ob
einheimische oder aus persischen und chinesischen Quellen stammende. Diese
gestaltete er auf seine Weise um, indem er in alle Fiabe die Masken der commedia
dell'arte integrierte, mit allen zur Verfigung stehenden technischen Mdglichkeiten
operierte und so mit hart aufeinander treffenden tragischen und komischen
Konstellationen den Zuschauern die Zeit vertrieb. Der Ruckgriff auf Marchen resultierte
dabei nicht aus einer besonderen personlichen Affinitat zu dieser Gattung, vielmehr
erschien sie ihm gerade infantii genug, um den angestrebten Erfolg auch zu
erreichen.®®® An den Masken interessierte ihn hauptsachlich deren vermeintliche
,stereotype Formenwelt*, fissita.“®** Haase nennt vier durchgehend erkennbare
Merkmale aller fiabe: Das Satirische, das Volkstumliche, das Wunderbare, das
Tragikomische.®® Die fiabe entstanden zwischen 1761 und 1765 und waren in erster
Linie fir das Theater geschrieben. Als sie zu einem spateren Zeitpunkt gedruckt und
gelesen wurden, war die zunachst Uberwaltigende Begeisterung fur diese Stlicke
merklich abgekuhlt, es wurde vielmehr die (selbst-)kritische Frage gestellt, ob sie nicht
von Anbeginn an tiberschatzt worden waren.®%

.rurandot. Fiaba Chinese Teatrale Tragicomica in cinque Atti“, uraufgefihrt von der
Truppe Antonio Sacchis am 22. Januar 1762 im Teatro San Samuele di Venezia, ist die
vierte fiaba Gozzis. Innerhalb der zehn fiabe wird ihr eine Sonderstellung zugesprochen.
Dies hangt damit zusammen, daf3 hier auf Marchengestalten wie Geister o. a. verzichtet

Schwaderer beriicksichtigt leider weder die kurz vor ihm erschienene Unfer-Lukoschik (tiber die er nicht
hinausgeht) noch Haase.

692 Vgl. hierzu besonders Feldmann, S. 10, Haase, S. 16f.; die Titel der Fiabe lauten im einzelnen:
L’amore delle tre melarance (Jan. 1761); Il Corvo (Okt. 1761); Il Re Cervo (5. Jan. 1762); Turandot (22.
Jan. 1762); La Donna Serpente (Okt. 1762); La Zobeide (Aug. 1763, Turin); | Pitocchi Fortunati (Jul.1764,
Parma); Il Mostro Turchino (Dez. 1764); L’Augellino Belvedere (Jan. 1765); Il Re de Genj (Nov. 1765).
693 ,Gozzis Verhdltnis zum Méarchen ist genauso doppelgesichtig wie seine Einstellung zur commedia
dell’arte. Er verfolgt beide mit der gleichen Halliebe. [...] Damit aber fehlt dem Marchen jede Wirde, [...].
Anspruch auf literarische Anerkennung kann es nicht erheben.”, so Feldmann, S. 63; so dhnlich schon
frher Koster, S. 160f..

694 Vgl. Feldmann, S. 31.

695 Vgl. Haase, S. 32-166.

696, Trivialitat: das ist es, was die italienische Literaturwissenschaft sowohl Gozzis ‘Fiabe’ als auch seinen
Ubrigen Schauspielen vorwirft. [...]%, so Ringger, S. 19f.; vgl. auch Haase, S. 24; mit den ,ubrigen Stiicken*
sind Gozzis spater entstandene Bearbeitungen und Adaptationen spanischer Dramen, z. B. von Don
Giuseppe di Cordova, Caldéron, Tirso da Molina, Fragoso u. a. gemeint, vgl. dazu: Schnakenburg, J. F.:
Uber Carlo Gozzi und sein Theater. In: Archiv der neueren Sprachen und Literaturen. Hg. von Ludwig
Herrig. XIV. Jahrgang. - Braunschweig 1859, S, 367-388; vgl. Martin, Gretchen: Goldoni’'s antagonist:
Carlo Gozzi, venetian fantasist. In: It Q 1,3 (1957), S. 30-39; vgl. ebenso: Puttlitz, Edler von: tber Carlo
Gozzi und seine Schriften. Aufsatz in der Abendzeitung vom 17. April 1822. - Mlnster, Dresden 1822, S.
121-124. Gozzi verfaldte u. a. Sonette, ein ,komisches Epos“ namens ,Marfisa bizarra“ und eine
Autobiographie mit dem Titel ,Memorie inutili...“, zu deutsch: ,Unnitze Erinnerungen... .”

197



wird, was jedoch auch bei ,| Pitocchi Fortunati“ der Fall ist. Im Unterschied zu den
anderen Stiucken gilt es nicht, grofl3e aul3ere Gefahren zu Uberwinden, bevor das gute
Ende kommt, sondern der zu bewaltigende Konflikt wird durch Turandots Charakter
ausgelost, liegt also im Inneren der Figur. Dieser Unterschied mag auch der
Ausgangspunkt dafir sein, warum Feldmann in Turandot ,[d]ie wahre Kdnigin der Fiabe®
erblickt, ,die nicht mehr in das abstrakte Vollkommenheitsschema der birgerlichen
Frau“ passe, da der Autor sich hier ,[...] in die Reihe derer” stelle, ,die dem Charme der
selbstbewul3ten, kapriziosen Venezianerin ihrer Zeit Tribut zollen [...]%, ja, ,[...] Turandots
glanzvoller sinnlicher Schdnheit und faszinierender Gro3e" gelte ,Gozzis Liebe und
Bewunderung [...].“%%

Guthke kiimmert sich nicht um die stoffgeschichtliche Marchenherkunft der ,Turandot®
und deutet Gozzis Sticke generell als ,Melodramen*®, was fir eine eher problematische
Einordnung gehalten wird®®, und nicht, wie es sich durch den Untertitel anbote, als
,Tragikomodien.“®® Der Analyse Guthkes ist, u. a. was die harten Ubergénge betrifft, mit
einer Einschrankung weitgehend zuzustimmen. In der Tat wird ein regelrechtes
Wechselbad der Gefiihle auf der Buhne entfacht, in der die meistens als Zugestandnis
an die comédie larmoyante interpretierte ,Rihrseligkeit* mit voller Wucht auf ,die ganze
Ausgelassenheit* der vier Maskenfiguren trifft.”” Bei der gezogenen SchluRfolgerung,
es handele sich um ein Melodrama, kommen aber schon aufgrund der Stoffgeschichte
Zweifel. Auch Horn nimmt eine eher kritische Position zum vorliegenden Stiick ein, doch
die Gattungszugehorigkeit ist fir ihn keinesfalls das Problem.”®* Er hélt ,Turandot

697 Vgl. Feldmann, S. 81; eine &hnliche Sonderstellung spricht Kromer ,Turandot* zu - vgl. Krdmer,
Wolfram: Die italienische Commedia dell’'arte. - Darmstadt 1976. (=Ertrage der Forschung Bd. 62), S. 65.
698 Da das ,Melodrama“ urspriinglich, wirft man einmal einen Blick in Gero von Wilperts ,Sachwdrterbuch
der Literatur®, hier S. 564, dafur reserviert war, ,allg. jede Verbindung von gesprochenem Wort mit
untermalender Musik” zu kennzeichnen und nur untergeordnet noch die Bedeutung zuerkannt bekommt,
+in englischer und franzosischer [nicht jedoch in der italienischen!, Anm. der Verf.] Literatur das populére
Schauer-, Sensations- und Ruhrstiick der Trivialliteratur Ende 18. [!] / 1. Halfte 19. Jahrhundert mit
stereotypen Figuren, unwahrscheinlicher Handlung, aufwendiger Inszenierung (mittelalterliche und
exotische Szenerie) um Leiden und Belohnung des Guten, Strafe des Bésen [...]“, zumal, folgt man dieser
Definition, Turandot nicht wirklich ,gestraft* wird, d. h. heiratet (Heirat als Strafe wéare wiederum ein
ganzlich anderes Thema) und Adelma tatsadchlich zu schlecht bedacht wird, so dafl die
durchschimmernde Moral hier nicht konsequent zur Anwendung kommt.

699 Vgl. Guthke, Karl S[iegfried]: Die moderne Tragikomddie. Theorie und Gestalt. Aus dem
Amerikanischen Ubersetzt von Gerhard Raabe unter Mitarbeit des Verfassers. - Goéttingen 1968, S. 75f,;
beispielsweise wertet Japp ganz selbstverstandlich in seinem Aufsatz ,Kleist und die Komddie seiner
Zeit", hier S. 116, Schillers ,Turandot“-Bearbeitung als ,einen ernstzunehmenden Beitrag zur Geschichte
der Tagikomdodie“, Endres' Kategorisierung der ,Turandot“ als Schillers ,Komddienbeitrag”, der freilich
»hichts weniger [...] als eine Einlésung seiner groRartigen [!] Komddientheorie und im Grunde ungeeignet”
sei, ,als Beispiel einer ,reinen Komddie' zu fungieren, kann dagegen noch nicht einmal nach der
angefligten Abschwachung gefolgt werden, da ,Turandot“ definitiv keine Komddie darstellt — und zwar
noch nicht einmal eine ,unreine”, vgl. Johannes Endres, Das ,depotenzierte Subjekt. Zur Geschichte und
Funktion des Komischen bei Heinrich von Kleist. — Wiirzburg 1995, hier S. 6.

700Vgl. Koster, S. 159f..

701Vgl. Guthke, Geschichte und Poetik, S. 400.

198



schlicht fur ein ,Mahrchen*’®?, was nicht nur stoffgeschichtlich korrekt ist, sondern

zudem den Vorteil hat, daf? die nicht vorhandene Logik sinnvoll erklart ware. Denn eine
Begriindung erwartet man in allen fiabe jeweils vergebens. Darum kann man weder von
einer psychologischen Aufwertung des Geschehens noch von einer tieferen Problematik
als bei den anderen Fiabe sprechen. Feldmann beurteilt Gozzis Stellenwert
folgendermalRen: ,[Seine] [...] eigentliche Leistung [...] besteht darin, den
,phantastischen’ Typus der commedia dell’arte durch eine Verbindung mit dem Marchen
fiir kurze Zeit neu belebt zu haben. [...]’* Im Marchen wie in der commedia dell’arte
mufd nicht begriindet werden, warum jemand sich einer bestimmten Handlungsweise
entzieht (wie Turandot) oder warum jemand eine bestimmte, ungeheuer schwierige
Handlungsweise fordert (wie in den anderen fiabe). Die Frage nach dem ,Warum?*
bleibt hier wie dort einfach unbeantwortet, weshalb ihm an einer Vertiefung der Titelfigur
gar nicht gelegen ist.”®* Gerade dieser Aspekt wird bei Schillers Bearbeitung eine
gewichtige Rolle spielen.

Doch kann man den Unterschied, der zwischen der vierten fiaba und den
vorausgehenden drei Stucken besteht, keineswegs nur als Vorzug, sondern gleichfalls
als Nachteil werten.”®® Nicht vergessen werden sollte, daR ,Turandot*, verglichen mit

702Vgl. Horn, Franz: uber Carlo Gozzi's dramatische Poesie, insonderheit uber dessen ,Turandot* und
die Schillersche Bearbeitung dieses Schauspiels. In Briefen. - Penig, Leipzig 1903, z. B. S. 63, S. 101f..
703Vgl. Feldmann, S. 64; kursive Hervorhebung der Verf..

704 Stellvertretend fur die anderen Fiabe sei auf zwei hingewiesen: Il Mostro Turchino®, zu deutsch ,Das
blaue Ungeheuer” und ,Zeim, Re de Genj*, zu deutsch ,Zeim, der Kdnig der Geister*. Ohne auf die
Handlungsverlaufe naher einzugehen, sind einige &hnlichkeiten mit dem hier interessierenden Stiick
auffallend: Die Figur der ,Zelika® wird im ,Re de Genj" als ,tigerherzige Konigin“, ,grimmig grausame
Konigin“, @hnlich wie Turandot, beschrieben. Im ,Mostro Turchino® finden sich bei der siebenk&pfigen
Hydra auch ,mehrere Totenschadel”. Ahnlichkeiten sind gleichfalls bei der SchluRgebung zu beobachten:
,Dardane" wendet sich im letzten Auftritt (5,7) an die Zuschauer, um um Beifall zu bitten. Somit ist
deutlich, daf} die Gozzische Turandot im Zusammenhang mit den anderen Fiabe zu sehen ist, vgl.
Dramatische Dichtungen von Carlo Gozzi. Aus dem lItalienischen Ubersetzt von Volkmar Muller. - Dresden
1889, S. 28 bzw. 321. Die zitierte Ausgabe ist leichter zuganglich als die Werthes-Ausgabe, deshalb wird
auf sie zurickgegriffen. Der Ausdruck ,divertimento innocente, den Gozzi fir die Fiabe verwendete,
beschreibt treffend, kokettierend (?) den Anspruch, den er mit ihnen verfolgte; zitiert nach Feldmann, S.
63.

705 Gemal Haases Einschatzung ,[...]J[beweist] Gozzi in der Anlage des ganzen Stiickes nicht die
gleiche Geschicklichkeit wie in der Kntipfung des Knotens. [...]Jdas Stick [zerfallt] in zwei Teile [...]: in die
Lésung der drei Rétsel durch Calaf und in das Erraten seines Namens durch Turandot. [...]Die Fiaba
verliert ihre Einheitlichkeit, kann aber tGberhaupt nur so ihre Handlung fortsetzen. [...]%, vgl. Haase, S. 70ff,;
Haase, der sich um den stoffgeschichtlichen Hintergrund ebenfalls, genau wie Guthke, nicht kiimmert,
stort sich an der nach seinem Dafirhalten schroffen Unterbrechung des Verzauberungsmotives, mit
folgender Begrindung: ,Der Entschlu? Calafs, seinerseits ein Réatsel aufzugeben, fihrt auf die
grundséatzliche Frage: bringt Gozzi nur [Hervorhebung der Verf.] ein dramatisiertes Marchen oder ein
psychologisch folgerichtiges Drama auf die Bihne? Wenn wir sagen, dafl das Grundmotiv der
Verzauberung durch die Einwirkung Calafs unterbrochen wird, so haben wir bereits eine Stellung
bezogen, die auch mit der Absicht des Dichters tbereinstimmt. Im Marchen sind Ubergange erlaubt, die
nicht rational zu motivieren sind. Im Drama hingegen storen sie die Einheit der Komposition.“ Beim von
Haase bemangelten Punkt handelt es sich jedoch um ein typisches Erkennungsmerkmal des Marchens
(Zweiteilung), weshalb man sich seiner Ansicht, es handele sich um ein fehlerhaftes Drama nicht

199



anderen fiabe, die oft auf mehr als funfzehn Wiederholungen kamen, mit sieben
Wiederholungen hintereinander und einer jahrlichen Wiederaufnahme bei den
Zeitgenossen nur ein maRiger Erfolg war.’®® Seine Sonderform macht eine eindeutige
Einordnung des Stuckes nahezu unmoéglich, doch scheint es am ehesten vertretbar, die
fiaba ,Turandot* gemal dem Paratext als eine Art dramatisiertes Marchen zu
bezeichnen.’’

Nach diesen Hinweisen zur Stellung Gozzis im allgemeinen und der ,Turandot*
innerhalb seines Gesamtwerks fallt bei einem Blick in die Personenliste sogleich die
Uneinheitlichkeit der Standeszugehdrigkeit auf: Turandot, Altoum, Calaf und Timur
gehoéren dem Adel, damit dem einschlagig tragischen Personal an. Als eindeutig
komisch kénnen die vier commedia dell’arte-Figuren, die acht Doktoren des Diwans
sowie die Sklavin Zelima gelten, die alle in einem Untergebenenverhaltnis stehen.
Weniger Klar ist es bei Barach, Schirina und Adelma. Schirina und Barach sind zum
Handlungszeitpunkt freie Birger. Adelma nimmt als zur Sklavin degradierte eigentliche
Prinzessin eine Sonderstellung ein. Es handelt sich folglich um ein standisch
gemischtes, tragisches und komisches Personal.””® Das Geschehen findet an mehreren
Ortlichkeiten in und vor Peking statt. "*°

anschlieen kann, vgl. auch Koster, S. 157f., der aufzeigt, wie viel Gozzi aus seiner Vorlage (de la Croix)
Ubernommen hat; vgl. auch Horn, S. 101ff. und S. 44ff. bzw. S. 50.

706 Vgl. Puttlitz, S. 122, dessen Zahlen sich decken mit denen, die Gozzi selbst in der dem Stiick
vorangestellten Vorrede nennt. - Puttlitz halt , Turandot” fir das schlechteste Stuick dieser Machart.

707 Vgl. zu dem grundlegenden Gattungsproblem des dramatisierten Marchens besonders Kober,
Margarethe: Das deutsche Marchendrama. - Frankfurt am Main 1925. (=Deutsche Forschungen Heft 11),
S. 1-6, S. 144ff., deren gattungstheoretische Uberlegungen durchaus allgemeingiiltigen, nicht nur auf
deutsche Marchendramen beschrankten Wert besitzen.

708 Vgl. Ingenkamp, S. 977-1014, hier S. 983; Aurich sieht in der vierten fiaba ,die bizarre Chinoiserie"
auf ihrem ,H6hepunkt®, vgl. Aurich, S. 139; Die folgende ausfihrliche, gleichermafen interpretierende wie
synoptische Vorgehensweise scheint geboten und gerechtfertigt aus mehreren Grinden: Gozzis Text ist
im deutschsprachigen Raum zum einen wenig bekannt und er bildet zum anderen die entscheidende
Grundlage fiur die anschlielRend zu treffende Entscheidung, ob Guthkes bisher unwidersprochene These,
bei Schillers Bearbeitung handele es sich um eine ,eigenstandige dramatische Leistung®, immer noch
Folge geleistet werden kann oder nicht. Hinzu kommt der Umstand, genau genommen zwei Prétexte,
Gozzis Original sowie Werthes' Ubersetzung, zu diesem Zweck einer eingehenden Betrachtung zu
unterziehen. Gezeigt werden soll, da? Guthkes These nicht aufrecht zu erhalten ist. Zu diesem Zweck
scheint gleichfalls eine jeweils vorgenommene Charakterisierung der dramatis personae indiziert, vgl.
vorerst Guthke, Schillers , Turandot”, JbDSG 3 (1959), S. 118-141.

709 Vor einem Stadttor mit Stadtmauer im Hintergrund (1. Akt), im groRBen Saal des Diwans (2. und 5.
Akt), in einem Zimmer im Serail und in einem kéniglichen Saal (3. Akt), im Vorhof mit Saulen und in einem
prachtigen Gemach mit mehreren Ausgangen (4. Akt). Die Handlung beginnt vermutlich am Morgen, auf
jeden Fall wahrend der Hinrichtung des letzten Bewerbers, des Prinzen von Samarcanda (1. Akt). Am
gleichen Tag, ca. drei Stunden spater, wird der Diwan fiir die Befragung Calafs hergerichtet, anschliel3end
unterzieht sich der Tartarenprinz der Prifung. Er dbernachtet im Schlof3, denn die ,zweite
Befragungsrunde* wird auf den néchsten Morgen festgesetzt - damit nimmt die Handlung
héchstwahrscheinlich mehr als 24 h ein, doch die Zeitverhéltnisse werden bei Gozzi nicht besonders
hervorgehoben oder wichtig genommen.

200



Die Handlung ist einheitlich, dreht es sich doch im wesentlichen um die Frage, ob bzw.
wie Turandot und Calaf ein Paar werden, davon lenken auch die Intermezzi Truffaldinos
(und Brighellas) letztlich nicht ab. Den ersten Akt [&at Gozzi geschickt mit Calaf und
dem von ihm neu eingefiihrten Barach beginnen. Das Gesprach der ersten Szene dient
dazu, die Vorgeschichte genauestens zu referieren. Der ehemalige Hofmeister des
Tartarenprinzen hat aus Vorsicht in der chinesischen Hauptstadt seinen Namen in
»Assan“ umgeandert, um Verfolgungen und Befragungen beziglich der Vergangenheit
zu umgehen (vgl. 1,1, S. 222).

Calaf berichtet vom erlittenen Unglick der letzten Jahre, welches seinen Eltern noch
starker zusetzte als ihm selbst und sogar so weit fuhrte, da3 Timur und seine Frau
Elmaze ,[...] in braccio a morte voleano darsi. [...]* (1,1, S. 224), sich dem Tod in die
Arme werfen wollten. Barach hatte es leichter. Zwar fiel ihm der Weggang vom
tartarischen Hof schwer, gerade angesichts der Tatsache, dal3 er glauben mufite, die
Furstenfamilie lebe nicht mehr, doch in Peking fand er ein kleines bescheidenes Gllick.
Er konnte einer Witwe, Schirina, aus finanziellen Schwierigkeiten helfen. Inzwischen
haben die beiden sogar geheiratet. Das Vertrauen zu seiner Frau hat jedoch
offensichtlich Grenzen: Barach hélt sich auch ihr gegentber vollig bedeckt Uber sein
frheres Leben.

Calaf teilt mit, er habe auf einer der zahlreichen Fluchtstationen am Hof des Konigs der
Karazanen haltgemacht. Cheicobads Tochter Adelma sei dabei auf ihn aufmerksam
geworden und er nehme an, sie habe damals ,[p]iu, che pieta®, mehr als Mitleid, fur ihn
empfunden (1,1, S. 225). Barach kommt Calafs Bitte, ihm genau Auskunft Uber den
hiesigen Hof zu erteilen, nach, kann er doch auf diese Weise etwas fir ihn, den er als
»=quasi mio figlio“ bezeichnet (1,1, S. 222), tun. Sehr bald erzahlt er von Turandot.
Barachs Schilderungen weist Calaf hart und entschieden als eine ,antica fiaba“, ein
altes Marchen, welches er schon oft gehort habe, zurick (vgl. I,1, S. 228). Sein Urtell ist
radikal: Ein Dummkopf ist der, der sich auf das grausame, tédliche Spiel einlal3t und an
des Kaisers Stelle wirde er mit der Tochter ohnehin kurzen Prozel3 machen - er
UberlieBe sie den Flammen (vgl. S. 231). Den Wahrheitsversicherungen Barachs
keinerlei Glauben schenkend, wird der Konigssohn in der zweiten Szene durch Barachs
Freund Ismaele eines Besseren belehrt. Der ungliickliche Hofmeister beschreibt die
Haltung des samarkandischen Prinzen vor und wahrend der Hinrichtung, welcher
Barach unter keinen Umstanden beiwohnen wollte. Ismaele ,esce piagendo dalla Citta“
(1,2, S. 231), kommt weinend aus der Stadt, weil er ohnmachtig mitansehen muf3te, was
mit seinem Schuitzling passierte. Wenig taktvoll macht ihm Barach Vorhaltungen, die er
bestlrzt und entschieden zurtickweist. Die Beziehung Ismaeles zu dem hingerichteten
Prinzen erscheint ahnlich intensiv, eng und herzlich wie diejenige zwischen ,Assan” und
Calaf (vgl. S. 231ff.). Nach seiner erregten Rede gegen die Prinzessin, die aufgrund

201



ihrer mal3losen Schonheit das Leben dieses - und anderer - Prinzen auf dem
unerschitterten Gewissen hat, zieht sich Ismaele zurick (vgl. S. 233). An den
vernommenen Informationen kann Calaf nicht langer vorbei: Er verfallt selbst dem
Zauber des von einem Maler angefertigten Bildes, das Ismaele voller Verachtung in den
Dreck geworfen hat. Barach kann seinen jungen Freund ebenfalls nicht zurlickhalten.
Kaum hat Calaf das Bild betrachtet, verféllt er in Verziickung, wirft sofort seine rationale
Denkweise Uber Bord und will wie seine Vorganger das Unmdgliche zu versuchen,
nachdem er sich versichert hat, dal3 er die Kaisertochter auf jeden Fall zu Gesicht
bekommt, da Turandot sogar noch ,piu bella [...], né mai/Giunse pittore a colorir le
interne/Bellezze di colei. [...]%, also noch viel schoner, von einem Maler nicht darstellbar,
sei (vgl. I, 3, S. 234). Weil Barach erkennt, wie wenig er bei seinem Gegenuber
ausrichtet, bricht er erneut in Tranen aus (I, 3, S. 235). Seine in der vierten und letzten
Szene hinzustoRende Frau hilft zwar ihrem Mann bei seinem Vorhaben, Calaf von dem
spontan gefaldten Plan abzubringen, doch auch gemeinsam scheitern sie. Schirina
erscheint sogleich wil3begierig, als sie erfahrt, daf? ihr Gatte und der unbekannte
.Mieter” sich kennen (ebenda).

Am Ende des ersten Aktes ist bereits ein Eindruck dariiber vorhanden, was kiinftig von
diesem Ehepaar zu erwarten sein wird: Er gibt sich als rationaler, guter, loyaler, fast
vaterlicher Freund des jungen Prinzen, der aufrichtigen Anteil nimmt an dessen Leben
und Schicksal. Auf Calafs Spontanentschlu3 hat er keinen Einflul3, doch er entlaft
seinen ehemaligen Schiler - und den Leser/Zuschauer - nicht ohne Hoffnung in den
zweiten Akt, da Calaf ,[...]tal d’'ingegno,/Ch’io non dispero in tutto [...]“, mit so viel Geist
ausgestattet sei, daf3 er, Barach, nicht ganz verzweifle (1,4, S. 237). Der Verdacht
bezuglich Schirinas Neugier und Unzuverlassigkeit erhartet sich indessen, bestirmt sie
ihren ,Assan“ doch, ihr Genaueres Uber den Fremden zu erzahlen (ebenda). Die
Vorsicht ihres Enemannes erscheint gut begrindet.

Zu Beginn des zweiten Aufzuges betreten die beiden ersten Figuren der von Gozzi
wiedererweckten commedia dell’arte - Truffaldino und Brighella - die Blhne, deren
traditioneller Hintergrund fir das Verstandnis des Stickes immens ist, gerade auch
bezlglich Pantalone und Tartaglia.

Die commedia dell’arte, auch commedia all'improvviso oder commedia a soggetto, hatte
ihre Bllutezeit ca. zwischen 1550-1750. Sie gilt als eine Hervorbringung der
Renaissance.’*® Als ihre méglichen, jedoch nicht véllig gesicherten Anknuipfungspunkte

710 Da die hier gegebenen Informationen tber die commedia dell’arte knapp gehalten werden sollen, sei
auf folgende weiterfihrende Literatur verwiesen, aus der die hier wiedergegebenen Kenntnisse stammen:
Hinck, Walter: Das deutsche Lustspiel des 17. und 18. Jahrhunderts und die italienische Komddie.
Commedia dell'arte und Théatre italien. - Stuttgart 1965, S. 1-64; vgl. gleichfalls Kromer; Riha, Karl:
Commedia dell'arte. Mit den Figuren Maurice Sands. - Frankfurt am Main *1984, vgl. die Darstellungen
Pantalones auf S. 11, Brighellas auf S. 13 respektive Tartaglias auf S. 17 (Truffaldino fehlt hier
bedauerlicherweise); Sporri, Reinhart: Die Commedia dell'arte und ihre Figuren. Zusammengestellt und

202



werden das antike Volkstheater Atellanae, das schon immer auf und an den
HandelsstralBen vertretene Wandervolk der Artisten sowie der auf keltische Riten
zurickgehende Karneval angesehen. Sie ist wesentlich gekennzeichnet durch die sie
immer wieder verandernden und pragenden Berufsschauspieler, die quasi eine Rolle
auf Lebenszeit GUbernahmen - wie etwa der beriihmte Antonio Sacchi die Rolle des
,Truffaldino.“™*

Hinck unterscheidet grundsatzlich zwei ,Formtypen® der italienischen Stegreifkomddie:
den ,Konzentrationstypus” und den ,Typus des Phantastischen®. Der eine ist spater
eher Goldoni, der andere eher Gozzi zuzuordnen. Sie lassen sich u. a. gegeneinander
abgrenzen anhand der Schauplétze sowie der Zusammensetzung des Personals.”*?
Innerhalb der italienischen Stegreifkomddie gibt es vier verschiedene Maskenrollen, die
unterteilt sind in zwei Zanni (die Diener) und zwei Vecchi (die Alten). Alle vier Masken
besitzen sehr unterschiedliche, charakteristische Nasen. Als die popularsten Figuren der
commedia dell’arte gelten die beiden Dienertypen. Anfangs sind sie gekennzeichnet
durch die ,Gegensatzlichkeit ihres Charakters und [...] Gleichheit ihres Schicksals[.]*"*?

beschrieben sowie anhand von Textbeispielen und Einzelszenen erklart und mit einem eigens fur die
deutschsprachige Buhne eingerichteten Stiick versehen von Reinhart Sporri. - Zirich 1963; Kommerell.
Max: Betrachtung Uber die Commedia dell’arte. In: Italien 3 (1944), S. 41-46; Greiner, Bernhard: Die
Commedia dell'arte und Watteaus Harlekin-Bilder. In: Ders.: Die Komddie: eine theatralische Sendung.
Grundlagen und Interpretationen. - Tibingen 1992, S. 69-81; Esrig, David (Hg.): Commedia dell’arte. Eine
Bildgeschichte der Kunst des Spektakels. Mitarbeit von Evelin Kohl, Hans-Jurgen Frintrop, Olympia Esrig.
- Nordlingen 1985.

711 In Ermangelung neuerer und neuester Fachliteratur zur commedia dell’arte im deutschsprachigen
Raum hat Wolfgang Theile 1997 &ltere Aufsatze, die einen reprasentativen Uberblick tber die
bedeutende Theaterform ermdglichen, herausgegeben: Commedia dell’'arte. Geschichte — Theorie —
Praxis. Hg. von W. T. — Wiesbadem 1997. Auf vier dieser Aufsatze méchte ich an dieser Stelle explizit
hinweisen: Inge Krengel-Strudthoff nahert sich dem Begriff ,Commedia dell'arte”, indem sie den Versuch
unternimmt, alle Merkmale zu benennen, Uber deren notwendige Zugehdrigkeit zur commedia dell’arte
Konsens besteht, vgl. S. 6-20, insbesondere S. 19f.; Max J. Wolff vertritt bis heute als einziger die
Auffassung, die commedia dell’arte habe ihren Ursprung wie die commedia erudita an den Hofen, vgl. S.
85-94; Theile selbst zeichnet nochmals die Entwicklung des Stegreiftheaters in Italien sowie seine
Ausstrahlung nach Frankreich nach, vgl. S. 45-60 und Elisabeth Brock-Sulzer versucht eine Antwort auf
die Frage, welche Aufgabe sie ,im heutigen Theater® wahrnimmt, vgl. hierzu vor allem die
Literaturangaben im Anhang der eben erwahnten Aufsatze.

712 Vgl. Hinck, S. 18f.; beim Konzentrationstypus handelt es sich laut Hinck um ,reine Verwechslungs-,
Verkleidungs- und Intrigenkomédien.” Bedauerlicherweise nennt er keinerlei Beispiele fir seine jeweiligen
Typen, so daR eine Uberpriifung sich &uRerst schwierig gestalten wirde. Das Sinnvollste ware es,
moglichst viele, wenn nicht alle Szenariumssammlungen, wie diejenige Flaminio Scalas aus dem Jahr
1611, zu besorgen und an ihr die Hincksche Zweiteilung zu hinterfragen, alleine aufgrund der Seltenheit
der Exemplare ware dies nicht ohne Weiteres zu bewerkstelligen. Krémer teilt im Unterschied zu Hinck in
drei verschiedene Kategorien ein: in einen ,realititsnédheren®, einen ,phantastischen” und einen dritten,
den er wie folgt beschreibt: ,Es gibt Stiicke, die in einem zwar mit einem bekannten Namen bezeichneten,
aber geographisch und historisch falsch dargestellten Land spielen und dort rein erfundene Handlungen
ansiedeln, aber keine besonderen Signale fir die Evasion aus der konventionell dargestellten Welt
geben.”, so Krémer, S. 55. Diese dritte Kategorie erscheint von der Definition her etwas vage, weshalb in
diesem Punkt Hincks Zweiteilung als schliissiger angesehen und dieser gefolgt wird.

713 Vgl. Sporri, S. 5.

203



Sie kommen aus der Gegend um Bergamo und heil3en in den meisten Féallen Arlecchino
und Brighella.

Brighella, in grun-weil3er Kluft, mit Hut, Borse und Messer ausgestattet, ist der Schlaue,
der die Handlung erfindet, die Intrige voranbringt, Gber eine gewisse skrupellose
Dreistigkeit verfugt. Als erklarter Gegner der Alten schickt er meistens Arlecchino, den
Dummen, als ausfiihrendes Organ voraus. Dieser ist urspringlich gekennzeichnet durch
ein Flickenkostim und eine Beule am Kopf, wobei es sich um einen ,Rest
geschrumpfter Teufelshorner” handeln soll. Er geniel3t Narrenfreiheit, zeichnet er sich
doch vor allem durch Treue zu seinem ,Brotgeber”, Naivitat und ,Charme* aus, die oft in
,komischer Hilflosigkeit* miinden.”**

Arlecchino wandelt sich im Lauf der Entwicklung der Improvisationskomddie, tUberlebt
als Figur auch die Zeit der commedia dell’arte, indem er vom tolpatschigen ,diummlich-
naiven, stets von ER- und Trinkgellsten geplagten Bauernburschen zum gerissenen
SpaRvogel Harlequin [...]“ aufsteigt.”*® Zusatzlich entstehen zahlreiche Abwandlungen
dieses Dienertypus. Die bekannteste Filiation ist Truffaldino.

Die zweite Gruppe bilden die ,Vecchi“, die Alten. Da ist zum einen der venezianische
Kaufmann Pantalone, zum anderen der universalgelehrte Dottore aus Bologna, der bei
Gozzi grundsatzlich durch Tartaglia ersetzt wird. Beide sind wohlhabende Bdurger.
Gepragt von ,Habsucht, Geiz, Liebe zum Geld“ ist Pantalone aber starker als sein
Gegenstick. Was beiden gleichermalien eigen ist, ist eine Art ,Ubertriebene[s]
Liebesverlangen - Geilheit méchte man sagen [..].“"*® Oft stellen sie dabei den
Dienerinnen nach oder begehren zufallig gerade dasjenige Madchen, welches sich einer
ihrer S6hne zur Braut gewahlt hat, womit Konflikten Tur und Tor gedffnet ist. Die Séhne
und Tochter der Alten sind haufig die ebenfalls fest zur italienischen Stegreifkomédie
dazugehérenden ,Innamorati“, die Verliebten, die keine Masken tragen. Pantalone tragt
rote Hosen und einen auffallend grof3en Mantel, die sogenannte zimarra. Tartaglia
(tartagliare = stottern) ist eine vollig vom Stottern gepragte Figur, die in vielen Fallen den
Posten eines Beamten bekleidet. Zu seinem Sprach- gesellt sich ein Sehfehler. Wegen
doppeldeutiger Kurzsichtigkeit ist er auf eine grol3e, starke Brille angewiesen.

Das Bestechende an der commedia dell’arte, die sich grundsétzlich auf die Autonomie
der Kunst berief, war, daf} jeder/jede in ihrem Einzugsgebiet, das hauptséachlich in
Italien lag, konkrete Vorstellungen dartiber besal3, was von einer Figur im einzelnen zu
erwarten war. Die Komik entstand anschliel3end sowohl beim Wiedererkennen als auch

714 Vgl. Riha, S. 29 und Spérri, S. 13.
715 Vgl. Riha, S. 60.
716 Vgl. Sporri, S. 19, vgl. auch Kommerell, S. 44.

204



beim Konstatieren einer unerwarteten Variation, weil mit der Erwartungshaltung der
Zuschauer gespielt wurde. "

Somit garantierte die italienische Stegreifkomdodie eine Art voribergehende, auf eine
Theatervorstellung beschrankte Flucht aus dem Gesellschaftszwang, in der es erlaubt
war, Uber Anzlglichkeiten und menschliche Schwachen o6ffentlich zu lachen, ohne dafir
soziale Konsequenzen furchten zu mussen.

Von den genauen Vorstellungen und Kenntnissen, welche die Zuschauer mitbrachten,
profitierte Gozzi, der die Masken zu einem Zeitpunkt wieder aufgriff, an dem sie
eigentlich, durch Goldonis Reform, schon uberholt, aber noch im Bewul3tsein des
Publikums waren. In seinen fiabe teatrali, die durchgangig dem ,phantastischen Typ*
zuzuordnen sind, beschrankt er sich auf die Einsetzung von lediglich funf Figuren der
commedia dell’arte: Pantalone, Tartaglia, Truffaldino, Brighella und die Dienerin
Smeraldina (auf die er in ,Turandot® verzichtet). Sie sprechen grundsatzlich Prosa,
genauer: Dialekt und sind lediglich ein Nebenbestandteil des Personals und nicht - wie
beim ,Konzentrationstypus* - alleinige Akteure.

Bei Pantalone nimmt Gozzi einschneidende Verdnderungen vor. Wahrscheinlich aus
lokalpatriotischen Griinden fallen seine gesamten negativen Eigenschaften weg. Er wird
der ,Reprasentant Venedigs und des venezianischen Burgertums® - allerdings nicht
immer, zumindest nicht beim zu behandelnden Stick, ,zu einer zentralen und
komplexen Gestalt.“’*® In Gozzis bekanntester fiaba bleibt er wie seine Maskenkollegen
eine Nebenfigur. Tatsachlich ist nichts mehr zu erkennen vom ,geizigen, listernen und
beschréankten Alten“, sondern er prasentiert sich, seiner Aufgabe bei Hof gerecht
werdend, als Berater des Konigs, der von seiner konservativen Grundhaltung her das
Verhalten der Titelfigur als eine Art ,Matzchen* auffalt und zugleich betont, solches
Verhalten sei in Venedig ganzlich unmdéglich. Unverhohlen beschimpft er im Diwan die
Prinzessin: ,[...] no ghe xe idea da nu de sta sorte de creature, gnanca per sogno. [...]",
was ungefahr so viel bedeutet wie ,noch nicht einmal im Schlaf hat man bei uns eine
Vorstellung von derlei Geschopfen® (vgl. 1, 2, S. 241). Am Ende desselben Auftritts
benutzt er vor dem Kaiser gar den Ausdruck ,cagna“, zu deutsch ,Schlange* (vgl. S.
242) fur sie, was unwidersprochen und ungerigt bleibt. Sekretar Pantalone vertritt
ostentativ sein alt hergebrachtes Weltbild, das sinngemafl} so wiedergegeben werden

717 SchlieBlich ,[erfillen] die Masken [...] erst in der Wiederholung ganz ihre Funktion. Denn sie sind nicht
nur Stitze des improvisierten Spiels, sondern auch Mittel der leichtesten Verstandigung mit dem
Publikum. Sie setzen die stillschweigende Ubereinkunft voraus, bereits bekannt zu sein, das Verlangen,
nicht nur gesehen, sondern wiedergesehen zu werden. [...][Sie] rufen [...]bei ihrem Erscheinen sofort die
Vorstellung ihres ganzen Charakters hervor und ersparen alle weitlaufige Information[.]“, vgl. Hinck,
Lustspiel, S. 16; vgl. zudem Schnakenburg, S. 378; Max Kommerell betont in seinem so euphorischen wie
elegischen, so kurzen wie einflul3reichen Essay ,Betrachtung Uber die Commedia dell’arte” den ,Zauber
des Augenblicks”, die ,[lebendige] Dichtung des Augenblicks®, die ,Gnaden des Augenblicks" als
konstitutives Element und Erkennungsmerkma, vgl. S. 41, S. 43, S. 46.

718 Vgl. Feldmann, S. 72-78, hier S. 72.

205



kann: In Gozzis Venedig’® ist die Welt noch in Ordnung, da heiraten und lieben die

Frauen, wie sie gefalligst sollen, die Manner, bekommen Kinder, widersetzen sich nicht,
ordnen sich unter etc. So hat es zu bleiben. Die komische Wirkung der Figur ergibt sich
aus der unverblimten Direktheit, mit der er seine Meinung kundtut, er Gbernimmt die
Rolle des distanzschaffenden Desillusioneurs und Kommentators, der immer wieder
hervorhebt, mit was fir ungewdhnlichen Gegebenheiten es alle Beteiligten, von den
Figuren bis zu den Zuschauern, hier zu tun haben.

Etwas anders verhdlt es sich bei dem zweiten Alten, Tartaglia. Vergegenwartigt man
sich, dal dieser den Posten des Grol3kanzlers, eine besonders stark auf 6ffentliche
Wirkung angelegte Tatigkeit, versieht, dann kann die komische Wirkung kaum
ausbleiben. Eigentlich ist er derjenige, welcher vorausschauend, weitsichtig handeln,
beraten, der Respekt, Autoritdt ausstrahlen sollte. Stattdessen stottert er und sieht
schlecht. So in Szene Il, 3 (S. 246): Als er Calaf davon abhalten will, sich zu bewerben,
verfallt er ins Stottern, kann nicht mehr bindig sprechen. Was ihn von Pantalone
zusatzlich unterscheidet, ist, dafl3 er seinen Standpunkt nicht unverhohlen, sondern laut
Regieanweisung a parte, parabatisch aufRert: Er stuft die Prinzessin als ,porchetta®,
Schweinchen ein (I, 2, S. 242).”?° In Szene Il, 5 muB er das ,Mandat*, das die Regeln
fur die Ratselbefragung akribisch festlegt, vorlesen, eine Aktion, die wohl komisch
verlaufen dirfte. Entgegen der von friher gewohnten Konstellation arbeiten die beiden
hoheren Beamten nicht gegeneinander, sondern sind allem Anschein nach
freundschaftlich verbunden. Deutlich wird dies in Szene Il, 5, nachdem Calaf gerade das
erste Ratsel gelést hat (S. 253-256).Von der legendaren Rivalitat der vecchi
untereinander ist nichts mehr zu spliren. An einem Strang ziehen sie gleichfalls in
Szene lll,4, als sie Calaf unter Aufbietung einiger Finessen sein Namensgeheimnis
entlocken wollen (S. 269ff.). Selbstverstandlich gelingt es ihnen nicht. In Szene 1V, 4
haben die beiden lediglich die hauptsachlich an ihnen interessierende kommentierende
Funktion auszufillen, die ganz auf ihre Stellung bei Hof ausgerichtet ist. Seinem bisher
an den Tag gelegten Verhalten entsprechend, zeigt sich Pantalone direkter,
respektloser, undiplomatischer als Tartaglia. Die Kommentierungs- und
Distanzierungsfunktion steht ebenfalls in Szene V, 2 im Vordergrund:

Pantalone: Sangue de donna checa, che la ne I'ha fatta in barba, Cancellier!

Tartaglia: Oh Berginguzino! questa cosa mi passa l'anima. (V, 2, S. 314) 2l

719 Vgl. dazu die aufschluBreichen Erlauterungen bei Haase, S. 16ff..

720 Vgl. auch Szene V,1, S. 311, als Tartaglia ebenfalls beiseite meint: ,L’averei sculacciata.”, was so
viel heif3t wie ,Ich héatte ihr den Hintern voll schlagen kénnen.*

721 Das bedeutet so viel wie: Pantalon: ,Beim Blut der Donna Checa, laf3t Euch den Bart auszwicken,
Kanzler!* , worauf Tartaglia entgegnet: ,Oh Berginguzin! Diese Sache laRt mich den Verstand verlieren.”,
vgl. auch Werthes, V, 2, Z. 2018-2020, S. 127.

206



- so lauten die entsetzten AuRerungen von Sekretar und GroRkanzler, als die ungeliebte
Prinzessin sie an der Nase herumgefuhrt hat, indem sie doch hinter Calafs Identitat
gekommen ist.”?* In keiner einzigen Szene des gesamten Stiickes finden die vier
Maskentypen zusammen, was fur ein ,Konzentrationsstlick” geradezu undenkbar ware,
weshalb jetzt Truffaldino und Brighella separat betrachtet werden.

Ihren einzigen gemeinsamen Auftritt haben die Dienertypen in Szene Il, 1 bei den
Aufraumungsarbeiten im Diwan.”?® Lange dauert es nicht, bis sie in einen Streit
verwickelt sind. ,Schmarotzer® Truffaldino freut sich diebisch auf die erneut zu
erwartende Belohnung, die er bei der nachsten Hinrichtung seitens der von ihm
verehrten Prinzessin erhalten wird.”** Das ruft die deutliche MiRbilligung Brighellas auf
den Plan. Wahrend Truffaldino als einziger Turandots Einstellung zur Ehe teilt und ihre
dagegen getroffenen ,VorsichtsmaRnahmen* billigt, bringt Brighella nicht im geringsten
Verstandnis hierfir auf. lhren daraus resultierenden Disput fihren sie in der fur sie
Ublichen derb-obszdénen Sprache. Bald gelangen sie zu so delikaten Themen wie
eheliche bzw. uneheliche Geburt oder Kastratentum, also sie selbst betreffende
Lebensentwirfe. Das steht im direkten Zusammenhang mit dem Hang der commedia
dell’arte zum Anzuglichen. Gozzi betonte gerne, er sei daran interessiert, dem Publikum
ein ,divertimento innocente“ mit einer ,sana morale* zu bieten. Doch so ,unschuldig”
sind seine Anspielungen, wie an Szene Il,1 leicht zu erkennen ist, nicht. Theile weist ihm
mit Blick auf die genannte Szene ,trivialliterarische[...] Manier* nach, mit der der
moralbeflissene Gozzi ,[...][den] erotischen Phantasien [der Zuschauer] freien Lauf*
lasse.”®® Das Vergniigen ist demnach nicht immer so ,unschuldig®, sondern - zumindest
manchmal - sogar eher primitiv, auf jeden Fall aber oberflachlich, unernst. Wichtig bei
der Szene ist vor allem, dal3 nur die Dialoginhalte skizziert sind, einen festgelegten Text
gibt es nicht, sondern es besteht die Mdglichkeit fir eigene Improvisationen der

722 Die Masken in der Komddie, hier exakter: in der Tragikomddie bilden somit das Pendant des Chores
in der Tragodie, also in der ,Braut von Messina*“, vgl. hierzu etwa die Vorrede ,Uber den Gebrauch des
Chors in der Tragddie“, Fricke/Gopfert, Bd. Il, S. 815-823, besonders S. 819 respektive S. 821: ,[...] Der
Chor leistet daher dem neuen Tragiker noch weit wesentlichere Dienste, als dem alten Dichter, eben
deswegen, weil er die moderne gemeine Welt in die alte poetische verwandelt [...] Der Chor ist selbst kein
Individuum, sondern ein allgemeiner Begriff, aber dieser allgemeine Begriff reprasentiert sich durch eine
sinnliche méchtige Masse, welche durch ihre ausfillende Gegenwart den Sinnen imponiert. Der Chor
verlaflit den engen Kreis der Handlung, um sich tber Vergangenes und Kunftiges, Uber ferne Zeiten und
Volker, Uber das Menschliche Uberhaupt zu verbreiten, um die groRen Resultate des Lebens zu ziehen
und die Lehren der Weisheit auszusprechen. [...] Der Chor reinigt also das tragische Gedicht, indem er die
Reflexion von der Handlung absondert [...].“ [Kursive Hervorhebungen der Verf.]

723Vgl. Unfer-Lukoschik, S. 82, die auf die raffinierte Ungewohnlichkeit hinweist, mit der hier ein
Szenenwechsel vor den Augen der Zuschauer stattfinde.

724Vgl. Dorer, Edmund: Carlo Gozzi und sein Theater. In: Ders.: Nachgelassene Schriften. Hg. von Adolf
Friedrich Graf von Schack. Zweiter Band. - Dresden 1893, S. 63-79, hier S. 67.

725 Vgl. Theile, ,Bella cosa..., hier S.281ff..

207



Schauspieler. Erkennen laf3t sich dies leicht am ,ec.” (vgl. 11,1, S. 239). Die ubrigen
Szenen zeigen die Zanni in Interaktionen mit den anderen dramatis personae.

In Szene lll, 4 trifft Brighella, neben den zusatzlich anwesenden Soldaten, Barach und
Calaf, Pantalone und Tartaglia. Sein Redeanteil ist relativ gering, doch sein hdchst
angespanntes Verhéaltnis zu den beiden Alten kommt eindeutig zum Vorschein. Er zeigt
sich wenig gewillt, sich von ihnen belehren zu lassen. Im weiteren Verlauf des Stickes
versieht er die Aufgabe, den adeligen Bewerber wahrend der Nacht zu bewachen.
Prompt beklagt er um ,nove ore“, zur neunten Stunde (IV, 5, S. 290), er sei mude und
fragt an, ob sich ,Altezza“ nicht schlafen legen wolle. Genau wie gegenuber den Vecchi
hat seine Unterwurfigkeit Grenzen. Amuisant wird es, als Brighella den Prinzen bittet, bei
»<qualche fantasma*“, bei irgendwelchen Erscheinungen, vorsichtig zu sein. Gleichzeitig
wirbt er fur Verstandnis fur die mi3liche Lage der Untergebenen generell - und damit
auch fur sich selbst -, da sie beim Kaiser und seiner Tochter gewissermal3en zwischen
zwei Stuhlen salZen und nicht wiRten, wessen Befehlen sie gehorchen sollten. Nach der
Warnung zieht er sich schlau zuriick, um sich aus allem herauszuhalten. Am né&chsten
Morgen (1V,10) holt Brighella Calaf ab, um ihn pflichtgem&R zum Diwan zu geleiten.
Anders als Truffaldino erhalt Brighella also keine Gelegenheit, sich in einem komischen
Solo-Intermezzo herauszustellen. Der Aufseher der Verschnittenen trifft als eine der von
Brighella angekiindigten ,Erscheinungen® in Szene IV, 8 auf den endlich schlafenden
Tartarenprinzen. In der Absicht, Calaf im Unterbewul3tsein den Namen zu entlocken,
legt er diesem eine Mandragorawurzel unter die Nase und wartet im Hintergrund, allerlei
Jlazzi ridicoli, lacherliche Figuren machend (IV, 8, S. 298), ab. In seiner nicht
anrihrend-sympathischen, sondern eher dumpf-gefahrlichen Art glaubt er allen Ernstes,
damit hinter das Geheimnis des Traumenden gelangen zu kénnen. Truffaldino hat
dabei, genau wie in Szene IlI,1 seinen eigenen Vorteil, Geld, im Auge. Es geht demnach
bei Gozzi nicht mehr um harmlose Begierden wie Hunger. Charakterlich hat er sich
somit weit vom Ursprung entfernt, |a3t er doch die von seinem Typ gewohnte
Gutmautigkeit eindeutig vermissen.

Was die skizzierte Ausgestaltung der Szene betrifft, halt sich Gozzi an die frihere
Vorgehensweise, dem Schauspieler freie Hand zu lassen. Als Intermezzo angelegt, hat
die Szene keine Auswirkung auf den weiteren Gang der Handlung. Insgeamt betrachtet
ist die Szene wohl - abhangig vom Vermogen des Darstellers - die komischste des
Stucks. Als letzter zu beachtender Truffaldino-Auftritt bleibt die Szene 111,7. Weit brutaler
als er es mufdte, nimmt er Schirina, Barach und den vertriebenen Konig Timur fest. Er
zeigt nichts vom liebenswert-unbekiimmerten Diener, der zu erwarten ware, vielmehr
hat seine Ignoranz eine bedrohliche Komponente. Der exakte Wortlaut bleibt wiederum
dem Darsteller Uberlassen, wéhrend Brighellas Text in denjenigen Szenen, in denen er
mit anderen Figuren als Truffaldino zusammentraf, ausgefihrt ist (vgl. 11,7, S. 276f.).

208



Wenn man den Handlungsanteil der vier Maskentypen im Ganzen beurteilt, a3t sich
klar feststellen, dal3 sie lediglich Nebenfiguren sind, ihre spezielle Anwesenheit
eigentlich gar nicht vonnéten wére. Man kénnte sie durch nicht typisierte Nebenfiguren
ersetzen.”?® Gozzi weist diesen Figuren damit einen begrenzten Stellenwert zu. Mit der
Zuruckdrangung der Masken gingen teilweise auch Charakterverdnderungen einher.
Eine gute Figur macht einzig noch Pantalone. Bei ihm insbesondere muf3 dafir Absicht
supponiert werden. Tartaglia verhalt sich im wesentlichen wie man es erwarten kann,
Truffaldino fallt charakterlich stark ab. Brighella, sonst zustandig fur die Entwicklung der
Intrige, hat jetzt den kleinsten Anteil am Geschehen. Der so erzielte Verfremdungseffekt
machte wohl den besonderen Reiz, den uUberwéltigenden Erfolg, den alle fiabe beim
Theaterpublikum verbuchen konnten, mit aus. Von dem, was beim Stichwort ,commedia
dell'arte” erwartet werden konnte, war Gozzi jedoch bereits weit entfernt.”?’

Fur die Komik sind die Masken naturlich nicht alleine zustandig. Auf der Ebene des
niederen Personals werden sie erganzt durch die Sklavin Zelima und ihre geschwatzige
Mutter Schirina, sowie durch die acht Doktoren des Diwans, die an den friheren
zweiten, den gelehrten vecchio erinnern, da sie nur wegen ihrer nicht unter Beweis
gestellten Intelligenz als wissenschaftliche Gutachter eingesetzt werden und zu allen
von Calaf gegebenen Antworten einférmig-tberrascht applaudieren dirfen.

Auffallend komisch ist die Tatsache, dal3 sich die Untergebenen samtlich in einer etwas
hypertrophen, putativ chinesischen Weise vor dem Kaiser und seiner Tochter
Lhiederwerfen”, um dergestalt ihre unaussprechliche Ehrfurcht auszudriicken. Die in
Venedig fremden Umgangsformen werden auf relativ platte Art ins Lacherliche gezogen
(val. 11, 4, S. 247f.). Ein gut recherchiertes Chinabild soll kaum geboten werden, es geht
einzig und allein darum, Uber das Fremde zu lachen. Erkenntlich ist dies u. a. am
zwischen Altoum und seinen Beratern besprochenen, wenig effektiven Opferritual flr
.Himmel“, ,Sonne" und ,Mond.” Was Gozzi erreichen will, ist der grundsatzliche Effekt
einer entrickten, komisch-bizarren Atmosphare. Diese Komik ist leicht verstandlich,
nicht zuletzt durch die ,Polemik und Zeitkritik“, die ,satirisch und verspielt® zugleich
erscheint.”®

726Diese Einschatzung deckt sich mit Feldmann, S. 55; siehe zudem Unfer-Lukoschik, S. 82 - sie weist
auf das Vorwort Gozzis hin, in dem er betont, er wolle die Masken lediglich ,unterstiitzen“(vgl. ebenda);
Hinck, S. 59.

727Fur diese Schluf3folgerung spricht auch, dal} Stackelberg Gozzi im Zusammenhang mit commedia
dell’arte und dem Harlekin nicht mehr erwahnt, sondern bei Goldoni seine Untersuchung beschlief3t, vgl.
Stackelberg, Jirgen von: Metamorphosen des Harlekin. Zur Geschichte einer Buhnenfigur. - Miinchen
1996.

728Vgl. Prang, S. 129f.; Sehr groRe Sorgfalt verwendet Gozzi auf seine umfangreichen
Regieanweisungen, so zu Beginn des zweiten Auftritts des zweiten Aktes (S. 242f.), als das
Staatsoberhaupt und sein Gefolge mit einem umsténdlichen Zeremoniell einlaufen. Gozzis Szene 11,4, die
den Einzug der Thronfolgerin erldutert, besteht gar nur aus Regieanweisung. Genauestens wird
aufgelistet, wer nach welchen Handlungen welchen Platz einnimmt. Die beabsichtigte komische Wirkung
ist offensichtlich.

209



Natdrlich werfen die comici dell’arte auch von Anfang an ein komisches Licht auf den
Kaiser, dem sie in leitenden Positionen dienen. In der zweiten Szene des zweiten Aktes
tritt Altoum zum ersten Mal, von seinem Grof3kanzler und seinem Minister (ohne
genauer definierten Geschaftsbereich) begleitet, auf. Nach dem aufwendigen, wegen
der raumlichen und zeitichen Distanz seltsam unernst erscheinenden
Einzugszeremoniell erdffnet der Khan seine Rede mit folgender Frage: ,Und wie lang,
meine Getreue, soll ich diesen Jammer zu tragen haben?* Sofort ist klar, daf3 sich diese
Frage auf die Informationen Uber seine Tochter bezieht. Es fallt bei der weiteren Rede,
die mit einem traurigen ,[...] niemand gibt mir Rat in meinem Ungluck [...]* schlief3t, auf,
dal3 er mindestens ebenso sehr seine eigenen ,Tranen” bedauert wie die eigentlichen,
starker betroffenen Opfer (vgl. Werthes, II, 2, Z. 424f. und Z. 433).”%° Ein Kaiser, der
sich selbst mit einem Hang zu Larmoyanz ins Geschehen einflihrt, ruft augenblicklich
eine komische Wirkung hervor. Diese unterscheidet sich jedoch durch die pathetische
Weise, in der sie vorgebracht wird, fundamental von der Komik der Masken sowie der
oben genannten anderen komischen Figuren. Anschlie3end holt er Informationen tber
den unerwartet erschienenen Bewerber ein (vgl. Werthes, Il, 2, Z. 453f.). Von
Grol3kanzler Tartaglia erhalt er keine staatsmannisch-objektive, sondern eine familiar-
subjektive Auskunft Uber den Kandidaten. Der ,fabelhafte Kaiser von China“ tritt
keinesfalls als souveraner, tatkraftiger Herrscher, der voller Elan sein gro3es machtiges
Reich lenkt, auf, sondern vermittelt den Eindruck eines zdégerlichen, unsicheren
Staatsoberhauptes. Dies bestatigt sich in der folgenden Szene, als Calaf zu den Vorigen
sté3t. Von der angekindigten ,schone[n] Figur® Calafs beeindruckt, ist sein Mitgefuhl
sogleich gewonnen. Ohne groReren Widerstand a3t Altoum sich auf die untbliche Bitte
des jungen Mannes ein, seinen Namen nicht preisgeben zu missen. Das zeugt
wiederum kaum von besonderer Durchsetzungskraft. Im nachsten Moment bietet er
dem Prinzen an, ,Mitgehdlf im Reich* (Werthes, Il, 3, Z. 521, vgl. Gozzi, Il, 3, S. 244) zu
werden, falls er sich entschliel3en kdnne, die Bewerbung zurtickzuziehen, und ,weint"
(val. 1, 3, S. 245) sogar bei der ersten Begegnung mit einem sympathischen
Unbekannten. Danach ist der Kaiser zunéachst unfahig, weiter zu sprechen; er tUberlaft
dem Minister und dem Grof3kanzler die weitere Unterredung. Diese richten bekanntlich
ebenso wenig aus, was den Chinesen dazu veranlal3t, dem unbekannten Prinzen das
Folgende vorzuwerfen: ,[...] abbi la morte, ed abbi / La mia disperazion. [...]* (Il, 3, S.
247). Werthes Ubersetzt diese Stelle mit den Worten ,[...] hab meinen Tod und meine
Verzweiflung.[...]* (Werthes, Il, 3, Z. 582ff.) wenig zuverlassig, denn immerhin macht es
einen bedeutenden Unterschied, ob es um den Tod Calafs (Gozzi) oder um den Tod

729 Die Werthes-Ubersetzung deckt sich an dieser Stelle inhaltlich vollkommen mit dem Gozzi-Text, vgl.
Szene I1,2, S. 240; sie wurde gewahlt, da Guthke, Geschichte und Poetik, S. 99 diesen Charakterzug bei
dem chinesischen Kaiser an anderer Stelle ebenfalls bemerkt, allerdings - und dies stimmt so nicht - erst
bei Schiller.

210



des Kaisers (Werthes) geht. Dem Kaiser geht es um das Beenden der von ihm selbst
zugestandenen Verzweiflung. Er fuhlt sich zwingend an das mit Confuzius-Schwur
versehene ,Edikt“ (vgl. Werthes, I, 2, Z. 430f.), welches das Bewerbungsverfahren
genau determiniert, gebunden. Abhilfe muf3 und kann daher nur von auf3en kommen: Er
ist ein schwacher Kaiser, dazu ein schwacher Vater, gutmitig und voller Selbstmitleid,
was ihn zusatzlich davor schutzt, sich selbst Vorwirfe machen zu missen, vielleicht zu
wenig getan zu haben. Im Stick wirkt er Uber weite Strecken ohne Einflul3 auf das
Geschehen. Wie andere Herrscherfiguren Gozzis halt er ,[...] die reale politische Macht
nicht in Handen®, handelt vielmehr ,[...Jin wirklichkeitsfernen Bereichen und mit
Unterstiitzung okkulter Machte.“*® DaR er sich seltsam-komische Berater fir die
Fuhrung seines lberaus grol3 und machtig scheinenden Reiches aussucht und es nicht
vermag, seine einzige Tochter zur Rason zu bringen, wirft kein gutes Licht auf ihn.
Anders verhalt es sich mit dem anderen im Stiick auftretenden (wenn auch zur Zeit auf
der Flucht befindlichen) Staatsoberhaupt: Timur, Calafs Vater. Bei seinem ersten Auftritt
zeigt er sich laut der Didaskalien (vgl. Ill, 5, S. 272) als ,un vecchio tremante®, als
zitternder, verdngstigter alter Mann, der zudem in ganz armlicher, zerschundener
Kleidung steckt. Zwar trifft er in der betreffenden Szene auf den ihm gut bekannten
Barach, doch selbst dieser ist nicht imstande, seine Verstortheit zu beschwichtigen,
kommen doch dem entmachteten Konig im Verlauf des Gespraches Tréanen, die nicht
mehr versiegen wollen.Vor Verzweiflung taub und blind, scheint Elmazes Gatte
versucht, die eindringlichen Warnungen, unter keinerlei Umstanden seinen eigenen
Namen oder den des Sohnes preiszugeben - so vor allem in Szene 1V, 1 als Turandot
an ihrem absoluten Tiefpunkt angelangt ist - in den Wind schlagen zu wollen. Der
alleinige Grund fir diese Reaktion des alten Mannes scheint buchstablich
Lebensmudigkeit.

Beide Vaterfiguren erscheinen damit schwach, allerdings aus diametral
entgegengesetzten Grinden. Altoum fehlt schlicht die Fahigkeit zur konsequenten
Amtsfihrung, Timur mangelt es nach etlichen schwerwiegenden Rulckschlagen an
Mdglichkeiten, nach eigenem Ermessen zu handeln, worauf er fatalistisch reagiert. Der
letztere verdient Mitleid, da er seine Lage nicht selbst verschuldet. Der amtierende
Kaiser verdient es dagegen nicht, schliel3lich hat er den Zeitpunkt, der Tochter Grenzen
aufzuzeigen, verpaldt. Seine einzige positiv zu bewertende Handlung unternimmt er in
Szene 1V, 4, bezeichnenderweise nach dem Eintreffen eines Briefes, einem Anstol3 von
aul3en also, der ihm auf einmal wieder Handlungsmaoglichkeiten einraumt. Immerhin gibt
er sich jetzt Mluhe, mittels seines Vorschlages Turandot ihr Gesicht wahren zu lassen
und gleichzeitig Staatsinteressen zu verfolgen (vgl. 1V, 4, S, 286-289), ausgewogen

730 Vgl. Theile, ,Bella cosa...“, S. 277f..

211



Milde und Harte einzusetzen. Sein gut gemeintes Vorhaben scheitert aber an der
Verbohrtheit und Sturheit der Prinzessin.

Die Titelfigur scheint das Ergebnis der miRgliickten Erziehung ihres Vaters.”* Die junge
Frau bildet sich ein, sie allein besitze Weisheit und Verstand. Daraus leitet sie ab, kein
Mann auf der Welt kdnne es mit ihr aufnehmen. Sie selbst fuhrt sich mit kiihnen Worten
und hohem Selbstwertgefiihl in das Geschehen ein (vgl. II, 5, S. 248f.). Sofort ist klar,
dal3 sie nicht vor hat, sich zu unterwerfen. Um dem fir sie so lastigen, permanent
wiederkehrenden Heiratspostulat, mit dem alle in ihrer Umgebung an sie herantreten,
sicher zu entgehen, hat sie den so teuflischen wie bisher effektiven Plan ersonnen.
Selbst wenn die Prinzessin nicht damit gerechnet haben sollte, daf? sich angesichts
solcher erbarmungslos hoher Hirden dennoch Interessierte einfanden, demonstriert sie
angesichts der zwar nicht genau bestimmten, aber zweifellos grof3en Anzahl der
bisherigen Opfer eine skrupellose Kélte, andernfalls hatte sie ihre Verfahrensweise
spatestens nachdem der Erste zu Tode gekommen war, geandert. Es stellt sich die
Frage, ob fur Turandot, die sich an Konventionen so wenig gebunden fuhlt, nicht eine
Madglichkeit besteht, den Vater durch eine geschickte Intrige respektive Inszenierung zu
einer weiteren Gesetzesinitiative, welche mildere Strafen vorsieht, zu bewegen.
Angesichts ihrer Rigorositat fallt es sehr schwer, nachzuvollziehen, warum Feldmann -
noch dazu ohne genauere Angabe einer Textstelle - zu dem Schlul3 gelangt, die
Titelfigur bilde sinngemafld eine Ausnahme innerhalb der fiabe, da sie ,jedenfalls
ansatzweise ,vermenschlicht™ werde, denn Schiller habe ,nicht zufallig [...] gerade diese
[...] bearbeitet.“’** Dies schlieRt eine mégliche SchluRfolgerung ein, die darauf
hinauslaufen kdnnte, es sei menschlich, fir sein Handeln keinen Grund zu haben. Diese
Interpretation ist doch eher kontingent als am Text belegbar.

Im Unterschied zu Feldmann interpretiert Unfer-Lukoschik das Stick aus christlich-
religiosem Blickwinkel. In ihre Auslegung streut sie wiederholt Bibelzitate und -verweise
ein. Sie geht sogar so weit, Turandot ,[...] als Drama des menschlichen Verstandes und
seiner Auflehnung gegen seinen Schopfer zu verstehen®, in welchem ,[...] eine Gott
vergessende und hochmiitige Stinderin - die Prinzessin Turandot - die ihr vom Himmel
verliehenen geistigen Gaben in Verachtung ihres Schopfers und deshalb zum
Verderben ihrer Mitmenschen mil3braucht, [...].“ Deutlich davon abgegrenzt sieht sie -
wie nahezu alle Interpreten in seltener, darum umso bemerkenswerterer
Ubereinstimmung - Prinz Calaf als eine Lichtgestalt, ,ein[en] Held[en] von

731 Auffallender- und bezeichnenderweise fehlt Turandots Mutter, so daf3, mit anderen Vorzeichen, wie
bei Egmonts Klarchen eine inkomplette Familie fir Turandots Ubersteigertes Selbstbild mit verantwortlich
sein konnte, zumal ihre Mutterlosigkeit sich durch die gesamte Stoffgeschichte der ,Turandot"
zuriickverfolgen laft.

732 Vgl. Feldmann, S. 55.

212



auBergewohnlicher moralischer GroRe.“”® Tatsachlich bleibt Timurs Sohn, von Barach
abgesehen, wahrend des gesamten Stiickes der einzige, der sich vorbildlich benimmt
und somit der Sympathietrager. Selbst wenn man dem harten Urteil Unfer-Lukoschiks,
das nicht weit von der Unterstellung der Blasphemie entfernt ist, uneingeschrankt nicht
beipflichten mdchte, wird hier doch etwas Richtiges hervorgehoben: eine eklatante
Charakterschwache der weiblichen Hauptfigur, die zwar sicherlich ,menschlich®, aber
keineswegs positiv und hervorhebenswert scheint. Zu Beginn der Szene 11,5 stellt sich
Turandot als selbstsichere Person dar. Das tauscht. Mit der Souveranitat ist es vorbei,
als Prinz Calaf die beiden ersten Réatsel geltst hat. Bei dem dritten Rétsel setzt sie,
wutend geworden (vgl. Regieanweisung II, 5, S. 255), ihre sprichwortliche Schonheit
und nicht ihren angeblich Uberragenden Verstand ein, um ihr Gegeniber aus der
Fassung zu bringen. Er zeigt sich jedoch auch unter Strel3 in der Lage, mit dem Ldsen
des letzten Ratsels die Todesstrafe abzuwenden. Nach dem Ratsel von der Sonne (S.
253) und demjenigen vom Jahr (S. 254) bewadltigt er auch das weit hergeholte vom
adriatischen Lowen (S. 256), der normalerweise nicht im fernen Peking, sondern auf der
Piazza San Marco in Gozzis Heimatstadt zu bewundern ist.

Damit verliert Turandot binnen kirzester Zeit ihre herausragende Position. Sie straubt
sich gegen die Erkenntnis der eigenen Fehlbarkeit und benutzt im weiteren Verlauf
Mittel, die keineswegs gesetzlich vorgesehen oder moralisch einwandfrei scheinen:
Zelima und Adelma werden mobilisiert (vgl. Szene Ill, 2), um die drohende Blamage
abzuwenden. Geld und Schmuck (vgl. Ill, 2, S. 266) bietet sie auf, um méglicherweise
»Assan“ durch Bestechung zum gewiinschten Gestandnis zu bewegen, nachdem sie
zuvor mit der Forderung nach drei neuen Ratseln, die das Gesetz Uberhaupt nicht
vorsieht, am gesamten Staatsapparat gescheitert ist. Ihre Aktionen missen ab jetzt auf
den Schein des Legalen verzichten. Sie zeigt sich verunsichert, sieht sich einmal vor
dem grofRten Triumph (so in Szene IV, 3, S. 284), einmal vor der bittersten, weil ersten
Niederlage ihres Lebens (in Szene lll, 2, S. 262f.). Um den schweren Fehler, mit dem
sie sich in diese Situation hineinmandvriert hat, zu kompensieren, droht sie Barach und
Timur sogar mit Folter und Tod, falls die beiden keine Bereitschaft signalisieren, auf ihr
,grozugiges” Angebot einzugehen (vgl. bes. IV,1, S. 278 und S. 282). Die Oberhand
behalt Gber groRe Strecken ihr Egoismus und ihr Hochmut. Erst im allerletzten Moment
schreckt sie vor der Ermordung Timurs und seines friheren Bediensteten zurtick (vgl. S.
284) - insgesamt deutet nichts auf ein Einlenken der kaprizidsen Prinzessin hin.”*

733 Vgl. Unfer-Lukoschik, S. 83; anders sieht es lediglich Schilling, Silke: Relikte des Matriarchats? Zu
einigen ,marchenhaften' Strukturen in Schillers ,Turandot*. In: Der frauwen buoch. Versuche einer
feministischen Medidvistik. Hg. von Ingrid Bennewitz. - GOppingen 1989. (= GOppinger Arbeiten zur
Germanistik Nr. 517), S. 373-397, hier S. 388, die dem Tartaren ,List* unterstellt, wofir es im Text
keinerlei Anzeichen gibt, weshalb man Schillings Deutung klar ausschlieRen kann.

734 Vgl. dazu auch Unfer-Lukoschik, S. 95.

213



Dabei zeigt sie sich gegentiber dem attraktiven Unbekannten von Anfang an nicht
gleichgdltig (vgl. 1I, 5, S. 249). Immerhin empfindet sie sofort ,pieta“ mit ihm. Seine
Schonheit, die in der gerade genannten Szene, dem etwas frihen ersten H6hepunkt,
unter Beweis gestellte Intelligenz sowie sein selbstverantwortliches Handeln nach
moralischen Prinzipien modgen aus Zuschauersicht diese positive Geflhlsregung
unterstitzen. Fast hat man einen Moment lang den Eindruck, ihr Mitleid kdnne ein
unproblematisches Ende herbeifiihren, doch dieser verflichtigt sich schnell. Calaf sieht
sich einer beinahe unmdoglichen Aufgabe gegeniber: ,Morte pretendo, o Turandotte in
sposa.” - so lautet sein Motto, mit dem er seinen Einsatz treffend benennt (vgl. z. B. Il, 3,
S. 246f.). Uber die Konsequenzen ist er sich folglich véllig im klaren. Ein fester Glaube
an sich selbst und die Mdglichkeit, die Dinge in die eigene Hand zu nehmen, treibt ihn
an. Seine Entschlossenheit gibt ihm die nétige Kraft, um das schier Unmdogliche, die
Losung der Ratsel, zu vollbringen. Turandot fihlt sich nun gedemitigt von jemandem,
fur den sie zuvor ,Mitleid® empfand. Sie weigert sich hartnackig, die sich jetzt
zwangslaufig ergebenden Konsequenzen zu akzeptieren:“[...] Non speri/Costui d’esser
mio sposo. [...]" (vgl. Il, 5, S. 257). Den Gedanken, ihn zu heiraten, weist sie nach wie
vor weit von sich. Doch es kommt noch schlimmer fur sie: Weil es dem Tartarenprinzen
zu unwurdig erscheint, Turandot gegen den Willen zur Erfillung des Gesetzes zu
zwingen, stellt er der Uneinsichtigen seinerseits eine Aufgabe.”®

Zum einen demonstriert Calaf hiermit Grof3zligigkeit, indem er nicht auf seine Rechte
pocht, zum anderen bringt er sich dadurch in eine neue intrikate Lage, die Haase
treffend wie folgt zusammenfaldt: ,[...] [E]r [gemeint: der Prinz, Anm. der Verf.] glaubt,
dall Turandot das Rétsel seines Namens nicht I16sen kann. Dadurch aber kann er sie
nicht gewinnen, sondern ihren Widerwillen nur starken. [...]“736 Weder Calafs
Grol3zligigkeit noch die Aussicht auf eine mégliche weitere Demitigung kdnnen bei der
sturen Turandot ein Einlenken bewirken. Ein Kompromif3 liegt weit aul3er Reichweite
und so ist, aufgrund der eng begrenzten Méglichkeiten, die sich dem Dichter von Seiten
des Stoffes bieten, mit einer mihsamen, wenn nicht gewaltsam herbeigefihrten
Entscheidung zu rechnen.

Was er tun konnte, hat Calaf getan. Da die chinesische Prinzessin bis zum nachsten
Tag Bedenkzeit hat (vgl. Il, 5, S. 259), wird er nach der von ihm gestellten Aufgabe in
ruhige Gemacher gebracht. Nachdem er diese bezogen hat, trifft er im koniglichen Saal
(Szene lll, 3) mit Barach zusammen. In der daran anschlielenden Szene wird der Gast
mehr als unsanft von Brighella aufgefordert, auf die ihm zugewiesenen Zimmer
zurlckzukehren. Damit nicht genug, nehmen ihn die Brighella unterstellten Soldaten in

735 Nebenbei bemerkt handelt es sich bei diesen Ratseln um zweierlei Fragetypen: Turandot stellt
Verstandnisfragen, Calaf kontert mit einer reinen Wissensfrage, bei der mit Kombinationsvermégen nichts
auszurichten ist.

736 Vgl. Haase, S. 72.

214



ihre Mitte, um ihn sicher an die gewlnschte Stelle zu bringen. Er kann bis zur
Schlu3szene, in welcher er Handlungsmaoglichkeiten zurlick erhélt, nichts mehr selbst
entscheiden. Die auferlegte Passivitat scheint ein wesentlicher Grund fur seine deutlich
blassere Wirkung wéhrend des dritten und vierten Aktes zu sein. In der Tat tritt er
Adelma bei deren nachtlichem Besuch (Szene IV, 9) sehr verunsichert entgegen,
obwohl er zuvor Schirina (Szene IV, 6) und Zelima (Szene 1V, 7) mit ihren leicht zu
durchschauenden Tauschungsmandvern erfolgreich in die Schranken verwiesen hat.
Allerdings steht ihm mit Adelma eine Gegnerin anderer Glte gegenuber. Nach
funfjahriger Gefangenschatft (vgl. Szene IV, 9, S. 299) steht die ,donna infelice* nachts
am Bett desjenigen, von dem sie sich eine Veranderung ihres tristen Lebens erhofft. Sie
geht weit, schliel3lich weil3 sie wie Turandot, was Stolz bedeutet, bittet um Hilfe und um
Liebe, erzahlt die bittere Geschichte ihre Familie, deren einzige Uberlebende sie ist.
Prompt kommen ihr - im Bezug auf das gesamte Stiick mdchte man sagen: wieder
einmal - die Tranen (vgl. die Didaskalien der Szene IV, 9, S. 300). Was an friherer
Stelle ansatzweise zwischen Calaf und Barach angeklungen war, erfahrt der
Leser/Zuschauer von ihr selbst. Sofort hat sie im tartarischen Prinzen ein Anteil
nehmendes Herz gefunden (vgl. IV, 9, S. 301): ,[...] Del gran Cheicobad figlia! Regina!/
In catene! vil serva!“’®*" Aufgrund seines &hnlichen Schicksals fallt dem Prinzen seine
Empathie nicht schwer. Nach Adelmas gesamten, bei Gozzi ausfuhrlich thematisierten
Erlebnissen, ist es nicht verwunderlich, wenn sie sich mittels einer Intrige, genauer einer
Verleumdung, die bei Turandots Charakter durchaus glaubwirdig erscheint, aus dem
unertraglichen Abhangigkeitsverhaltnis zu befreien sucht. Das Verhalten der
Sklavenprinzessin scheint, mit Blick auf ihr Schicksal, somit nicht einfach nur
»=abgrindig”. Ebenso wenig ist sie mit der Bezeichnung ,intrigante Nebenbuhlerin®
ausreichend beschrieben.”® Im Gegensatz zu ihrer Herrin hat sie ein echtes Motiv fir
ihr Handeln. So interpretiert Haase, pathetisch wie treffend, indem er sie als

[...] Figur aus einem Guf3“ versteht, ,[w]lahrend die beiden ersten [gemeint: Turandot und Calaf, Anm. der
Verf.] nicht immer folgerichtig durchgezeichnet sind und ihre Leidenschaften mit einer gewissen
Einformigkeit durch die funf Akte der Fiaba tragen, [...]. Sie [gemeint: Adelma, Anm. der Verf.] ist das
zuriickgesetzte Weib, das echte menschliche Leidenschaft besitzt. Keine au3ergewdhnlichen Motive wie
Verzauberung oder anormaler Mannerhal} bestimmen ihr Handeln. Es ist ihr Herz, ihr gequéltes und

liebendes Herz, das sie zu allen Intrigen befahigt. [...] 739

737 Vgl. dazu Werthes Wiedergabe der betreffenden Stelle: ,Tochter des grof3en Keicobads? Kénigin? In
Ketten? Niedre Magd?“ - aus nicht geklarten Griinden versieht Werthes seine Ubersetzung mit
Fragezeichen anstatt die im Original gesetzten Ausrufungszeichen zu Gbernehmen, vgl. S. 111, Z. 1743f..
738 Vgl. Feldmann, der sich in bezug auf die Marchenvorlage aufRert, S. 70 und Frenzel, Stoffe der
Weltliteratur, S. 805.

739 Vgl. Haase, S. 75ff..

215



Ihr Verhalten ist zwar keineswegs vorbildlich, aber zweifellos verstandlich. Einzig ihr
gegenuber der Vorlage abgewendeter Selbstmord, der am allzu verséhnlichen Ende in
eine Rehabilitierung in Ehren umgewandelt wird (vgl. V, 2, S. 319), entwickelt sich zum
Problem. Dal3 sie sich mit einer derart halbherzigen Entschadigung, die sie ja letzten
Endes in die Einsamkeit treibt, zufriedengibt, wirkt sehr unglaubwirdig. Adelmas
Schicksal verleiht dem Stlick eindeutig eine tragische Dimension, so daf3 schon wegen
dieser Figur Guthkes Urteil nicht zugestimmt werden kann, bei Gozzi gebe es lediglich
eine ernste, aber nicht tragische Handlung.”*°

Alles, was Uber Turandot bekannt ist, &Rt die Annahme zu, dal3 sie kaum so lange
gewartet hatte, bis sie derartige Schritte unternommen hatte. Geschickt bahnte Adelma
sich den Weg bis zu ihrem Erscheinen in Calafs Zimmer: Als sie ihn im Diwan
wiedererkannt hatte, schopfte sie gleich Hoffnung auf Rettung (vgl. Il, 5, S. 249). In
Szene lll, 1 erkennt sie, welche Mdglichkeiten sich nach Turandots Niederlage im Diwan
ergeben. Sie will den Prinzen erobern, es der Chinesin heimzahlen sowie der Sklaverei
entrinnen. Um moglichst effektiv vorgehen zu kdnnen, belauscht sie in der zweiten
Szene des dritten Aktes die Unterredung zwischen Zelima und ihrer Gebieterin. Als sie
in ihrem Versteck genug in Erfahrung gebracht hat, tritt sie zu den beiden. Sofort wendet
sich die gerade Unterlegene hilfesuchend an die Tartarin, die taktisch klug den Anschein
erweckt, als kdme sie zur Unterstiitzung. Von nun an ist es die unterworfene Prinzessin,
die die Plane entwirft, denen Turandot nur noch folgt, ohne selbst Initiativen zu
ergreifen. Turandot richtet sich nach Adelma mit blindem Vertrauen (vgl. lll, 2, S. 267):
,[...], amica, ndiamo./Pur che ‘| stranier non vinca, io fard tutto.“”** In Szene IV,2 ist es
wiederum die als Freundin angesehene Gegnerin, die das Heft in die Hand nimmt,
indem sie in eigener Regie schon die Wachen an Calafs Turen bestochen hat und
Schirina und Zelima Instruktionen erteilt, was kinftig zu tun sei. Bis zu dem Zeitpunkt,
an dem sie den geliebten Unbekannten aus dem Schlaf reif3t, lauft ihre Intrige nach
Plan. Erst hat sie Mutter und Tochter zu den nachtlichen Besuchen angestiftet, dann
setzt sie ihr Wissen um diese Besuche geschickt ein, um ihre Glaubwirdigkeit bei ihrem
Gespréachspartner zu steigern. Anschliel3end insinuiert sie der Prinzessin, sie trage sich
in ihrer mal3losen Wut mit Mordabsichten und sie, Adelma, sei nur hier, um ihn aus
Liebe zu warnen (vgl. IV, 9, S. 303, Werthes 1V, 9, Z. 1789ff.).

740 Vgl. Guthke, Schillers ,Turandot®, S. 90; fairerweise muf3 man darauf hinweisen, dal3 Guthke nicht
allein den Fehler macht, die Adelma-Figur zu Ubersehen, doch andere Interpreten wiederum, allen voran
Haase, setzen sich schon frih, bei Gozzi, mit ihr auseinander; Horn, S. 90 und 94 ist mit Adelma &hnlich
schnell fertig, obwohl er anerkennt, daf sie ,isolirt gedacht” eine interessante Figur werden kdnnte.
741Vgl. Werthes' Ubersetzung, NA, Bd. 14, 3,2, S.66, Z.1028f.: ,[...] Freundin laR uns gehen. Ich willige
zu allem, nur dal® der Fremde nicht gewinne.”

216



Die Mordabsicht ist eine klare Liige, da Turandot an keiner einzigen Textstelle derartige
Absichten auf3ert. Andererseits mul? man zugeben, dal3 der Titelfigur nach ihrem
bisherigen Verhalten solch unberechenbares Handeln zuzutrauen ist. Der Monolog in
Szene IV, 3, in dem sie sich ausmalt, nach einem Sieg im Diwan ware sie endlich die
Grolite, sowie die beiden Eingangsszenen des vierten Aktes sprechen beispielsweise
eher gegen als fur Altoums Tochter. Die Unterstellungen der Karazanenprinzessin
liegen durchaus im Bereich des Mdglichen. Sein Mitleid fir Cheicobads Tochter lenkt
Calaf insofern ab, als ihm nach der Uberbrachten falschen Hiobsbotschaft der
bevorstehenden Ermordung in einem Anflug von Schwéche sein Geheimnis entschlipft
(val. IV, 9, S. 303f.). Da er die Offerte der gemeinsamen Flucht und Zukunft entschieden
ablehnt, mul3 sie ohne das gewulnschte Ergebnis abgehen. Dennoch macht sie sich
noch Hoffnungen, ihn eventuell umzustimmen (vgl. ebenda, S. 306). Zwar teilt Adelma
der chinesischen Prinzessin die soeben in Erfahrung gebrachten, dringend benétigten
Informationen nicht auf der Bidhne mit, aber Altoums Tochter kann ihr spater
verkindetes Wissen nur von der ,Freundin“ haben, sonst kdnnte sie den gesamten
Diwan (mit Ausnahme Adelmas) nicht derart aus der Fassung bringen (vgl. V, 2, S.
314).

Nach Adelmas Abtritt hat ,der Fremde* sich endgultig in sein Schicksal gefugt, er
entscheidet sich fir die Beibehaltung seiner konsequenten Haltung ,Alles oder Nichts*
(vgl. IV, 9, S. 307): ,Sol d’amore, e di morte io son capace.“’** Calaf wahlt ein fiir ihn so
gefahrliches wie ehrenwertes Spiel. Er muf3 sich in einer sicheren Falle glauben. Da ihm
List und Tucke im Gegensatz zu den beiden ihm nahestehenden Frauen fremd sind,
entscheidet er sich dafir, das hinzunehmen, was kommen wird, er scheint lieber als
Opfer eines Hinterhaltes sterben zu wollen als feige mit dem Leben davonzukommen.
So erweist sich in der schwéacheren Phase des Stiickes, gemeint sind die Akte drei und
vier, Adelma als die einzige selbstverantwortlich handelnde Figur. Heimlich, fast
unbemerkt, ist sie zur drittwichtigsten Figur des gesamten Stiickes aufgestiegen.’*®

Mit dem Beginn des fiinften Aktes schreitet die Handlung wieder deutlich ziigiger voran.
Die erste Szene bringt die Uberraschung Calafs, unversehrt vor dem Staatsrat
angelangt zu sein. Er st6f3t auf einen freudigen Kaiser und zwei glickliche Berater, die
ihm bereitwillig von Turandots fest angenommener Unwissenheit und der daraus
resultierenden Verzweiflung berichten. Alle drei weiden sich nachdrtcklich an Turandots
schlechter Lage. Seine Leiden hatten am heutigen Tage ein Ende, so verspricht es der
kunftige Schwiegervater dem gerade Angekommenen (vgl. V, 1, S. 311). Die Stimmung

742 Werthes Ubersetzt sehr frei, wenn auch sinngemaR: ,Ich kann nichts denken und fuhlen als Liebe
oder Tod.“, vgl. NA, Bd. 14, 4,9, Z. 1876.

743 Dieser Schwachpunkt der beiden langgezogenen, eher handlungsarmen Akte, der eine Ausdehnung
der Adelma-Handlung Uberhaupt erst notwendig macht, wurde schon von mehreren Interpreten zu Recht
bemangelt, so z. B. von Horn, S. 68 oder Koster, S. 159.

217



des unausgeschlafenen Kandidaten halt sich trotzdem in Grenzen, schlie3lich wollte er
Turandot nicht mit Gewalt zur Frau, sondern hoffte und hofft auf die Erwiderung seiner
Gefuhle. Zum jetzigen Zeitpunkt demonstriert Altoum wiedergewonnene Starke und
scheint entschlossen, die renitente Tochter zur Heirat zu zwingen.

Analog zum ersten Akt, als die Trommeln die Hinrichtung des samarkandischen Prinzen
meldeten (vgl. I, 1, S. 230), kiindigt wieder die ,lugubre®, d. h. traurig-diistere Musik die
Bedeutung des bevorstehenden zweiten, abschlieRenden Hohepunktes an: Mit dem
Einzug Turandots und ihres Gefolges in den Diwan naht die Entscheidung.

In Trauerkleidung gehtillt, betreten diese im zweiten Auftritt die Buhne. Im sich nun
entwickelnden Gesprach lalst Turandot den Hauptbetroffenen und die Ubrigen
Anwesenden vorerst in dem Glauben, sie misse tatsachlich kapitulieren. lhre diese
Hoffnung schlagartig zerstérenden Worte ,[...] Maggior vendetta/Non posso aver, che far
con apparenza/ L’animo tuo sicuro, in calma, e allegro,/Per poi scagliarti
inaspettatamente/Da letizia ad angoscia.[...]* (vgl. V, 2, S. 314) Ubersetzt Werthes wie
folgt: ,[...] Vollkommener konnte meine Rache nicht sein, als deinen getduschten Geist
in stRe TrAume zu wiegen, um dich auf einmal in Abgrund herunterzuschleudern [...]*
(vgl. S. 126, Z. 2009ff.). Immer noch geht es ihr primar um die Herauskehrung ihrer
Macht. Sie will, obwohl, ja weil Calaf weiter gekommen ist als seine Vorganger, den
Triumph, ihn aus dem Diwan zu jagen. Er, der sich als geistig ebenbirtig und moralisch
Uberlegen erwiesen hat, soll vor ihr zittern und sich, eben noch mit dem Leben
davongekommen, aus dem Staub machen. Kaltherzig, erbarmungslos springt sie mit
demjenigen um, fur den sie angeblich ,Mitleid* empfunden hat. Mit ,Mitleid“ beschreibt
sie nur sehr unzureichend ein Geflhl, das sie noch gar nicht kannte, das sie sich noch
dazu partout nicht eingestehen mag: Liebe. Ihre Reaktion auf Calafs Verzweiflung verrat
sie. Als sie ihm die richtigen Namen ins Gesicht geschleudert hat, fal3t der erschitterte
Lungluckliche* den Entschluf3, Selbstmord zu begehen. Es ,erscheint” keineswegs
Lwerwunderlich®, dal3 er selbst Hand an sich legen will und gerade noch von Turandot
gerettet werden kann, sondern hochstens erschreckend konsequent, war doch sein
Entweder-Oder von ihm mehrfach auf den Punkt ,Tod oder Turandot® gebracht
worden.”* Er scheint entschlossen und am Boden zerstért. Das wirkt auf das
chinesische adelige Madchen, das Sklavin Zelima zuflustert (vgl. V, 2, S. 315) : [...] il

744 Diese Auffassung, der mit Bezug auf den Text eindeutig nicht gefolgt werden kann, vertritt Unfer-
Lukoschik, S. 91. Auch ist es nicht nur die christliche Barmherzigkeit des zugegeben glaubigen Helden,
sondern eine besitzergreifende Liebe, die Calaf veranlafit hat, im Diwan um die chinesische Thronfolgerin
zu kadmpfen. Im Gbrigen ist Calaf auch kein ,miles christianus* (ebenda, z. B. S. 201), sondern die
Lichtgestalt, der Held aus dem Marchen - siehe Stoffgeschichte! - Die Interpretin sieht in Calaf gar den
Nacheiferer Jesu (ebenda, S. 86, S. 89). Im Stiick im allgemeinen und beim Helden im besonderen sind
religidse Zige durchaus zu verzeichnen, explizit christlich sind sie jedoch keinesfalls, immerhin berufen
die handelnden Figuren, auch Calaf, sich auf chinesische bzw. tartarische Gottheiten, namlich auf ,Fohi®,
.Berginguzin“ und ,Lama“.

218



misero mi fa pieta. Difender piu non posso/ll mio cor da costui.” Es ist offensichtlich, dal3
sie den Niedergeschlagenen, obwohl sie von ,Mitleid* redet, liebt, wenn auch
widerstrebend.’*

Daraufhin wiederholt Zelima, die in ihrer naiven Art Turandots Problem nicht versteht,
ihren schon haufiger vorgetragenen Rat, einzulenken. Zu diesem Zeitpunkt klammert
sich Adelma noch an die Hoffnung, im Fall des Nicht-Zustandekommens der Hochzeit
zwischen der schwierigen Chinesin und dem von ihr vergeblich geliebten Tartaren eine
Chance auf eine gemeinsame Zukunft zu erhalten. Mit dem zweimaligen Einschreiten
der bisher scheinbar aussichtslos Geliebten, die Calaf daran hindert, sich zu erdolchen
(val. V, 2, S. 315f.), zerschlagen sich Adelmas Zukunftstrdume. Die kunftige Kaiserin
springt tUber ihren Schatten und gibt ihre Geflhle fur Calaf zu erkennen. Nicht dal3 sie
Gefuhle fur Calaf hegt - es war wohl eine Art coup de foudre - ist als marchenhaftes
Wunder zu werten, sondern dal sie nach langem Zbégern bereit ist, es zuzugeben.
Zelima wird sogleich beauftragt, die gefangenen Timur und Barach zu befreien und in
den Diwan zu fuhren. Doch den plétzlichen Sinneswandel bei Turandot bewirkte nicht
etwa seine unter Beweis gestellte Intelligenz oder sein Verstandnis fur ihre zumindest
sehr unkonventionelle Position, nein es sind seine ,vaghe forme* sowie sein ,gentile
ebbero” (vgl. ebenda, S. 301), also seine ,anmutige Gestalt“ und sein ,edler Anblick",
vollkommen oberflachliche, rein dulRerliche Eigenschaften. Es handelt sich nur um eine
primar an optischen Reizen orientierte, rein erotische Anziehungskraft. Aufgrund der
neu entstandenen Situation will sich jetzt Adelma ihrerseits das Leben nehmen (vgl.
ebenda, S. 318). Vorher ist die Zeit reif daflir, dal sie dem lange verschlossenen,
witenden Herzen Luft macht. Sie zieht eine niederschmetternde Bilanz ihres Lebens.
Schliel3lich versucht sie, mit Calafs Dolch ihren schmerzlichen Niederlagen ein
endgultiges Ende zu bereiten. Sie wird an diesem Vorhaben gleichfalls gehindert, von
dem ,Tyrannen®, der ihre Liebe zurlickwies, der sich fur ihre Handlungsweise obendrein
bedankt, weil sie die Geflihle der Angebeteten erst zum Vorschein brachten. Zusétzlich
versichert er, wenn er eine andere lieben konnte, wéare sie es. Das scheint ein bil3chen
viel Barmherzigkeit auf einmal, denn was er selbst vor kurzem wollte, gesteht er, der er
am ehesten Verstandnis aufbringen muf3te, der maf3los enttduschten Adelma nicht zu.
Adelma bezichtigt sich nun sogar der Unwirdigkeit und glaubt, sie habe kein
Verstandnis verdient. Offenbar hat sie die Selbstachtung, die sie bis jetzt aufrecht hielt,
verloren. Verstandnislos nimmt ihre Gebieterin die ohnméchtige Wut der bisherigen

745 Mitleid 1a8t man normalerweise einer gréBeren Anzahl von Personen zuteil werden als Liebe, die
sowohl weit umfassender als auch exklusiver vergeben wird.

219



Befehlsempfangerin zur Kenntnis, schlie3lich ruft Turandot aus (vgl. S. 318): ,Adelma, e
quale furor ti prese!“’*°

Unter Tranen bittet die herzlos Zurechtgewiesene um die Entlassung in die Freiheit. An
dem Freudentag gewahrt der grof3zligig-milde Altoum auf Bitten von Brautigam und
Braut diese Gunst. Sogar das Karazanenreich erhalt sie zurtick. Nach der nochmaligen
Wendung, die fur Adelma nur einen Minimalerfolg bedeutete, kann die rehabilitierte
Prinzessin, der die gesamte Geschichte am meisten zugesetzt hat, vor lauter
Gefuhlsverwirrung nicht mehr in zusammenhéangenden Satzen sprechen.

Calaf spirt in diesem Moment das Bedurfnis, sein unfal3bares Glick mit dem Vater zu
teilen, und gibt so seiner baldigen Frau Gelegenheit, mitzuteilen, dal3 der vertriebene
Tartarenkonig sich bei ihr in Verwahrung befindet. In diesem Augenblick scheint ihr die
rohe Behandlung des alten Mannes selbst peinlich, gibt sie doch zu, in der Erinnerung
an ihr Verhalten rot zu werden (vgl. S. 320). Um das Glick zu vervollkommnen,
verkindet das chinesische Staatsoberhaupt unter Berufung auf den in Szene IV, 4
erhaltenen Brief die Befreiung des Noagesenreiches. Der eben im Saal erschienene
Witwer kann auf den Thron seines Heimatlandes zurtickkehren.

Vollig vergessen sind am Schlul3 die ebenfalls begabten Vorganger Calafs und Adelma,
fur die der Tod bzw. die Verlassenheit zu harte, ungerechte Strafen sind, als dal3 von
einem guten Ende gesprochen werden konnte, wirde man darauf nochmals die
Gedanken lenken. Wahrscheinlich nimmt derjenige Interpret, der dartber reflektiert, das
Stlck ernster als es sein will. Es mu3 doch jedes Méarchen, auch ein dramatisiertes,
trotz schrecklicher Vorgeschichte fir die Helden gut ausgehen.

Turandots letzte AuRerung, die auf die Handlung keine Auswirkung mehr besitzt,
untermauert diesen Eindruck. Indem sie ,weiter vorwarts, in Richtung des Publikums,
geht™*’, resiimiert sie das Geschehen und gibt ihren neuen Standpunkt bekannt (vgl. S.
321): ,Sappia questo gentil popol de’ maschj, /Ch’io gli amo tutti. [...]%, der in etwa so
wiedergegeben werden konnte: ,Der gesamte liebenswerte Anteil der Manner moge
wissen, daf3 ich sie alle liebe.” Sie leistet nicht allein fur die Grausamkeit, mit der sie sich
der Ehe widersetzte, Abbitte, nein, ihr Strduben gegen die Ehe war sinnlos, die
dezidierte Androphobie ist in dem Moment, in welchem sie Calaf am Selbstmord
hinderte, offensichtlich umgeschlagen in allumfassende Méannerliebe. Die Titelfigur
verfallt von einem Extrem ins andere. Das einzig Charakteristische an ihr scheint ihre

746 Werthes Ubersetzt die Stelle zwar wortgetreu mit ,Und welche Wut, Adelma, kam dich an?“, siehe
NA, Bd. 14, S. 132, Z. 2113, versieht den Satz aber mit einem Frage- statt wie im Original - mit einem
Ausrufungszeichen - genau wie schon einmal weiter oben; dies deutet weniger auf ein
Ubersetzungsproblem als vielmehr auf eine bestimmte Intention des Ubersetzers, auf einen gezielt
freieren Umgang mit dem Original, hin.
747 Vgl. Regieanweisung V, 2, S. 321.

220



Unberechenbarkeit, Sprunghaftigkeit, die allméhliche Entwicklungen definitiv
ausschlief3t.

Gozzi fuhrt das gute Ende mit einiger Gewalt herbei. Die Tranen der Verzweiflung
weichen nur schwer den Tranen der Freude. Die Botschaft ist simpel: Wenn es die
Gotter nach langen harten Entbehrungen so gut mit dem Helden meinen, erweist sich
die Welt als gottlich-gerecht geordnet. Bei gekonnter Umsetzung kann das vorliegende
Stick das Vergnugen fur einen Theaterabend garantieren, bleibende Spuren wird es
kaum hinterlassen. Es bleibt reine Unterhaltung, nicht mehr, aber auch nicht weniger.’*®
Ihn in einem Atemzug mit Shakespeare zu nennen, ist angesichts der teilweise grellen,
unmotivierten ,Effekthascherei® und der oberflachlichen Handlung doch zu hoch
gegriffen. Dagegen spricht allein schon das vorprogrammierte Happy End und die
Tatsache, dal} die ohne Zweifel vorhandenen Anséatze zur Tragik keinen bleibenden
Eindruck hinterlieBen. Gozzis nicht zu unterschétzende Leistung bestand aber immerhin
darin, die charakterlichen Anlagen seiner Figuren sowie den Handlungsverlauf bis ins
Detail entworfen und wirkungsvoll auf die Buhne gebracht zu haben. Nach der
grandlichen Analyse seiner ,Turandot®, in der die Handlung, der Handlungsverlauf und
die Charaktere weitestgehend festgelegt sind, ist als ein Zwischenergebnis Guthkes
SchluRfolgerung, Schiller habe spéater mit der Bearbeitung der deutschen Ubersetzung
dieser Vorlage eine ,eigenstandige dramatische Leistung® vollbracht, bereits nicht mehr
haltbar.

Zumindest bis ins Jahr 1996 héalt sich hartnackig die Aussage, Schiller habe den
italienischen Theaterpraktiker Gozzi ,ubersetzt'.”*® Dabei war es tatsachlich Friedrich
August Clemens Werthes, der ab dem Jahr 1777 ausgewahlte Werke Gozzis, darunter
,Turandot®, ins Deutsche (ibersetzte.”*° Die Ubersetzung machte ihren Autor tiber Nacht
bekannt.”**

748 Gerechterweise mufd erwahnt werden, dald der Autor fur sich und seine zehn Fiabe zun&chst nicht
mehr in Anspruch nahm, seine Einstellung &nderte er erst, als seine Marchendramen grof3e Anerkennung
erfuhren, ,[...] aus der unvorteilhaften Gegenuberstellung ‘teatro colto’ und ‘teatro popolare’ in die viel
ehrenvollere des ‘teatro regolare’ und ‘teatro irregolare’ hiniberwechsel[te]n, und man ihn mit anderen
whichtklassizistischen Autoren” wie Shakespeare verglich, vgl. Feldmann, S. 96f.; vgl. auch Dorer, S. 75f.
sowie Haase, S. 30 und S. 226.

749 So formuliert es lax bis wenigstens mildverstandlich Manfred Brauneck: Die Welt als Bihne.
Geschichte des europaischen Theaters. Zweiter Band. -—Stuttgart, Weimar 1996, S. 602-608, hier S. 606.
750Vgl. zu Werthes sowie zu seinen eigenen Werken Herold, Th[eodor]: Friedrich August Clemens
Werthes und die deutschen Zriny-Dramen. - Miinster 1898, vgl. S. 73f, S. 86; einen Uberblick bietet auch
Unfer-Lukoschik.

751 Vgl. besonders Herold, S. 40f.; Inzwischen sind zu der ersten mindestens noch zwei weitere
Ubersetzungen von Gozzis Fiaba bekannt: 1. Turandot. Chinesisches Méarchenspiel von Carlo Gozzi.
Deutsch von Karl Vollmoeller. - Berlin, 1911, seine Ubersetzung halt sich relativ exakt an Gozzis Text,
denn er fihrt z. B. die Improvisationsszenen 2,1 (S. 27f) und 4,8 (S. 95f.) nicht als Dialog, sondern wie
Gozzi nur mit ungeféhren Inhaltsskizzen aus; 2. Carlo Gozzi. Turandot. Tragikomisches Méarchenspiel in
funf Akten. Aus dem ltalienischen Ubertragen von Paul Graf Thun-Hohenstein. Mit einem Nachwort von
Gerhard Reuter. - Stuttgart 1965. (=RUB 8975), in dieser etwas freieren Ubertragung werden die
Improvisationsszenen sowie die Texte des Grof3kanzlers Tartaglia und des Ministers Pantalone im Wiener

221



Obwohl Werthes den Jambus muhelos beherrschte, entschied er sich trotzdem nicht fur
eine entsprechende Ubertragung des in Blankversen geschriebenen Originals.”? Lange
Zeit suchte man, Koéster und Herold folgend, die Erklarung hierfir darin, dafd der
Ubersetzer sich aus Griinden der Genauigkeit fiir eine Prosafassung entschieden habe.
Entsprechend halt Koster sie fiir poetisch glanzlos, aber ,durchweg sinngetreu“.”?
Herold schliel3t sich an, indem er Werthes’ Fassung als ,[...] ein[en] poetische[n]
Totschlag* bezeichnet.”™* Dies entschuldigte man nicht zuletzt deshalb, weil man die
Ubersetzung als nur zu Lesezwecken geschrieben einschétzte.

Doch gelangte Unfer-Lukoschik zu einer deutlich anderen Einordnung der von Werthes
vorgenommenen Ubersetzung. Ihre zuerst ausgesprochene Anerkennung, er habe das
Original ,mit besonderer Sorgfalt und Umsicht* wiedergegeben, schrankt sie stark ein,
indem sie auf mehrere Eigentiimlichkeiten des Ubersetzers hinweist. Sie sieht die
Ubersetzung ,zu stilistischnem Eigenleben erweckt®, weshalb ,man [...] nicht mehr hinter
dem deutschen Text die Struktur des Originals durchschimmern“ sehe.”® Weiterhin
konstatiert sie einen klar erkennbaren Hang zur Sprache der Empfindsamkeit, gepaart
mit einer auffalligen Vorliebe fur Superlative, die ,keine Entsprechung im Original haben
[...].“ Diese Veranderungen fuhren bei der Interpretin zu der Erkenntnis, daf3 ,[w]enn
man die zeitgemalRen Retouchen nadher betrachtet, [...] man [...] feststellen [muf3], daf’
nicht nur der Buchstabe, sondern vor allen Dingen der Geist des Dramas vdllig
verandert wurde.” Die bei Gozzi herrschende gottgewollte Ordnung sei bei Werthes, so
Unfer-Lukoschik weiter, in ,personliche Ergebenheit* umgewandelt worden.”*® Folgt man
dieser neuen Sichtweise, hat das Konsequenzen fiur die anschlieRende Beurteilung der
Bearbeitung Schillers, da dieser das Italienische nicht beherrschte und ihm keine
Alternativiibersetzung vorlag.”’

Dialekt abgefalit, was insofern schon nicht stimmig ist, als die vier Masken nicht alle ein und denselben
Dialekt, sondern voéllig unterschiedliche sprechen - so spricht Pantalone venezianisch, die Zanni
Truffaldino und Brighella sprechen einen Dialekt, der aus der Gegend um Bergamo stammt und Tartaglia
spricht neapolitanisch.

752 Herold schreibt dem Ubersetzer eine besondere Bedeutung fiir die Einfiihrung des fiinffiBigen
Jambus als gangigem Versmaf des Dramas zu. Darliber hinaus vertritt er die These, Schiller sei bei der
Lektire von Werthes’ Drama ,Conradin von Schwaben“ (Jan. 1800) darauf gekommen, selbst in die
Aktmitte seiner Dramen Reime einzustreuen. In diesem Zusammenhang weist Herold auf einen Brief
Schillers an Cotta ,nach dem 23.01.1800" hin. AnschlieRend habe Schiller dieses Verfahren bei ,Johanna
von Orleans” selbst angewandt. Im Gegensatz dazu wird die Auffassung, Schiller habe sich durch
Werthes zu den genannten metrischen Experimenten inspirieren lassen, nicht geteilt.

753 Vgl. Koster, S. 164ff..

754 Vgl. Herold, S. 41.

755 Vgl. Unfer-Lukoschik, S. 195ff..

756 Vgl. ebenda, S. 198-201 respektive S. 208-214.

757 Daran andert auch die durch Alt zutage geforderte Erkenntnis, dafl3 Schiller in seinem letzten
Karlschuljahr Italienisch belegte, nichts, vgl. Alt, Bd. | (2000), hier S. 166. Hierbei handelte es sich kaum
um ein intensives Sprachstudium, vgl. ebenda, S. 166-188. Mdglich ist indessen, dalR Schiller auf Werthes
durch Abel, Schillers wichtigem Lehrer ebenfalls aus Karlschultagen, aufmerksam wurde. Werthes war mit

222



Etwas relativierend sollte man bedenken, daf jede Ubersetzung in einem gewissen MaR
eine Interpretation darstellt, eine ,wortliche Ubersetzung* schlicht unmaglich ist.”®
Zudem ist sicherlich jeder Ubersetzer zwangslaufig ein Kind seiner Zeit, d. h. er wahit
eine Form der Ubersetzung, die nicht allzu antiquiert wirkt, die verstanden wird."®
Einige Akzentverschiebungen, die zwischen Gozzi und Schiller benannt wurden,
konnten aber durchaus von Werthes und nicht von Schiller stammen. Dies gilt, zumal
Schillers Bearbeitung ausschlieRlich Werthes' Ubersetzung als Hypotext zugrunde lag
und Koster langst den akribischen Nachweis gefiihrt hat, daf3 Schiller an manchen
Stellen wortwortlich dem Ubersetzer folgte.”® Folglich sollte Werthes’ Anteil an Schillers
Bearbeitung mit beachtet werden.

Auch wenn Schiller in einem Brief vom 2. November 1801 an seinen Freund und
Forderer Korner schreibt, er komme gerade ,eine[m] alten Vorsatz, [der] Bearbeitung
eines Gozzischen Marchens, Turandot, fir das Theater [...]* nach, darf angenommen
werden, daf} die chronologische Einordnung dieser Bihnenbearbeitung nach der
SJungfrau von Orleans® nicht zufallig ist, sondern im Gegenteil Pfisters
Kontiguitatskriterium zum Tragen kommt.”® Johanna und Rosamund aus dem

Abel befreundet, vgl. wiederum Alt, Bd. I, S. 149 respektive 548, und kannte tberdies Wieland, der sich
mittels Empfehlungsschreiben fir ihn einsetzte.

758 Guthke, Geschichte und Poetik der deutschen Tragikomddie, hier S. 90, halt die Werthes-
Ubersetzung fiir eine ,wortliche Ubersetzung“. Dieser Meinung kann nicht zugestimmt werden, weil sich
kleine, aber feine Abweichungen eindeutig feststellen lassen.

759 Von den oben vorgestellten ,Macbeth*- Ubersetzungen weiR man zudem, dal das Problem der
Ubersetzung zu Werthes' und Schillers Zeit generell nicht besonders beachtet wurde. Es muf3 demnach
nicht notwendigerweise eine exakt bestimmbare Intention des Ubersetzers hinter den von Unfer-
Lukoschik herausgefundenen Entdeckungen stecken.

760 ,Gozzi hatte seine Fiabe in den bekannten italienischen funffuRBigen Jamben mit klingendem Ende
gedichtet; Werthes wahlte fur die Verdeutschung die Prosa, ohne dal er [...] befurchtete, den Werken, die
er Ubersetzte, einen wesentlichen Reiz zu nehmen. [...] Ohne dalR Werthes es vielleicht beabsichtigte,
bekommt sie an vielen Stellen jambischen Tonfall und lieRe sich leicht in freie Jamben auflésen [...].
Schiller legte die Prosa-Ubersetzung [..]Jzu Grunde und wandte sein Hauptaugenmerk auf bessere
Ausarbeitung der Charaktere und auf poetischen Ausdruck. [...] und so wahlte er denn, obwol er eben erst
an den Bihnen zu Dresden und Leipzig schlimme Erfahrungen bezuglich der Deklamation gemacht hatte,
den funffiRigen Jambus. [...][...]JEine ziemlich grol3e Anzahl ganzer Verse - Alles in Allem etwa flnfzig -
sind wortlich aus der Ubersetzung heriibergenommen.*, so Koster, hier S. 164-176; ferner Ingenkamp, S.
1012f..

761 Vgl. hierzu auch Frenzel, Stoffe der Weltliteratur, S. 805, die darauf hinweist, Schiller habe ,[von
anderen Planen her] [das Motiv der mannerfeindlichen Jungfrau] nahe“ gelegen oder Guthke, Geschichte
und Poetik der deutschen Tragikomddie, S. 94 und Koster, S. 315, die beide die Ahnlichkeit mit dem
Rosamund-Projekt feststellen. Vgl. dazu z. B. die Textstelle in der ,Jungfrau®, die als ,jungfrauliche[r]
Teufel” (11,3,V. 1480) bezeichnet wird und ihre charakteristische Aussage (Ill,4, V. 2262f.); im Entwurf von
.,Rosamund oder Die Braut der Holle* hei3t es u. a.: ,Der Unwille gegen Rosamund mufR3 durch ihre kalte
Grausamkeit gegen einen liebenswirdigen Ritter, durch seinen schmerzhaften verzweiflungsvollen
Untergang und ihre Fihllosigkeit dabei aufs hoéchste gereizt werden. [...]4, vgl. Fricke/Gdpfert, Bd. lll, S.
272-276, hier S. 273; Mirjam Springer weist gleichfalls auf die N&he zwischen ,Rosamund“-Fragment und
~Turandot“-Bearbeitung hin, vgl. Springer, Legierungen aus Zinn und Blei, S. 110 respektive S. 212,
markiert allerdings vollig zu recht die Differenz zwischen Rosamund und (nicht nur)Turandot, indem sie
darauf hinweist, da? Turandot letzten Endes ,[...] dann [...] dem Maximum an birgerlichem Charme*
erliege, wahrend Rosamund, als ein feminines Pendant zu Don Juan, sich an ,die blanke Attraktion der

223



gleichnamigen Fragment haben mit Turandot eines gemeinsam: Von der Ausgangslage
der betreffenden Dramen her gesehen sind sie alle Amazonen. Diese Tatsache mag
auch der Grund dafur sein, warum bereits Borcherdt auf die Nahe zu Kleists
,Penthesilea“ hinweist.”®? In der Tat legt Penthesilea in ihrem Verhalten gegeniiber
Mannern ein vergleichbares Verhalten an den Tag wie Turandot. Der Unterschied ist
jedoch u.a. der, dal3 Penthesilea selbst mit den Mannern kdmpft und sie totet, wahrend
Turandot einen verbalen Kampf vorzieht und die Vollstreckung des Todesurteils ihren
Untergebenen dberla3t. Hinzu kommt auRerdem der Umstand, dafl? Johanna, die wie
Penthesilea selbst mitkAmpft, an ihrem sich selbst gesteckten Ziel festhalt und dieses
als ,erhabener* Charakter, auch unter Opfern wie der unméglichen Liebe zu Lionel oder
ihres eigenen Lebens, durchsetzt, wahrend die archaische Penthesilea ihr Telos, die
Manner zu unterwerfen, nicht erreicht — genauso wenig wie sie einen maglicherweise
neuen Lebensentwurf gleichberechtigter Partnerschaft umsetzen kann, da sie selbst
durch die Tétung Achills diese Option zerstort.”®® So gesehen erscheinen Johanna wie
Turandot als die vergleichsweise ,moderneren’ Charaktere. Schiller kam zudem nicht
zuletzt durch Goethe auf Gozzi, tber den er im Ubrigen meinte, er habe lediglich einen
Lunverdiente[n] und kurzwahrende[n] Triumph* gefeiert.764 Zum einen hatten Gozzi-

Macht, die blendende Figuration des burgerlichen Prinzips der Inbesitznahme® verliere. Ein weiterer
Vergleichspunkt, den Springer unerwahnt lait, obwohl sie ,Rosamund“ wie angedeutet, als Schillers
Antwort auf Goethes Wunsch nach einem ,Gegenstiick zu Faust oder vielmehr Don Juan“ einordnet (S.
105f.), liegt auch in der Affinitdt beider Stoffe zur Oper. Auf die Unterscheidung von Sprech- und
Musiktheater und deren putativen Ausrichtungen wird an anderer Stelle dieses Kapitels noch néher
eingegangen.

762 Vgl. NA, Bd. 14, S. 282, so sieht es gleichfalls Johannes Endres, Das ,depotenzierte* Subjekt, hier S.
5, zurecht darauf hinweisend, die Korrelation zwischen ,Penthesilea” und , Turandot* ergebe sich aufgrund
~der Natur des Stoffs", stiinde mithin ,nicht unbedingt [fiir] eine bewuf3te Anlehnung Kleists an Schiller.”
763 Vgl. z. B. Koopmann, Helmut: Schiller und Kleist. In: Aurora 50 (1990), S. 127-143, der ganz generell
Parallelen sowohl bei Themen als auch bei Figuren beider Autoren aufzeigt; besonders aufschlu3reich
zum Themenkomplex Johanna und Penthesilea: Noelle, Volker: Eine gegenklassische Verfahrensweise.
Kleists Penthesilea und Schillers Jungfrau von Orleans. In: Beitrdge zur Kleist-Forschung 1999, S. 158-
174, besonders S. 159, S. 165, S. 169; ferner: Zymner, Rudiger: Friedrich Schiller. Dramen. — Berlin 2002,
der wiederum den Operncharakter der ,Jungfrau von Orleans® hervorhebt, hier S. 114-129, vor allem S.
115, S. 123-129.

764 Vgl. hierzu Schillers Rezension iber Goldonis Memoiren in Fricke/Gépfert, Bd. V, S. 928-932, hier S.
928; Schillers Kenntnisse der italienischen Literatur insgesamt resimiert Edmund Kostka, allerdings nicht
ganz zuverlassig: Schiller in Italy. Schiller's Reception in Italy: 19" and 20" Centuries. — Frankfurt am
Main, Berlin, Wien 1997 (=California studies in German and European romanticism and in the age of
Goethe Vol. 3), P. 2: ,Unlike Goethe he did not know Italian [was Alt in seiner Studie relativiert hat, s.o.,
Anm. der Verf.] and his acquaintance with Italian literature was confined to a few classics such as Dante,
Ariosto, Tasso, Alfieri and Gozzi [Goldoni fehlt bei Kostkas Aufzéhlung, Anm. der Verf.]. No wonder then,
that he was satisfied to read these illustrious poets in utterly inadequate translations. Excepting Carlo
Gozzi's Turandot which he adapted and refined to meet the needs of the Weimar theater, Schiller’s literary
relations with Italy may be described as scarce, indirect and perfunctory. [...] The picture changes
spectacularly with a shift of focus to the impact of Schiller's works on important aspects of Italian culture.
To be sure, it was not like the impact of a meteor that hits the surface of the earth, but rather a
phenomenon of slow and toilsome infiltration into the vital spheres of poetry, politics, and music.“; Von
Schiller weiR man, daR er sowohl die fiabe in der Ubersetzung Werthes’ als auch Goldonis Memoiren

224



Auffihrungen in Weimar schon Tradition, auf3erdem boten seine fiabe die Mdglichkeit,
den Zuschauern anhand der hier sich offenbarenden Symbolwelt zu erkennen zu geben,
daR sie es bei dieser Auffihrung nur mit ,Spiel“’®®> und nicht mit auf die Biihne
gebrachten Alltagssituationen zu tun hatten.”®® Zum anderen barg, wie die Beziige zu
anderen Sticken und die ahnlich gestalteten weiblichen Hauptcharaktere zeigen, das
Thema der mannerfeindlichen jungen Frau, die den (Ehe)-Konventionen widerstrebt,
zum damaligen Zeitpunkt einen gewissen Reiz in sich, ,Turandot” lie3 sich in die Reihe
der erwahnten Figuren gut integrieren.’®” Als bedeutender erweist sich jedoch, daR
Schiller gestalterische Optionen beim weiblichen Hauptcharakter sah, und zwar
dahingehend, dald er der Titelfigur (und damit natirlich dem Stick insgesamt) ,durch
eine poetische Nachhilfe bei der Ausfilhrung einen héheren Wert zu geben* dachte.’®®
Konkret heil3t das, er wollte das ungewdhnliche Verhalten der jungen Frau besser
begriinden, als ihm dies in der Vorlage der Fall schien.”®® Er ist der Auffassung, die
pedantische Steifigkeit* miisse bei dem vorliegenden Drama ,iberwunden werden.*’"
Wenige Tage vor der Premiere aul3ert er sich selbstbewul3t und zufrieden Uber die eben

kannte. Im Unterschied zu Goethe hatte er jedoch keiner original italienischen Auffihrung der commedia
dell’arte bzw. ihrer Masken je beigewohnt. Darum ist davon auszugehen, daf3 er wohl Informationen uber
Lekture einzelner Stiicke und Schilderungen durch Goethe, aber keinen eigenen Eindruck einer solchen
speziellen Theaterauffihrungsform besal3. Das heif3t: Er bezog sein diesbezugliches Wissen lediglich aus
zweiter Hand. So laft sich schon weit eher verstehen, warum er Gozzis ohnehin schon abgewandelte
Interpretation der Zanni-Figuren fortsetzte; vgl. ferner Richard Schwaderer: Die (Wieder-) Entdeckung der
Phantasie, hier S. 346.

765 Erstaunlicherweise wendet sich von Wiese gegen diese Sichtweise, vgl. Friedrich Schiller, Drama und
Theater, hier S. 704: ,Nicht so sehr um das Spiel ging es ihm [gemeint: Schiller, Anm. der Verf.], sondern
um ein literaturféahiges, genauer motiviertes Drama, und erst nach diesem Umweg durfte dem Theater
zuriickgegeben werden, was des Theaters ist. [...]"

766 Unfer-Lukoschik, S. 257-321, gibt in ihrer Dissertation einen Uberblick tiber die Gozzi-Rezeption auf
den deutschsprachigen Buhnen wahrend der Spataufklarung. Auch in Weimar fanden ab dem 26. 03.
1778 bis zum Ende des achtzehnten Jahrhunderts zehn Spielabende mit Gozzi-Werken statt: Bei ,Die
glicklichen Bettler* (Bearbeitung: von Einsiedel) wurden die komischen Einlagen nicht weggekirzt und
Goethe ubernahm den Part des Truffaldino; spéter kam es zur erneuten Auffihrung von ,Die gliicklichen
Bettler” (am 14. Jan. 1792), wobei die Namen der Masken durch orientalische Namen ersetzt wurden
(Hervorhebung der Verf.), vgl ebenda, S. 306. Dal3 Schiller die anderen Stiicke Gozzis vom Lesen her
kannte, geht aus Borcherdts Kommentar hervor, vgl. NA, Bd. 14, z. B. S. 313.

767 Vgl. dazu besonders Dotzler, Bernhard J.: ,Seht doch wie ihr vor Eifer schdumet ... .“ Zum
mannlichen Diskurs Uber Weiblichkeit um 1800. In: JbDSG 30 (1986), S. 339-382.

768 Vgl. dazu Schillers Brief an Kérner vom 16. November 1801, Briefwechsel zwischen Schiller und
Kdrner, hg. von Berghahn, hier S. 315f..

769 Dieses typisch Schillersche Bestreben, gute Griinde fir alles zu suchen und darzustellen, wurde aus
philosophisch-asthetischem Blickwinkel und selbstverstandlich mit Bezug auf diese Schriften Schillers in
einer Untersuchung dargelegt. Laut Feger unternimmt Schiller den Versuch, Griinde zu suchen, eben dies
sei ,[...] das verbindende Motiv seiner Bemuhungen [...].%, vgl. Feger, Hans: Schillers &asthetische Suche
nach einem Grund. Zur Divergenz der Rolle der Einbildungskraft bei Kant und bei Schiller. In: DV|S 69
(1995), S. 28-70, hier S. 31; dal3 es grundséatzlich gestattet ist, diese Schriften bei der Interpretation der
Dramen mit zu Rate zu ziehen, davon handelt schon Binder, Wolfgang: Die Begriffe ,naiv* und
.sentimentalisch” und Schillers Drama. In: JbDSG 4 (1960), S. 140-157, hier S. 157.

770 Vgl. dazu Schillers Brief an Kérner vom 16. November 1801, Briefwechsel zwischen Schiller und
Kdrner, hg. von Berghahn, hier S. 315f..

225



beendete Tatigkeit.”’* Schiller beabsichtigte mit dieser dramaturgischen, aus
theaterpraktischer  Notwendigkeit in  Angriff ~genommenen  Tatigkeit, der
deutschsprachigen Theaterwelt ,ein neues und interessantes Theaterstlick” zu
bescheren.”?

Gleich nach der Fertigstellung begannen die Proben fur die bald anstehende
Erstauffihrung, die er meistens selbst leitete.””® Ganz im Gegensatz zu den
venezianischen Verhéaltnissen, wo das Theater San Samuele und die Truppe Sacchi im
Bezug auf die Ausstattung fur ihr Stiick aus dem Vollen schopfen konnten (wie sehr
Gozzi mit allen mdglichen Finessen, die zu seiner Zeit verfigbar waren, kalkulierte, ist
bekannt’’*), muRte an der Weimarer Ausstattung auf Pomp und Aufwand verzichtet
werden. Lediglich chinesische Accessoires kamen zum Einsatz.””

Wendet man sich Schillers Text zu, fallt gleich ins Auge, dal3 er die Prosatbersetzung
Werthes’ bei seiner Bearbeitung sofort in Blankverse umwandelte. Die Tatsache, daf3
das Original ebenfalls zu groRen Teilen in Jamben abgefal3t war, spielte dabei nicht
explizit eine Rolle (mdglicherweise wul3te er dies gar nicht), sondern entsprach dem
Weimarer Theaterkonzept, das ja der ,Rhythmophobie* entgegenwirken wollte.””®

Bei der Lekture des Schiller-Textes kommt dem Leser/der Leserin des Originals vieles
vertraut vor. Sehr @hnlich im Vergleich zu Gozzi ist der gesamte erste Akt gestaltet, was
u. a. daran liegen mag, dafd Schiller die Konzeption des Stiickes im grof3en und ganzen
fur ,[...] mit dem groRten Verstand komponiert [...]* einschatzte.””” Daraus leitet sich ab,
dal? die einzelnen Charaktere sich in diesem Dramenabschnitt im wesentlichen so
verhalten, wie sie das bei Gozzi zuvor getan haben. Die Solidaritatsbekundungen des
ehemaligen Hofmeisters, der neben seinem Zdogling als zweiter Sympathietrager

771 Vgl. dazu Schillers Brief an Kérner vom 21. Januar 1802, ebenda, S. 316f..

772 Vgl. dazu Schillers Brief an Kérner vom 2. November 1801, vgl. Ingenkamp, hier S. 979.

773 Vgl. Borcherdts Kommentar in NA, Bd. 14, S. 279: Auch der Intendant nahm auf das Einstudieren
des Stuckes Einflu3: ,[...] [W]enn Goethe nach Genasts Bericht zum Ergotzen und zur Belehrung der
Schauspieler die Maskenszenen von Schillers ,Turandot® mit wirksamster Komik und scharfster
Individualisierung der einzelnen Personen vortragen konnte, so hangt dies mit den anschaulichen
Eindriicken seines italienischen Aufenthaltes zusammen. Es kann keinem Zweifel unterliegen, dal3 diese
Goethische Erlebniswelt in Schiller ihren Widerhall gefunden hat, [...].“

774 So schon, durchaus originell, Dorer, S. 74 oder Aurich, 139 — zudem betont Dorer als bisher einziger
die Differenz des deutschen respektive italienischen Publikums, hier S. 76 beziehungsweise die
Eigentimlichkeit des Gozzischen Theaters liberhaupt, S. 63f..

775 Zu Schillers Lebzeiten wurde das Theaterstick in der fur Weimar erarbeiteten Fassung insgesamt
neun Mal gespielt. Die Bihnenmusik stammte von Franz Seraph von Detouches (1772-1844). Das
bearbeitete Stiick stiel3 wiederum auf Interesse bei anderen Theatern. Die Aufnahme in die Programme
der anderen Theater erklart zugleich die Existenz mehrerer Handschriften, die als authentisch gelten.
Gedruckt wurde , Turandot. Prinzessin von China“ anschlielend noch im Jahr der Erstauffihrung (1802)
bei Johann Friedrich Cotta (1764-1832) in Tubingen, vgl. NA, Bd. 14, S. 299f..

776 In Anlehnung an Genette kénnte man darum allenfalls von einer ,Re-Versifikation' schreiben, vgl.
Palimpseste, hier S. 294-297.

777 Vgl. dazu wiederum Schillers Brief an Kérner vom 16. November 1801, Briefwechsel, hg. von
Berghahn, S. 315f..

226



fungiert, fallen genauso umfangreich und bemerkenswert altruistisch aus wie im Gozzi-
Text und der Werthes-Ubersetzung. Allein der Ton, den der verstandige, loyale,
umsichtige Mann im weiteren Verlauf des Dramas gegentiber seinem Konig anschlagt,
mutet bei Schiller milder an als bei Werthes (vgl. z. B. Szene Ill, 6 und insbesondere die
Regieanweisungen S. 75-78). Das mag daran liegen, dal3 das Standesbewuf3tsein beim
deutschen Dramaturgen eindeutig ausgepragter ist - ein armer, mittelloser,
niedergeschlagener Konig bleibt eben doch ein Kénig, verfiigt Gber eine angeborene
Wirde. Sofern man, wie Barak, von seiner Provenienz weif3, hat man ihn entsprechend
zu behandeln. Das Verhdaltnis ,Hassans® zu seiner Frau erfahrt gleichfalls keinerlei
Variation.

Skirina und deren Tochter Zelima bleiben die oberflachlichen, vdllig unreflektierten
Randfiguren, die sie schon zuvor waren. Sie werden auch in Schillers Fassung nicht zu
Sympathietragern. Bei beiden halten sich Gutmitigkeit und Altruismus in engen
Grenzen. Als sie die lebensbedrohliche Gefahr, die von ihrer hochgradig ausgepragten
Geschwatzigkeit und Neugier ausgeht, endlich, zu spat natirlich, bemerken, geht es
ihnen nur um Schadensbegrenzung, denn sie wollen (sich) blo3 noch den Mann bzw.
den Stiefvater retten. Akut bedroht wird dadurch immerhin das Leben Konig Timurs und
Prinz Kalafs. Gema&R ihrer eigenen Aussage ist Skirina ,bereit zu allem*, um ,Hassans*
Leben zu retten (vgl. 1V,3, V. 1722). Doch das Verhalten der geschwatzigen Alten und
Zelimas, die alle Anzeichen besitzt, in die Ful3stapfen der Mutter zu treten, wirkt
dennoch nicht malizios-geféhrlich, sondern lediglich einfaltig (vgl. 1V, 9, V. 2062-2067).
Vergleichbar ist die zugegeben geringe Bedeutung der acht Doktoren, die auf die
lacherlichen Gelehrten reduziert geblieben sind (vgl. 11,1, V. 420-423 und V, 2, V.
2524f.). Sobald am Stattfinden der Hochzeit kein Zweifel mehr besteht, hat man fur
diese keine Verwendung mehr.”’

Von Barak abgesehen betrafen die Parallelen bisher die weniger bedeutenden
Nebenfiguren des Stickes. Doch auch bei wichtigeren Figuren lassen sie sich
feststellen, so bei Altoum. Bei Gozzi schon eine Uberaus schwache Figur, prasentiert er
sich auch in deutscher Fassung hochst komisch. Zwei Beispiele verdeutlichen dies:

Entweiche, o entweiche der Gefahr,
Der du verblendet willst entgegen stlirzen,

Steh ab und fodre meines Reiches Halfte.[...]

Drum, wenn das eigen Ungltick dich nicht rihrt,

778Ismaels leicht abgeanderte Rolle, die den personlichen Verlust beim Tod des hoffnungsvollen
samarkandischen Prinzen klarer heraus arbeitet, sieht Unfer-Lukoschik, S. 199ff. bei Werthes angelegt.
Diese Anderungen gehen also nicht auf Schillers Konto. Zelima wird oftmals zu positiv gesehen, so bei
Ingenkamp, S. 1001, der in ihr nur die ,gute[...], bescheidene]...], ehrliche[...] [...] Dienerin“ sieht.

227



Lal} meines dich erbarmen! Spare mir

Den Jammer, deine Leiche zu beweinen,

Die Tochter zu verfluchen und mich selbst,

Der die Verderbliche gezeugt, die Plage

Der Welt, die bittre Quelle meiner Tranen! (11,3, V. 642ff., V.651-656)

Bei Gozzi/Werthes war Calaf ,nur* eine hohere Stellung am chinesischen Hof
angeboten worden, bei Schiller wird dem Fremden vor lauter Geflihlsiberschwang
gleich die Halfte des machtigen Reiches offeriert. Schillers Altoum muf3 auch weiter
ausholen, um sich zu artikulieren. Inhaltlich gesehen bringt der Zusatz jedoch tberhaupt
nichts Neues. Der als ,geliebter Sohn* Angesprochene wird nur noch ein unnétiges
weiteres Mal vor der Gefahr gewarnt:

[...] Versuche nicht

Die Gotter, die dir zweimal giinstig waren.

Jetzt kannst du dein gerettet Leben noch,

Gekront mit Ehre, aus dem Diwan tragen.

Nichts helfen dir zwei Siege, wenn der dritte

Dir, der entscheidende, mif3lingt - je naher

Dem Gipfel, desto schwerer ist der Fall. [...] (Il, 4, V. 930-937)""°
Ein Kaiser, der derartige Topoi verbreitet, wirkt komisch, dal er in puncto
Durchsetzungskraft bei seinem ,[s]torrig[en] Kind“ (vgl. I, 1, V. 179) nicht weiter kommt,
vermag wenig zu Uberraschen.

Dagegen gewinnt Timur ein Minimum an Wirde zurlck, was nicht nur mit der etwas
respektvolleren Behandlung durch Barak zu tun hat. Schiller zeichnet ihn insgesamt
gefaldter. Er erzielt dies dadurch, dal3 er bei dieser Figur, wie bei allen anderen, die
vielen Tranen zurlckhalt. Bewegt sein, Ruhrung, starke emotionale Reaktion werden
auf andere, auf vielfaltigere Arten zum Ausdruck gebracht (vgl. Ill, 5 nach V. 1440 bzw.
Werthes’ Ubersetzung, 1ll, 5, Z.1145). Allerdings meidet Schiller die Ubertreibungen und
grellen Effekte des Venetianers keineswegs strikt. Der Nebentext ist dafir ein
einschlagiges Beispiel, denn er nimmt einen ahnlich breiten, wenn nicht sogar noch
breiteren Raum ein (vgl. z. B. den Anfang der Szene I, 2, S. 29). Das nicht ganz ernst
zu nehmende Hofzeremoniell kiirzt Schiller mitnichten, er zieht lediglich an einer Stelle
(Gozzis Szene Il, 4 und Szene Il, 5) zwei Szenen zusammen, was ohnehin nur die
Leser registrieren (kdbnnen) und wahrscheinlich damit zusammenhangt, da® eine nur

779 Vgl. dazu ganz besonders die Textstelle bei Werthes, IlI, 5, Z. 754f., in die Schillers zitierter Zusatz
eingeschoben ist.

228



aus Regieanweisung bestehende Szene ohne weiteren Text fur ihn schlicht undenkbar
erscheint.”®

Mehr Gespur als Gozzi beweist der deutsche Bearbeiter bei der Wahl symbolischer
Zahlen: Passend zum Marchen wahlt er statt der jeweils 100 Ochsen, Rosse und
Schweine einpragsamere 300 Tiere, die dem falschlicherweise als ,Fohi* bezeichneten
Gott (der Gott der chinesischen Buddhisten heil3t ,Fo“) geopfert werden sollen. Bei den
genannten Veranderungen und Verschiebungen handelt es sich um Nuancen, die alle
als Maligungen bzw. Verdeutlichungen durch den ,klassisch® ausgerichteten
Buhnenpraktiker gedeutet werden kénnen. Weit interessanter und fir die Interpretation
ergiebiger sind hingegen diejenigen Figuren und Passagen des Stlickes, an welchen
der Dramaturg deutlicher von der Vorlage abwich: die Maskenfiguren, die Titelfigur -
auch in ihrem Verhaltnis zu Adelma und Kalaf - und nicht zu vergessen die Apotheose.
Schiller behalt bei seiner Bearbeitung zunachst die Namen der vier Maskenfiguren bei,
nimmt bei den Berufsbezeichnungen jedoch gleich eine wichtige Verénderung vor:
Pantalon wird bei ihm zum Kanzler befordert und der stotternde Tartaglia kurzer Hand
zum Minister degradiert. Hochstwahrscheinlich ist dies kein Zufall.”®* Immerhin bleibt es
somit dem Kaiser erspart, indirekt durch einen stotternden Kanzler vorgefihrt zu
werden. Auch andere Verdnderungen sind offensichtlich: Die Dialoge der vier Masken,
sonst nur angedeutet, sind in der deutschen Bearbeitung vollstandig ausgefuhrt.
AulRerdem sprachen die Diener bei Gozzi Prosa, hier bedienen sie sich, wie alle
anderen Figuren, der Jambensprache.’® Truffaldin erscheint ,schwarz®, Brigella ,weiR*
gezeichnet. Die zweideutige Rede von der unehrenhaften, unehelichen Geburt
Truffaldins féallt weg, damit sind Anklange an die gemeine Komddie beinahe restlos
beseitigt.

Die Diskussion dreht sich nur um Turandots Benehmen, welches der Aufseher der
Verschnittenen aus blankem Hohn fir richtig, der Hauptmann der Wache aus humanen,
zivilisierten Grinden fur verwerflich halt: Wahrend Truffaldin befriedigt anmerkt: ,die
Geschafte gehen gut” (Il, 1, V. 433), macht ihm Brigella erbitterte Vorwirfe: ,Und dabei
konnt Ihr scherzen, roher Kerl!/ Euch freut wohl das barbarische Gemetzel?* (ebenda,

780 Dagegen spaltet Schiller eine andere Szene auf, und zwar als der Vater die Tochter von dem
erhaltenen Brief in Kenntnis setzen will und sie umzustimmen sucht. Er fuhrt das intensive Disput erst,
nachdem er Pantalone und Tartglia weggeschickt hat, wohl weil er sich so groRRere Erfolgsaussichten
verspricht, vgl. Szene 1V,5 und IV, 6 bei Schiller, Szene 1V, 4 bei Gozzi/Werthes. Die Anderungen bei der
Szeneneinteilung dirften allerdings dem Leser starker ins Auge fallen als dem Zuschauer. Auf den Gang
der Handlung haben sie keinerlei gravierende Auswirkungen, so dafl} sie wohl vernachlassigt werden
kénnen.

781 Schon Koster, S. 191, weist auf den Rollentausch hin und vermutet, dal Schiller sich hierzu
entschlossen habe, damit das Edikt nicht stotternd von Tartaglia, sondern biindig von Pantalon
vorgetragen werde. Dald Tartaglia auch bei Schiller stotterte, geht aus Kdrners Brief an Schiller vom 15.
Februar 1802 hervor.

782 Vgl. auch Catholy, Das deutsche Lustspiel, hier S. 147.

229



V. 434f.) Dieses Verhalten hat nun nicht einmal in Ansatzen mehr etwas mit commedia
dell'arte zu tun, wenn man von den Namen einmal absieht. Selbst Borcherdt raumt ein,
Schiller habe aufgrund dieser MaRnahme die Figuren ,miRverstanden“.”®® Schiller
schreitet auf dem eingeschlagenen Weg fort: Weil Truffaldins komisches Intermezzo
keinerlei dramaturgische Notwendigkeit besitzt, sondern ,nur® zur Unterhaltung
vorgesehen war, streicht er die Szene ersatzlos. Damit ist Truffaldino seines einzigen
guten Auftritts beraubt worden®*, was jedoch vor dem Hintergrund von ,Uber epische
und dramatische Dichtung” (1797) mit der Streichung eines ,episierenden Moments'
innerhalb eines Dramas erklaren werden kann, deren Beibehaltung mdglicherweise
dazu beitragen konnte, die Zuschauer aus der avisierten ,steten sinnlichen
Anstrengung“ heraus zu holen, sie, wie beim Drama gerade nicht intendiert, ,zum
Nachdenken“ anzuregen.’®

Traten die Figuren der italienischen Stegreifkomddie bei Gozzi schon in den
Hintergrund’®, so sind sie bei Schiller nochmals stark zuriickgenommen, was auf
Kosten der Komik geht. Fast schon Uberflissig ist es, anzumerken, daf} der deutsche
Dramaturg auf alle in der Vorlage auftauchenden Kraftausdriicke wie ,Schwein“ oder
~Schlange” ersatzlos verzichtet.

Die beiden ,hoheren Angestellten®, Pantalon und Tartaglia, behalten ihre
Kommentierungs- und Distanzierungsfunktion in bezug auf das Hauptgeschehen bei.
Insbesondere Pantalon als distanzschaffender Desillusioneur tut sich dabei hervor:
.-Rappelt's der Majestat? Was kémmt sie an/ Dal} sie in Versen mit sich selber spricht?"
(val. IV, 5, V. 1758f.) - so lautet der vermeintlich komischste Kommentar des Kanzlers
angesichts der seltsam unergrindlich-tiefsinnigen Rede seines Kaisers, von dem er das
Reimen gar nicht gewohnt ist.”®” Goethe indes zeigte sich, mdglicherweise nicht nur,

783Das von Schiller hier angewandte Verfahren ist schon aus ,Macbeth* bekannt, wo er gleichfalls das
komische Intermezzo zugunsten eines unverfanglichen, unzweideutigen Liedes herausnahm. Es lie3e
sich damit erklaren, daR Schiller ab ,Uber naive und sentimentalische Dichtung* nicht einmal mehr in der
Komddie derbe Komik akzeptierte und sich darum veranlaf3t sah, derartige Passagen vollstandig zu
beseitigen, vgl. NA, Bd. 14, S. 311.

784 Bedauernd aufRert sich hieriiber schon Kdrner in seinem Brief an Schiller vom 15. 02.1802; Kdster
weist darauf hin, dal3 diese Szene sich auf deutschen Biihnen nicht adaquat umsetzen liel3e, vgl. Késter,
S. 168 und S. 177.

785 Vgl. ,Uber epische und dramatische Dichtung®, hier zitiert nach Briefwechsel zwischen Schiller und
Goethe, hg. von Emil Staiger, S. 521-524, hier S. 524. Allerdings ergriff Schiller bereits bei der davor
liegenden ,Egmont“-Bearbeitung, wie vielleicht noch in Erinnerung, eine vergleichbare Ma3nahme, indem
er den Auftritt der nie mit der Titelfigur zusammentreffenden Margarethe von Parma ersatzlos strich, da
ihm dieser fiir den unmittelbaren Gang der Handlung entbehrlich schien. Demnach fuhrten Theaterpraxis
und Theorie hier zum identischen Ergebnis.

786 Vgl. hierzu etwa Perroud, Robert: La Defense et I'Utilisation des ,Masques” de la Commedia dell'arte
dans I'ceuvre de Carlo Gozzi. In: Das Ende des Stegreifspiels. Hg. von Roger Bauer und Jirgen
Wertheimer, S. 9-16, hier besonders S. 15.

787 Die Unterhaltung zwischen Tartaglia und Pantalon ist bei Werthes (Szene IV,4, Z. 1399-1402)
deutlich weniger witzig als bei Schiller. Bei letzterem stort allerdings, da an dieser Stelle (V. 1758-1762)
der Minister mehr weil3 als der Kanzler, was etwas unglaubwirdig erscheint. Schiller hat nach dem

230



aber auch wegen der geschilderten Stelle mit der Umsetzung der Masken nicht
zufrieden, denn er gestand ,Schwierigkeiten in der Ausflihrung® bei dem ,Sticke®,
welches ,freilich ursprunglich fir ein geistreiches Publikum geschrieben* wurde, ein:
»S0llte es mdglich sein, den vier Masken, wo nicht ihre urspringliche Anmut zu geben,
doch wenigstens etwas &hnliches an die Stelle zu setzen, so wirde schon viel
gewonnen sein.“’® An einer Stelle fallen Tartaglia und Pantalon aus der ihnen von
Schiller zugedachten Rolle zuriick in eine sonst eher bei Gozzi anzutreffende Manier: In
V, 1 (vgl. V. 2364-2380) machen sie sich siegessicher Uber die Prinzessin lustig,
verlachen sie, da sie nachts um ,Aufschub“ (V. 2369) bei ihnen beiden gebeten hatte.
Ganz halt Schiller sein Konzept, derbe Komik vollstandig zu tilgen, demnach nicht
durch. Denn ansonsten hétte er sich an dieser Stelle von der Werthes-Ubersetzung wie
bei Truffaldin und Brigella zuvor entfernen missen. Es gelingt allem Anschein nach
nicht einmal Schiller, seine von ihm in seiner letzten theoretischen Schrift zuletzt
aufgestellten Kriterien, in denen vom Verlachen keinerlei Rede mehr war, einzuhalten.
Er féallt selbst in ,das Alte®, das er uberwinden wollte, zuriick, indem er es nicht durch
etwas Anderes, Neues zu substituieren weil3. Gleichzeitig erreicht die gezeigte Komik
nicht mehr die Originalitat und Qualitat der Komik, die er in seinen eigenen friheren
Stiicken erzeugte - erinnert sei an die Eingangsszene von ,Kabale und Liebe.“"®°

Um eine moglichst exakte Umsetzung der italienischen Masken auf den deutschen
Buhnen ging es nicht in erster Linie. Das Hauptinteresse Schillers an den Masken hing
zusammen mit der Mdglichkeit zur Kommentierung und Distanzierung. Ein Stiick Gozzis
mit diesen Figuren, die den Zuschauern vorfuihren, ,,dal’ das ganze theatralische Wesen
ein Spiel* sei, das ist Schillers Intention, ist die asthetische Lektion, welche dem
Publikum an einem Auffihrungsabend der ,Turandot® erteilt werden soll. Diese Hoffnung
oder ,Erwartung® verband Schiller wie Goethe mit Sticken, in welchen Masken
auftraten.”°

Handlungsablaufe, die es zwingend machten, daf} die italienischen Masken agieren
mussen, gibt es keine. DalR Schiller durch Goethe auf die italienischen komischen
Figuren kam, erscheint duRerst naheliegend.”®* Goethe hatte schon frilher des 6fteren
italienische Stiicke, auch von Gozzi aufgefiihrt.”®? Dartiber hinaus ist bekannt, daR? der
Weimarer Intendant im Verlauf seiner italienischen Reise, am 6. und 10. Oktober 1786,
in Venedig Vorfuhrungen von Werken Gozzis gesehen hat, bei denen auch einige

Vortrag des Ediktes hdchstwahrscheinlich vergessen, daf3 er bei diesen Figuren einen Rollentausch
vorgenommen hatte, weshalb es sinnvoll gewesen ware, den gleichen Text der jeweils anderen Figur in
den Mund zu legen.

788 Vgl. Goethe, GA, Bd. 14, S. 70 [Weimarisches Hoftheater].

789 Siehe hierzu Kapitel 1l der vorliegenden Arbeit.

790 Vgl. Goethe, GA, Bd. 14, S. 70; vgl. auch Hinck, Das deutsche Lustspiel, hier S. 394.

791 Vgl. Borcherdt, NA, Bd. 14, S. 316.

792 Vgl. Anm. 337 dieses Kapitels.

231



Schauspieler der Truppe Antonio Sacchis mitwirkten. Nach Schillers Eingriffen blieb von
den zanni kaum noch etwas Typisches ubrig.”®

Was das Weimarer Publikum Gber commedia dell'arte wul3te bzw. wissen konnte, ist
nicht mit vollkommener Sicherheit zu sagen. Immerhin sollte bertcksichtigt werden, daf3
die Blutezeit dieser italienischen Theaterform 1750 zu Ende war, also Gozzi in eine Zeit
fiel, in welcher der Einflud des Improvisationstheaters zuriickgegangen war. Es war
gerade Gozzis Bestreben, dieses in etwas halbherziger Weise wiederzubeleben.
Entscheidender durfte allerdings die raumliche und zeitliche Verschiebung sein: 1802,
erneut runde 40 Jahre spéater, erschienen die Masken auf der Weimarer Bihne.
Zumindest kann angenommen werden, daf? das Wissen und Verstandnis dieses
Publikums nicht so selbstverstandlich-spielerisch erlernt worden ist wie in Italien.
Folglich mufRte das Wissen angelesen oder durch regelmalige Theaterbesuche
erworben werden oder fehlte mdglicherweise, z. B. bei nur sporadischen Besuchern,
ganzlich.”®* Schillers Freund Kérner nahm in seinem bereits oben erwéhnten Brief vom
15. Februar 1802 eingehend Stellung und analysierte sehr sicher Schillers Bearbeitung.
Er konstatierte nicht nur die Zuriicknahme der komischen Elemente im allgemeinen,
sondern bedauerte zudem die Streichung des Intermezzos im besonderen. Gleichzeitig
war er sich im klaren Uber die Griinde, die zur MalRhahme der Streichung dieses
episierenden Moments gefuhrt haben. Er sah ein, dal3 die hiesigen Zuschauer diesen
handlungsirrelevanten Einschub nicht oder nur schwer annehmen wurden. Daf3 Schiller
sich so entschieden hatte, war demnach weise Voraussicht sowie vorauseilender
Gehorsam, aber doch auch, was schwerer wiegt, eigene poetologische Uberzeugung.’®®
Einen Aspekt sah Korner in seiner treffenden Analyse nicht: Namlich, daf3 Schiller weit
mehr Sinn fur das Tragische als fur das Komische besal3, denn er hatte durchaus neue
komische Elemente als Ersatz fir das als zu derb Abgelehnte einbauen kdnnen, falls er
dies gewollt hatte. Man braucht sich nicht auf die Besprechungen der Romantiker zu

793 Vgl. Ingenkamp, S. 988f.; Ganz und gar unverstandlich ist deshalb, warum Kindermann die
Auffassung vertritt, Schiller habe ,[...] in seiner Bearbeitung die abenteuerlichen Zige und das aus der
Commedia dell'arte Herkommende [...] [starker als Gozzi selbst]* in den Vordergrund gestellt und
entgegen Goethes anderslautender Stellungnahme die Urauffihrung als einen ,stlrmischen Erfolg"
einstuft, vgl. Kindermann, Heinz: Theatergeschichte Europas. V. Bad. Von der Aufklarung zur Romantik
(2.Teil). — Salzburg 1962, S. 194f. — wie mir ohnehin bei Kindermann analog zu Pyritz eine ,kritische
Distanznahme* (Zitat Herr Japp, 12. 12. 02) dringend angeraten zu sein scheint, vgl. diesbeziglich:
Mechthild Kirsch: Heinz Kindermann — ein Wiener Germanist und Theaterwissenschaftler. In:
Zeitenwechsel. Germanistische Literaturwissenschaft vor und nach 1945, S. 47-59, hier S. 49 respektive
51; ahnlich euphemistisch sieht es jedoch Erika Fischer-Lichte: Kurze Geschichte des deutschen
Theaters. — Tubingen, Basel 1993, S. 156, die Schillers Bearbeitung allein schon fur ,besonders
gelungen® halt, da Schiller ,fur jede Auffihrung [neue Ratsel] schrieb [...].*

794 Vgl. Borcherdt, der einige in diese Richtung gehende Informationen liefert: NA, Bd. 14, S. 316-326.
795 Immerhin hatten Goethe und Schiller in ,Uber epische und dramatische Dichtung“ gemeinsam
dekretiert, daf3 ,Handlung[en]“, die ,von ihrem Ziele entfernen [...] fast ausschlie3lich* fir das ,epische
Gedicht” reserviert seien, zitiert nach Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger,
hier S. 521-524, hier S. 522 [passim].

232



berufen, deren scharfes, fast vernichtendes Urteil kaum anders zu erwarten war, um die
offenkundigen  Schwachpunkte benennen zu koénnen.”® Eben weil kein
selbstverstandliches Verstandnis fir die vier Typen vorhanden war, nahm Schiller die
sie betreffenden Passagen stark zurtick.

Die Rucknahme der maskentypischen Merkmale, die sie Uberhaupt erst identifizierbar
machten, 1t sich noch weiter verfolgen anhand Schillers eigener Umschreibungen und
Veranderungen, die er vornahm, um seine Buhnenbearbeitung auch an anderen
Schauspielhdusern unterzubringen. Diese Anderungen wurden bisher nicht wesentlich
fur die Interpretation der Bearbeitung mit berlcksichtigt. Bei der Hamburger
Erstauffihrung am 9. Juli 1802 traten drei der Masken (Tartaglia, Pantalon und Brigella),
wohl aus Kostengrinden, nicht in ihren typischen Kostiimen, sondern stattdessen ,in
gewdhnlichen orientalischen Gewéndern® auf, wodurch ihre Charakterzeichnung
verloren ging.”®’ Diese MaRnahme lag nicht in Schillers Hand, sondern in derjenigen des
Hamburger Intendanten Herzfeld. Doch &hnliche Vorgehensweisen finden sich auch bei
anderen Auffihrungen in anderen Stadten. Der Berliner Intendant Iffland bezweifelte in
einem Brief an Schiller vom 16. April 1802 generell die Umsetzbarkeit der italienischen
Masken auf deutschen Buhnen:

[...] Ich kann nicht fir die Einfihrung der italienischen Masken sein. Die deutschen Schauspieler kdnnen
sie nicht geben. Nur die volubile italienische Sprache, das Leben und Sein der Italiener, der Jargon der
italienischen Schauspieler, der dafir eine gleichsam anerkannte komische Melodie hat, nur das
Maskenreich, was dort im Lande zu Hause ist, kann den Masken ein lebendiges und ein pikantes

Interesse geben. - [....]. 798

Das hart ausgefallene Urteil wiegt schwer, da der theaterpraktisch erfahrene Iffland in
der Regel Schillers neuen Werken gréfRtes Interesse entgegen brachte.”®

Von besonderem Interesse ist die fur die Dresdner Auffihrung notwendig gewordene
»rurandot. Prinzessin von Schiras”. Um das Stlck Uberhaupt auf die Dresdner Biihne zu
bringen, muf3te sich Schiller mit gravierenden Veréanderungen einverstanden erklaren.

796 Vgl. z. B. den Brief Caroline Schlegels, die Schiller mit dem Spitznamen ,Dame Luzifer* bedachte
(siehe: Das moderne Lexikon in zwanzig Banden. Band 16. Hg. vom Lexikon-Institut Bertelsmann in
Zusammenarbeit mit Dr. Hans F. Mdller. - Gitersloh 1986, S. 305), an ihren zweiten Mann August
Wilhelm vom 20. Februar 1802.

797 Vgl. Borcherdts Kommentar in NA, Bd. 14, S. 319; vgl. ebenso den Brief Schillers an Jakob Herzfeld
vom 21. Marz 1802, zuerst zitiert bei: Guntter, Otto: Ungedruckte Schillerbriefe. In: Funfzehnter
Rechenschaftsbericht Giber das Jahr. Schwabischer Schillerverein Marbach-Stuttgart. 1. April 1910/11. -
Marbach a. N. 1911, S. 118f.; im Inhaltsverzeichnis werden drei ungedruckte Schillerbriefe angekindigt,
es sind jedoch vier, der die ,Turandot“-Bearbeitung betreffende Brief ist der vierte.

798 Vgl. ebenda, S. 322.

799 Laut Petersen verhalt es sich so, daf Iffland ,[...] auf jedes neue Schillersche Stlick wartet wie auf die
Taube mit dem Olzweig [...].“, vgl. Petersen, S. 194.

233



Hilfe und praktische Vorschlage erhielt er hierbei von Kdrner (vgl. besonders seinen
Brief an Schiller vom 10. Jan. 1802). Am Schlul3 ihrer Bemihungen stand eine
.persische Fassung“. Angriffsflachen boten die Totenkdpfe auf der Stadtmauer, die
Doktoren sowie, hauptsachlich, die comici dell’arte.%

Die Berufsbezeichnungen fur die Masken fielen zuerst weg und schlie3lich unterbreitete
Schiller das Angebot, selbst die Namen auszutauschen. Aus Pantalon wurde so der
europaische Arzt Benedetto, aus Tartaglia Babouk und aus Brigella Osmin. Sie trugen
nun das, was man unter normaler persischer Kleidung verstand. Truffaldino wurde fir
diese Fassung zu einem Mohren.®® Damit waren die vier Masken endgiiltig zu
gewdhnlichen Nebenfiguren geworden, die durch keine extravagante oder gar komische
Eigenschaft (vom Mohr vielleicht abgesehen) mehr aus der Rolle fallen (kdnnen). Die
Erkennbarkeit ihrer theatergeschichtlichen Wurzeln wurde zur Ganze getilgt. In der
Jpersischen* Fassung ist Schiller den bei Gozzi langst eingeschlagenen Weg
konsequent zu Ende gegangen, der dahin fiuhrte, dafl von den Masken mit der Zeit
nichts mehr Gbrig blieb. Die Kritik an den ungewdhnlichen Hofangestellten ist nicht nur
.viel Larm um Nichts®, eine unbedeutende Randerscheinung, sondern neben der
sicherlich wesentlicheren Auffassung, die Schiller beziglich der Maskentypen vertrat,
ein weiterer Hinweis auf schon erwdhnte Rilcksichten, die auf hofische Interventionen,
Zuschauer und Schauspieler, welche in einer anderen Theatertradition standen,
genommen werden muf3ten. Offensichtlich waren diese Nebenfiguren zu Schillers Zeit
bedeutend genug, um den adligen Wachtern tber Kunst und Kultur derart unangenehm
aufzufallen, daR3 sie ihr ,Veto" einlegten. Diese Einstellung seitens der Hofe zeugt nicht
von der Autonomie, die von beiden Weimarer Theaterpraktikern nachdricklich postuliert
wurde.

Die weibliche Hauptfigur erfahrt geringere Modifikationen und zeigt sich bei ihrer ersten
Begegnung mit Kalaf nicht blof3 von ,Mitleid ergriffen”, sondern bei Schiller von ,Herzen
geruhrt* (vgl. I, 4, V. 760ff.) Dessen ungeachtet, gibt sie dem neuen Bewerber mit ihrem
ersten langen Monolog dennoch gleich zu erkennen, dald er es mit einer
aulBergewohnlichen jungen Frau zu tun hat, die es ihm sehr schwer machen wird, zu
seinem Ziel zu kommen.?%? Turandot, zumindest anfangs ganz Amazone, wird vom

800 Pikanterweise fiel den Kritikern nicht auf, wie wenig souveran der Kaiser von China sein Amt ausiibt,
sonst waren diesbeziigliche Anderungen mit Sicherheit unvermeidlich gewesen.

801 Vgl. dazu besonders NA, Bd. 14, S. 292-301. Hier sind die von Schiller vorgenommenen Anderungen
im einzelnen aufgefihrt.

802 Das Interessante am Entwurf dieser weiblichen Figur ist von Anfang an, daf es sich hier - im
Gegensatz zu vielen Dramen des achtzehnten und beginnenden neunzehnten Jahrhunderts - nicht um
das Thema der weiblichen Unschuld, die so lange verteidigt werden muf3, bis die Tochter versorgt ist,
dreht, denn die Unschuld steht gar nicht zur Debatte. Die Amazone ist damit das Gegenstick der
gefallenen Unschuld. Gleichzeitig gelten beide, Amazone und gefallene Unschuld, nicht als angemessene
weibliche Lebensformen; der Wert und das Ansehen der weiblichen Figuren steht oder fallt nicht nur, aber
auch bei Schiller mit ihrem untadeligen Leumund, der verteidigt oder wiedererlangt werden muf3 —

234



mannlichen Personal als eine krasse Aul3enseiterin wahrgenommen (vgl. stellvertretend
fur alle Pantalon, Il, 2, V. 555ff.). Sie ist zu nonkonformistisch, um sich in eine Ehe zu
fiugen und die Sicherung der Dynastie zu erfullen. Vielmehr ist die Thronfolgerin
entschlossen, mit den Konventionen radikal und definitiv. zu brechen. Diese
Entscheidung teilt sie dem laut Regieanweisung ,erstaunten* Prinzen mit:

[...] Ich bin nicht grausam. Frei nur will ich leben.
BloR} keines andern will ich sein; dies Recht,
Das auch dem Allerniedrigsten der Menschen
Im Leib der Mutter anerschaffen ist,

Will ich behaupten, eine Kaiserstochter.

Ich sehe durch ganz Asien das Weib

Erniedrigt und zum Sklavenjoch verdammit,

Und rachen will ich mein beleidigtes Geschlecht
An diesem stolzen M&nnervolke, dem

Kein andrer Vorzug vor dem zéartern Weibe

Als rohe Starke ward. Zur Waffe gab

Natur mir den erfindenden Verstand

Und Scharfsinn, meine Freiheit zu beschitzen.
- Ich will nun einmal von dem Mann nichts wissen,
Ich hass’ ihn, ich verachte seinen Stolz

Und tbermut - Nach allem Késtlichen

Streckt er begehrlich seine Hande aus;

Was seinem Sinn gefallt, will er besitzen.

Hat die Natur mit Reizen mich geschmiickt,

Mit Geist begabt - warum ist's denn das Los
Des Edeln in der Welt, daR es allein

pointiert formuliert lieBe sich sagen: viel mehr als die ,Heilige” oder die ,Hure* haben die traditionellen
Frauenbilder nicht parat - nicht so im vorliegenden Drama, das nicht zuletzt aus dieser geéanderten
Konstellation seinen Reiz bezieht; vgl. zu den sogenannten ,traditionellen Frauenbildern* besonders:
Wirzbach, Natascha: Einflhrung in die Theorie und Praxis der feministisch orientierten
Literaturwissenschaft. In: Literaturwissenschaftliche Theorien, Modelle und Methoden. 3. Verb. und erw.
Auflage. — Trier 1998, S. 137-152, hier vor allem S. 141; so wéare dem von Stephan angesprochenen
»~Judith-, Salomé und Medea-Thema“, denen ,eine so grol3e Faszinationskrafr fir Autoren“ nachgesagt
wird, das ,Turandot“-Thema zu addieren, vgl. Stephan, Inge: Literaturwissenschaft. In: Gender Studien.
Eine Einfuhrung. Hg. von Christina von Braun und I. S. — Stuttgart, Weimar 2000, S. 290-299, hier S. 295,
S. 297; ferner bereits: Stephan, Inge: ,So ist die Tugend ein Gespenst.” Frauenbild und Tugendbegriff bei
Lessing und Schiller. In: Lessing und die Toleranz. Beitrdge der vierten intenationalen Konferenz der
Lessing Society in Hamburg vom 27. bis 29. Juni 1985. Hg. von Peter Freimark [u. a.] - Detroit, Miinchen
1986 [gleichzeitig: Lessing Yearbook Sonderband], S. 357-374, vgl. ferner. Scholz, Hannelore:
Widerspriche im birgerlichen Frauenbild. Zur asthetischen Reflexion und poetischen Praxis bei Lessing,
Friedrich Schlegel und Schiller. - Weinheim 1992.(=Ergebnisse der Frauenforschung Bd. 26), S. 140-175.

235



Des Jagers wilde Jagd nur reizt, wenn das Gemeine
In seinem Unwert ruhig sich verbirgt?

M u 3 denn die Schonheit eine Beute sein

Fir e in e n ? Sie ist frei so wie die Sonne,

Die allbegliickend herrliche am Himmel,

Der Quell des Lichts, die Freude aller Augen,

Doch keines Sklavin und Leibeigentum. [...] (I, 4, V. 775-802, kursive Hervorhebungen von der Verf.)803

An diesem langeren Zitat, einer von Schiller frei erfundenen Passage, fur welche bei
Werthes keinerlei Entsprechung zu finden ist, setzen die meisten Interpreten, so auch
Guthke und Fuhrmann, an; denn an dieser Stelle, die Schillers stoffgeschichtliche
Veranderung deutlich zum Ausdruck bringt, glauben sie, eine neue Seite an Schiller zu
entdecken. 8

Zunéchst einmal bleibt festzuhalten, dafd Turandot mit ihrer Sicht der um sie herum
herrschenden Verhéltnisse so falsch nicht liegt. Die Welt in ihrer Umgebung wird von
Mannern bestimmt, nicht von Frauen. Verstandig und scharfsinnig (vgl. V. 780f.)
durchschaut sie die Hierarchien: ,durch ganz Asien® sieht sie ,das Weib erniedrigt und
zum Sklavenjoch verdammt” (ebenda). Aufsassig, widerspenstig und ehrgeizig hat sie
darum fir sich beschlossen, diese Hierarchien zu durchbrechen, indem sie sich weigert,
sich zu unterwerfen, indem sie ihren ,Verstand® einsetzt, um all denen, die sie in die
Ehe, fur sie ein Synonym fir die Unterdriickung der Frau, drdngen wollen, zu entgehen.
An ,dem Mann“ (V. 788) - wie das pars pro toto deutlich zeigt, differenziert sie nicht -
verurteilt sie ,Stolz/ Und Ubermut® und glaubt, ,er* sei an ,Schénheit* nur als ,Beute*
interessiert (vgl. V. 798). Neben ihrem nachdricklichen Freiheitsanspruch fallt auf, wie
sie die uneingeschrankte Anerkennung ihrer geistigen Uberlegenheit (vgl. V. 785f.)
selbstverstandlich einfordert und wie sie gleich praventiv Vorwurfe der ,Harte* und
,Grausamkeit® zurtckweist. Ohne Widerspruch will sie als reflektiertes, selbstandig
denkendes menschliches Wesen wahrgenommen werden. Angeblich stellvertretend ,fur

803 Vgl. zur ,Freiheit" etwa Schlapfer, Bruno: Schillers Freiheitsbegriffe. - Bern, Frankfurt am Main, New
York 1984. (=Européische Hochschulschriften, Reihe 1, Bd. 740) Er weist nach, daf? ,Freiheit* bei Schiller
ein immer wiederkehrendes Thema ist bzw. dal3 viele seiner Dramenfiguren fur die Erlangung bzw.
Verteidigung von Freiheit kdmpfen. Insofern leuchtet es ein, wenn Schiller seine Protagonistin mittels des
Freiheitsanspruches aufzuwerten sucht; vgl. ferner: Waldeck, Marie-Luise: The Theme of Freedom in
Schiller's Plays. - Stuttgart 1986. (=Stuttgarter Arbeiten zur Germanistik Nr. 170), die nachweist, dal3 bei
Schiller grundséatzlich ein Zusammenhang zwischen Freiheit und Macht bestehe und sich in der
chronologischen Entwicklung seiner Dramen ein sich verénderndes Verhaltnis zur Freiheit (anfangs
.freedom from“, spater zunehmend ,freedom to“) ablesen lasse, vgl. ebenda S. 86.

804 Vgl. Guthke, Schillers ,Turandot®, S. 90, vgl. Fuhrmann, Helmut: Revision des Parisurteils. ,Bild“ und
,Gestalt” der Frau im Werk Friedrich Schillers. In: JbDSG 25 (1981), S. 316-366, hier bes. S. 319f, S.
323; Ders.: ,Bild“ und ,Gestalt* der Frau im Werk Friedrich Schillers. In: NS. Zeitschrift fur Erziehung und
Gesellschaft 23 (1983), S. 2-26; hier handelt es sich um eine stark gekirzte Version des zwei Jahre zuvor
erschienenen Aufsatzes, weshalb immer die frilhere Fassung zitiert wird [passim].

236



alle Frauen Asiens” hat sie beschlossen, Rache an ,den M&nnern“ zu nehmen, weil die
von ihr angeprangerten Ungerechtigkeiten anscheinend seit ewigen Zeiten Gultigkeit
hatten.

Noch circa zweihundert Jahre, nachdem dieses pathetisch vorgetragene
Freiheitspostulat der Frau entstanden ist, kdnnten sich eventuell viele Frauen weltweit
diesem neuartigen, originellen und modernen Wunsch Turandots nach der
selbstverstandlichen Akzeptanz weiblicher Reflektiertheit anschlieRen, das sicherlich
einen betrachtlichen Anteil daran hat, daf3 Schillers ,Turandot” nicht ganz so vergessen
ist wie seine anderen dramaturgischen Arbeiten.%

Doch der von Schiller neu eingefiigte Monolog pafdt nicht so recht zu Turandots
Verhalten im Stick und damit zum Stick insgesamt. Denn sie unterschlagt bei ihrer
Selbstbeschreibung zwei wesentliche Dinge: Zum einen ist ihr der ,Stolz", den sie den
Mannern vorwirft, selbst nicht fremd, sondern in besonders ausgepragtem Mal} eigen,
so wird sie von Zelima gleich eingangs der Szene aufgefordert, den ,Stolz" ,hin fahren”
zu lassen (vgl. z. B. I, 4, V. 763). Zum anderen ist der Vorwurf der Grausamkeit nicht
leicht von der Hand zu weisen. Sich den herrschenden Gegebenheiten jetzt bei Schiller
aus Vernunftsgrinden zu verweigern, ist die eine Sache, die Heiratskandidaten nicht
bloR abzulehnen, sondern toten zu lassen, eine andere, grausame Handlung.
AulRerdem steht sie in keinerlei zwingendem Zusammenhang mit dem grundsatzlich
gerechtfertigten Freiheitsanspruch: Im Gegenteil mifte sie ihren Freiern gleichfalls die
Freiheit zugestehen, sich ohne Einsatz des Lebens um sie zu bewerben. Jemand, der
Turandots angeblichen Verstand besitzt, mifdte sich weiterhin fragen lassen, ob
Uberhaupt irgendeine Tat die Todesstrafe rechtfertigt. Also hat es ganz den Anschein,
als messe Turandot mit zweierlei Maf3, wenn es um die Beurteilung ihres eigenen
Verhaltens und des Verhaltens anderer geht. Mit Stolz und Freiheitsdrang allein l&f3t
sich ihr Auftreten nicht ausreichend erklaren, weshalb sich Schillers Erganzung nicht
nahtlos einfiigt, sondern sich eher als ein ,Fremdkorper”, ahnlich wie bei der ,Egmont*“-
Bearbeitung, erweist.

Kalaf indes reagiert sehr aufgeschlossen und positiv auf die wirkungsvolle
Selbstdarstellung, der gerade aufgedeckte Widerspruch wird von ihm nicht
wahrgenommen. In seiner Antwort zeigt er sich Uberrascht und beeindruckt. Seine
Erwartungen scheinen noch ubertroffen. Allein wegen des verzaubernden Bildes hatte
der Prinz im vorausgehenden Auftritt marchenhafte drei Mal sein Motto ,Tod oder

805 Turandot insistiert auf die Anerkennung ihrer Reflektiertheit und hat damit eine moderne
Selbstauffassung, vgl. Japp, Uwe: Literatur und Modernitat. - Frankfurt am Main 1987, S. 148-184, hier S.
164; bei Schiller sind keinerlei Anknipfungspunkte an das antike Matriarchat und an die Magna Mater zu
erkennen, auch wenn sie in stoffgeschichtlich friheren Fassungen eine Rolle gespielt haben mochten, wie
Hentze, S. 28, und Schilling betonen. Letztere raumt jedoch ein, Schiller habe die Misandrie der Titelfigur
.[-..] nicht als kollektives kulturhistorisches Erbe, sondern als individuellen [Hervorhebung der Verf.]
Abwehrmechanismus thematisiert [...]“, vgl. Schilling, S. 374ff. und 391.

237



Turandot” verkindet (vgl. V. 671, V. 705 und V. 729), hatte seinen pl6tzlichen
Sinneswandel nach der anfanglichen radikalen Ablehnung damit erklart, dal3 eine
hoéhere Macht, ,Schicksal” (V. 744), ihn zu diesem Schritt treibe (vgl. bes. V. 745-749).
Nachdem er die schone Frau gesehen und gehért hat, wirkt er noch entschlossener:
Hinter der Rede der Prinzessin erkennt er ,Unschéatzbare[s] ( Il, 4 V. 816), ein Ideal,
namlich das hochste Gut ,Schonheit* (V. 811). Dafur will er sich auf alle Bedingungen
einlassen, was wiederum mindestens ebenso neuartig, originell und modern ist wie
Turandots Standpunkt. Allerdings baut er dabei auf Fairness, auf ein hartes, aber
gerechtes Urteilen seiner Prinzessin, die sich gegebenenfalls Giberzeugen lassen werde.
Schon am Anfang des Dramas zeigte er sich unzufrieden mit seinem Leben,
entschlossen, nicht langer so fort zu fahren, als er Barak vom Abschied von den Eltern
berichtet: ,Ich gehe, rief ich, mein Geschick zu andern,/ Wo nicht, dies traur'ge Leben zu
verlieren! (1,1, V. 118f.). Sein Leidensdruck scheint also immens. Die Aufgabe, die
entweder den Wendepunkt zu einem besseren, erfillteren Leben bringen oder den
Schlu3punkt, der dem trostlosen Weiterleben ein Ende bereiten soll, ist mit Turandots
Ratseln gefunden, denn aul3er ,Tod oder Turandot” ,gibt [es] kein Drittes|...]* (V. 671).
Er spielt ,Alles oder Nichts“. Der ,Preis* ist ihm jeden Einsatz wert, er bekréftigt ein
viertes Mal ,Tod oder Turandot® (V. 838). Die langst bekannten
Bewerbungsbedingungen werden nun, ordnungsgem&R in sich reimenden
Alexandrinern abgefaRt, verlesen. 8° Darauf schwort Altoum pathetisch: ,O Blutgesetz!
Du meine Qual und Pein!/ Ich schwor’'s bei Fohis Haupt, du sollst vollzogen sein.“(V.
846f.). 87

AnschlieBend beginnt die Peripetie, die Ratselbefragung.®®

806 Vgl. Szene Il, 4, V. 840-845.

807 Auffallend oft und damit kaum zuféllig setzt Schiller an den Schluf? wichtiger Bekundungen einen
Reim, was in diesem Stick immer zugleich eine komische Komponente hat, da die jeweiligen Verse
unabhangig von der Person, die sich &ufRert, sehr pathetisch formuliert sind, vgl. z. B. Kalaf in 11,3, V. 745-
748; Pantalon, in 11,4, V. 840-845; Altoum in 11,4, V. 846f; Adelma in Ill,1, V. 1132f; Barak in 1V,3, V. 1704-
1707; Altoum in IV,5, V. 1754-1757; Turandot in IV,6, V. 1890f.; Kalaf in IV, 10, V. 2314-2317,
offensichtlich lacherlich wird es dann, wenn Pantalon und Tartaglia reimen, vgl. 1l, 2 V. 570f., V, 2, V.
2524f.

808 Vgl. Aurich, Ursula: China im Spiegel der deutschen Literatur des 18. Jahrhunderts. - Berlin 1935.
(=Germanische Studien H. 169), S. 138-147, hier S. 144; Das Raétsel gilt als eine der altesten
Literaturgattungen. Es ist zu verstehen als eine Art ,freies Spiel des Geistes®, bei welchem es darauf
ankommt, ,hervorspringende Eigenschaften und Merkmale“ des verschlisselten Gegenstandes zu
benennen, vgl. Wiinsche, August: Das Ratsel vom Jahr und seinen Zeitabschnitten in der Weltliteratur. In:
ZvLG N.F. 9 (1896), S. 425-456, hier S. 425; Der Reiz besteht gleichzeitig darin, den Ratenden nach
Mdglichkeit auf eine falsche Fahrte zu locken bzw. zu verunsichern. Bentzien hebt zusatzlich hervor, dal3
das Ratsel wegen seines ,unterhaltende[n] Charakter[s]* um 1800 besonders beliebt war, vgl. Bentzien,
Ulrich (Hg.): Rat zu, was ist das: Ratsel und Scherzfragen aus funf Jahrhunderten. — Minchen 1976, S.
247-270, hier S. 247ff. — Bentzien bietet in seinem Nachwort einen knappen, informativen Uberblick iiber
das deutschsprachige Ratsel und seine Entwicklung; Oft besalR und besitzt das Ratsel die Funktion, den
.Scharfsinn®, ,die geistigen Fahigkeiten eines Menschen zu priifen* und/oder einen Streit mittels des

238



Das Ratsel vom Jahr wurde von Schiller als einziges Ratselthema aus der
Werthesubersetzung tGbernommen, aber von der urspringlich zweiten an die erste
Stelle gerlckt. Winsches Auffassung, Schiller sei beim Jahresratsel nicht durch Gozzi
inspiriert worden, ist nicht zutreffend, denn immerhin wurden die ersten vier Verszeilen
bei Schiller wortlich aus Werthes’ Ubertragung ibernommen (vgl. Gozzi, Il, 5, S. 254;
Werthes NA Bd. 14, V. 721-724, S. 46; Schiller ebenda, V. 848-851), bevor er dann
eigenstandig weiterfahrt (vgl. V. 852-865). Ebenfalls in allen drei Versionen gleich ist zu
Beginn des Ratsels das Reimschema: Es handelt sich jeweils um Kreuzreime. Als
einziger Unterschied fallt bei Schiller der durchgangige Kreuzreim auf, wahrend bei
Gozzi am Ende des Ratsels ein Paarreim steht, der von Werthes entsprechend
wiedergegeben wurde.?

Schillers zweites Ratsel umschreibt das Auge und ist ohne Entsprechung in der Vorlage
entstanden. Offenbar féallt dem hoffnungsvollen Tartaren die Entschlisselung dieses
sprachlich schénen, aber einfachen Ratsels sogar noch leichter als diejenige des ersten,
da er fur die korrekte Antwort nur ein ,kurze[s] Nachdenken® bendétigt (vgl. die
Regieanweisungen IlI, 4, S. 45 bzw. 47). An die Stelle des Réatsels vom adriatischen
Léwen (bei Gozzi) setzt Schiller dasjenige vom Pflug.2*° Es paRt wesentlich besser nach
.Pekin“ als das venezianische Wahrzeichen und eben dies lag wohl in Schillers
Absicht.®* Vom Reimschema her &hnelt das Pflugratsel den beiden ersten.
Durchgehende Kreuzreime werden dieses Mal von einem Paarreim abgeschlossen. Das
Pflugratsel ist insgesamt das Authentischste, was Schiller beztglich China in sein Stiick
aufnimmt.?? Mit den Rétseln gab er sich besondere Miihe. Die drei bisher genannten

verbalen Schlagabtausches auszutragen. Am Ende geht es freilich ebenso um Leben und Tod wie bei
anderen Kampfen auch, so etwa wiederum Wiinsche, hier S. 425, S. 435, S. 441.

809 Bentzien, S. 258, halt Schillers Version des Jahresratsels fir ,frei Ubersetzt[...]*, was nicht
nachzuvollziehen ist, da der erste Teil identisch mit Werthes, der zweite Teil ab Vers 5 vollkommen
abweichend vom Werthes-Text und zudem langer ist.

810 Vgl. auch Haushofer, Heinz: Das kaiserliche Pfligen. In: Wege und Forschungen der
Agrargeschichte. Hg. von Gunther Franz. - Frankfurt am Main 1967, S. 171-180, bes. S. 171f., der von
Schiller ausgehend diesen Brauch und seine Auswirkungen auf die européische Agrargeschichte verfolgt.
811Die Anregung dazu bekam er von Christoph Gottlieb Murrs deutscher Ubersetzung des chinesischen
Romans ,Hao Kjo Tschuan®, vgl. Fricke/Goépfert, Bd. V, S. 220f., S. 1074. Schiller trug sich zeitweise mit
dem Gedanken, ,die veraltete Ubersetzung* selbst kiirzend zu tiberarbeiten; Die Tatsache, daR der Kaiser
von China selbst pfliigte, hinterlie3 im Europa des 18. Jahrhunderts und beginnenden 19. Jahrhunderts
grofRen Eindruck, vgl. Aurich, S. 145, Catholy, S. 150.

812 Vgl. Tscharner, Ed[uard] Horst von: China in der deutschen Dichtung bis zur Klassik. Mit 10 Tafeln
und 2 Abbildungen im Text. - Munchen 1939, S. 85-89, hier S. 87f., der die ,unchinesischen
Personennamen sowie die persischen Bezeichnungen Divan und Serail* und die Verwechslung des
»mythischen Kaisers" Fohi mit der chinesischen Bezeichnung ,Fo* fir Buddha entdeckt und Aurich, S.
140f. und S. 147, die bedauernd feststellt, das ferne asiatische Land besitze ,nur als neuer Rahmen fur
sein Stick Bedeutung“. Im Wesentlichen weicht also Schiller nicht von Gozzi ab, hat doch das
Chinesische auch bei ihm den unibersehbaren ,unnatirlich[en], grotesk[en] und phantastisch[en]”
Anstrich.

239



Ratsel sind nicht die einzigen geblieben.?!® Kurze Zeit nach der Weimarer Premiere hat
Goethe langst erkannt, ,[...] daR unser Publikum sich beschaftigt, selbst Ratsel
auszudenken [...]*#* Da diese ,Ratseldichtungen“ mit ,heiterste[r] Metaphorik* gestaltet
waren, fanden sie bei den Zuschauern ein tUberaus positives Echo. Als Konsequenz aus
diesem Erfolg entschieden die beiden Weimarer Theaterpraktiker, bei jeder Auffihrung
neue Ratsel einzuflechten. Im Unterschied zu den vier Masken, die nicht wie gewiinscht
auf der Buhne erschienen, konnte mit den Ratseln einige Wirkung erzielt werden. Alles
in allem existieren fiinfzehn Ratsel der Turandot. Schiller selbst schrieb noch elf neue,
von Goethe kam ein weiteres hinzu.®*®

Das von Goethe beigesteuerte Ratsel vom Schalttag wurde zusammen mit dem Ratsel
vom Regenbogen und dem Ratsel vom Blitz fur die zweite Weimarer Auffihrung
ausgesucht. Berechtigte Kritik an dem Umstand, dal3 die Ratsel zu deskriptiv, zu wenig
verdunkelnd seien, Ubte schon Goethe, indem er von deren ,schone[m] Fehler” schrieb,
welcher sich darin auf3ere, dal es sich um ,entzickte Anschauungen des
Gegenstandes” handele, ,worauf man fast [Hervorhebung der Verf] eine neue
Dichtungsart griinden konnte“.2*® Doch Bentzien, der sich Goethes Kritik anschlieft,
betont zugleich ausdrticklich, wie grundlegend sich Schiller von den ,Ratselreimereien”
seiner Zeitgenossen abhebe.?*’

813 Abgedruckt sind sie in NA, Bd. 14, S. 139-146 als Anhang zur Bihnenbearbeitung; vgl. auch
Fricke/Gopfert, Bd. 1, S.443-450, die die etwas ausweichende Uberschrift ,,Parabeln und Ratsel* wahlen.
814 Vgl. GA, Bd. 14, S. 71.

815 Bezuglich der persischen Fassung ,Prinzessin von Schiras” schrieb Schiller am 26. Februar 1802 an
Korner, das Pflugratsel habe nach den Anderungen keinen Sinn mehr im Stiick und sei aus diesem Grund
ausgetauscht worden. Beim Pflugrétsel und dem spater entstandenen Ratsel (iber die chinesische Mauer
werden, anders als bei den uUbrigen Ratseln, eindeutig geographisch zuzuordnende Bezugspunkte
gewahlt. Die anderen beschreiben dagegen allgemeingultige Erscheinungen wie den Regenbogen, den
Blitz, den Funken, Tag und Nacht, das Schiff, das Sehrohr, Mond und Sterne, die Welt, die Farben und
den Schatten an der Sonnenuhr. Nicht an alle sind die dazugehérenden Auflésungen angeschlossen. lhre
Eingliederung in den Text der Szene 11,4 ist somit nicht genau zu bestimmen. Bentzien, S. 258, stort sich
zudem daran, wie sehr die Losungsverse ,in der Regel [...][gegeniiber den Réatseln] abfallen.”

816 Vqgl. Brief Goethes an Schiller vom 2. Februar 1802, Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg.
von Emil Staiger, hier S. 934f..

817 Vgl. Bentzien, S. 258f.. Schule machte Schillers Herangehensweise an das Réatsel nicht, es nahm
eine von ihm nicht beeinflu3te weitere Entwicklung: Der Vorwurf, Schillers Réatsel seien zu leicht zu l6sen,
ist noch in einer weiteren Hinsicht bedeutend: Schiller legt seinem Kanzler Pantalon einen spéttischen
Seitenhieb auf Christian Felix Weil3e (1726-1804) in den Mund (vgl. 1l, 3, V. 686-693). Der Tenor dieser
eingeflochtenen Spitze ist der, daf die bevorstehenden Rétsel kein einfaches ,Zeug“ seien, sondern man
vielmehr ,verfluchte Nisse* zu erwarten habe. In puncto Schwierigkeit scheint es WeiRe jedoch mit
seinem Kritiker aufnehmen zu kénnen. Von der grundsatzlichen Frage einmal abgesehen, ob das Weil3e
nachempfundene Grabratsel in einer Jugendzeitschrift - das war sein zwischen 1775 und 1782
erschienener ,Kinderfreund” schlie3lich - am richtigen Platz ist. Nebenbei bemerkt liegt hier das vor, was
Japp, vgl. Uber Interpretation und Intertextualitat, hier S. 403ff., als ,Partikularreferenz* identifiziert hat,
namlich insofern, als die Referentialitdt sehr schwach ausgepragt ist und ihre Bedeutung fir die
Interpretation des gesamten Stlckes eher marginaler Natur scheint. Zu erganzen wéare immerhin noch,
daf dieser Verweis der einzige bleibt.

240



Der bei weitem wichtigste Aspekt in bezug auf die bisher nicht allzu sehr gewdrdigten
Ratsel scheint jedoch, dal deren Wirkung dem durch die Masken gewébhrleisteten
Distanzierungseffekt zuwider lauft. Sie laden namlich zur Aktivierung und vor allem zur
Identifikation der Zuschauer mit Kalaf ein und heben so einen Teil der Wirkung der
Masken wieder auf.®'® Im Gegensatz zu den beiden héheren Masken, die sich mittels
der Distanzierung an den Verstand wenden, sprechen die Rétsel das Gefuihl an. Schiller
legt sich also nicht unmi3verstandlich auf einen Bezugspunkt, Verstand oder Gefihl,
fest. Nun ist es aber so, dal’ der Verstand nach Schillers Vorstellungen, die er in den
theoretischen Schriften &ufRerte, in der Komodie und das Gefuhl in der Tragodie
angesprochen wird. Der Verstand wiederum bleibt normalerweise auch beim Marchen,
fur welches Schiller seine Bearbeitung nicht zuletzt laut des von ihm gewahlten
Paratextes hielt, au3en vor. Aufgrund dieser Ungereimtheit weil3 der Rezipierende nicht,
was er von dem ihm Préasentierten insgesamt halten soll, da er es nach mit einem fur
Schiller ganzlich untypischen ,Mittelding” zu tun hat. Die Gattungsfrage bleibt damit
nach wie vor offen.

Nachdem Kalaf es vermochte, auch das dritte Ratsel aufzuschliisseln 8°, wird es ernst
fur Turandot: Wie in der Vorlage bietet Kalaf der sich mit aller Macht straubenden
Prinzessin das Gegenratsel an, gewahrt ihr einen Tag Bedenkzeit. Mit der mihsam
erkampften Galgenfrist zieht die obstinate Agamistin aus dem Diwan. Ihre Reaktion, die
sie dort vor dem Staatsrat zeigt - erst wird sie ohnmachtig, dann ,stirzt [sie] in sinnloser
Wut von ihrem Throne®, anschlie3end ,wirft* sie sich ihrem Vater zweimal zu Fif3en, ist
»=aulder sich®, fahrt rasend auf‘, schlie3lich ,zieht [sie] einen Dolch und will gehen* (vgl.
die Didaskalien in Szene I, 4, S. 51-54) - [aRt kaum auf den verstadndigen Charakter
schliel3en, den sie zuvor fir sich in Anspruch genommen hat. ,Prinzessin Kieselherz” (V.
1014) reagiert ganz ahnlich wie bei Gozzi (vgl. die kaum abweichenden Reaktionen der
Figur bei Werthes). Von der rational-kiihlen Uberlegenheit, die man von der jungen Frau
erwartet, ist nichts mehr zu spuren. Schiller hat es bei der bloRen Hinzufiigung des
ambitionierten Freiheitsanspruches gelassen, so dal seine Ambition, dem Stlick mehr
.poetische Tiefe* einzuhauchen, indem er Turandots Konflikt zu internalisieren suchte,
zumindest nicht konsequent zu Ende gefuhrt wurde. Tatsachlich er 1a3t keine weiteren
einschneidenden Veranderungen bei seiner Titelfigur mehr folgen, was weitere
charakterliche Aufwertungen der schwierigen Prinzessin bewirken konnte. Das
Verfahren, mit dem neu hinzugefligten Monolog distinkter zu motivieren, erweist sich im

818 Vgl. Catholy, Theorie der Komddie, S. 149; im Unterschied dazu betont Hinck, Theater der Hoffnung,
hier S. 45, Schillers Bestreben, lllusionsbriiche zu vermeiden“, was ich mit Blick auf die gerade
anhangige Distanzierungsfunktion der hdheren Masken so pauschal nicht fir zutreffend erachte, da der
Antagonismus der die lllusion aufrecht erhaltenden Ratsel und der diese durchbrechenden commedia
dell'arte-Figuren nicht erfal3t zu werden scheint.

819 Vgl. auch Schilling, S. 389.

241



Gegenteil als dysfunktional, klaffen doch Anspruch und Wirklichkeit bei Turandot nicht
nur am Ende des zweiten Aktes weit auseinander.’® Gerade durch ihren hohen
Anspruch wirkt sie noch grausamer als bei Gozzi, der ihr Verhalten geradezu ostentativ
und darum gewissermal3en prophylaktisch nicht naher erlautert hat. Das, was bei Gozzi
mit Oberflachlichkeit, Kaprizidsitat beschrieben werden konnte, hat sich bei Schiller zu
Rigorositat und Egozentrik verscharft.®* Sie tritt nicht wirklich fur die Freiheit der
asiatischen Frauen®?? in toto ein, die sie mit ihrer Haltung zu erstreiten vorgab, sondern
im gesamten weiteren Verlauf des Dramas redet sie nur noch von sich: So wiederholt
sie in lll, 2 ihre schlechte Meinung von den Mannern ein weiteres Mal, ohne stichhaltige
Argumente vorzubringen (vgl. V. 1184-1205). Noch spater, langst von Adelmas
Beratung abhéngig (was ihr keineswegs auffallt und zu denken gibt), malt sie sich ihren
Triumph Gber Kalaf in den schonsten Farben aus: ,Kann ich mich noch mitdiesem
Siege kronen,/ Wes Name wird dann gro3er sein als meiner?” (vgl. IV, 4, V. 1729f.), so
fragt sie sich voller Genugtuung, daran denkend, wie sie ,[ijm Diwan, vor der wartenden
Versammlung,/Die Namen ihm ins Angesicht [...] werfen/ [u]lnd ihn beschamt“(vgl.
V.1733ff.) aus dem Saal ziehen lassen werde. Im Anschlul3 kommen ihr dann Bedenken
(vgl. insbesondere 1V, 4, V. 1736-1739), sie zeigt sich mit Adelmas Worten hin- und
hergerissen ,von Scham und Wut/ Und von des Stolzes und der Liebe Streit” (vgl. 1ll, 1
V. 1134f.), bevor sie sich am Ende des aufschlu3reichen Monologs zu der ,Alles oder
Nichts" -Entscheidung ,Du muf3t siegen oder fallen!/ Besiegt von e i n e m ist besiegt
von allen.” (vgl. IV, 4, V. 1746f.) durchringt. Darum eignet sie sich nicht uneingeschrankt
als Beispiel fur Fuhrmanns Schluf3folgerung, Schillers Frauenfiguren Gberwénden die
determinierte Rolle, welche ihnen in den theoretisch-asthetischen Schriften, und, wie
hinzuzuftigen ware, in der Lyrik, zugeteilt werde.?

820 Eine ahnlich eklatante Differenz zwischen Sprache einerseits und Gestik und Mimik andererseits hat
Alexander KoSenina in ,Kabale und Liebe“ bei Luise Miller, insbesondere in ihrem Gesprach mit
Ferdinand, etwa in Szene |, 4, vgl. Fricke/Gopfert, Bd. |, S. 765ff. offengelegt; Sprache und Korpersprache
stehen hier in diametralem Gegensatz, wobei Luise diesen Konflikt sehr wohl wahrnimmt, vgl.: ,Ein
entsetzliches Schicksal hat die Sprache unsrer Herzen verwirrt*: Schillers ,Kabale und Liebe’. In: A. K.:
Anthropologie und Schauspielkunst: Studien zur ,eloquentia corporis* im 18. Jahrhundert. — Tubingen
1995, S. 247-267, hier S. 249, S. 254f., S. 261, S. 265.

821 Damit fehlt der Titelfigur die fur Schiller typische ,innere Stimmigkeit*, d. h. sie ist keine ,poetisch
wahre" Figur, deren Handeln sich aus ihrem Charakter géanzlich erschlief3t, vgl. zum Begriff der
.poetischen Wahrheit* Dahnke, Hans-Dietrich: Zum Verhaltnis von historischer und poetischer Wahrheit in
Schillers Konzeptionsbildung und Dramenpraxis. In: GoetheJb Wien 92/93. (1988/89), S. 117-133, S. 130;
vgl. zu Gozzi an dieser Stelle explizit Horn, hier S. 44f..

822 An der halbherzigen Art und Weise, mit der Turandot sich fiir ihre Geschlechtsgenossinnen einsetzt,
mag es auch liegen, warum Hong Zhu in ihrer Dissertation nur aufféllig unverbindlich darauf hinweist, daf?
.eine[r] der altesten Germanisten Chinas”, Zhang Weilian, bei Schillers ,, Turandot* erkannt habe, wie sehr
»ein grofRer Dichter im fernen Europa unsere unterdrickten Frauen verteidigte.” Eine grundlichere
Einschatzung des Stuickes wird leider nicht geliefert, vgl.: Zhu, Hong: Schiller in China. - Frankfurt am
Main, Berlin, Bern u. a. 1994. (=Européische Hochschulschriften. Reihe 1, Bd. 1440), hier S. 4.

823 Wartlich heif3t es bei Fuhrmann, ,daf3 Schiller [...] in der dramatischen Darstellung von Frauen und
Mannern, die ebenburtig [Hervorhebung der Verf.] an Geist, Geflihl und Willenskraft einander begegnen,

242



Turandots ,Sieg oder Fall* deutet genauso wenig die Bereitschaft zur Synthese oder
mindestens zum Kompromif3 an wie bei Gozzi, bei dessen Stick all diese
Verhaltensweisen schon festgestellt wurden (vgl. dazu auch Werthes, IV, 3, Z. 1384-
1388). An die Stelle der Willkir hat Schiller Turandots Freiheitsanspruch gesetzt. Ein
echtes Motiv ist damit noch nicht gewonnen, wird der Freiheitswille doch nur einmal
gedulert und kinftig nicht mehr zur Sprache gebracht, was ihr Verhalten gerade nicht
rationalisiert, denn dies zoge weiter reichende Konsequenzen, gerade in der Interaktion
mit den Ubrigen Frauenfiguren, nach sich.®* Das, was Genette mit dem Terminus
»rransmotivation® faf3t, greift darum hier kaum, sondern zeigt vielmehr einen eher
fehlgeschlagener Versuch einer solchen auf.? Die Charaktererweiterung bringt wenig
Neues, da Turandot weiterhin stur und verbissen agiert, sich keinerlei neue, z. B.
differenziertere und damit besser begriindete Verhaltensmdglichkeiten flr sie ergeben
haben. Alles in allem bleibt ihr Verhalten ,kurios* und unberechenbar.

Ginge es ihr noch um jemand anderen oder um etwas Anderes als Ruhm und Eitelkeit,
so konnte man ihr Verhalten idealistisch und tragisch nennen. Bei ihr ware das eindeutig
zu hoch gegriffen. Sie steht eben nicht, wie Guthke meint, fir eine von Schillers ,,dem
Ideal verpflichteten tragischen Heroinen, voll von ,Menschlichkeit* und ,Mitgefihl mit
den Mitmenschen, die unter ihrer unwurdigen Stellung leiden® - man denke nur an die
Szene, in der sie kurz davor steht, Timur und Barak foltern zu lassen (vgl. IV, 1 und IV,
2).82% Einfach ware es gewesen, wenn Schiller sich lediglich als Dramaturg verstanden,
die Vorlage fur die Weimarer Bluhne eingerichtet, die fremden Charaktere aber belassen
hatte, wie sie waren. Schiller hatte auch seinen eigenen Weg weitergehen kénnen,
Turandot auf ihrem Freiheitsanspruch beharren zu lassen. Damit héatte das Stick am
Ende des zweiten Aktes eine Wendung genommen, die in ein eigenstandiges Drama,
hochstwahrscheinlich eine Tragodie®”’, gemiindet hatte. Dann hatte mindestens einer
der Protagonisten, die sich beide auf eine extreme Position, auf eine Art
.Gefuhlsmachiavellismus”, zurlickgezogen haben, fir seine Ideale mit dem Tod
bezahlt.?® So aber ist der Bearbeiter den schlechtesten dritten Weg gegangen, hat
einen typischen Schillerschen Gedanken in ein ihm ansonsten fern liegendes Stlck

[...] in fiktionaler Form einl6st, [...] [was] poetisch-unbewuf3t Gber seine eigene [...] Theorie hinaus in eine
Zukunft vorgreifft] [...]*, vgl. Fuhrmann, S. 320 und S. 365f.. Turandot wird hiermit nach meinem
Dafurhalten zum falschen Ausgangspunkt fiir ein zutreffendes Ergebnis, denn seiner These, Schillers
Frauenfiguren stellten sich insgesamt in seinen Dramen gleichberechtigt dar, wahrend sie in seinen
Gedichten, ,Prosaschriften und Briefen" (ebenda, S. 321) die untergeordnete Rolle spielten, soll damit
mitnichten widersprochen werden; vgl. zu diesem Thema auch: Jai Mansouri, Rachid: Die Darstellung der
Frau in Schillers Dramen. - Frankfurt am Main, Bern, New York u. a. 1988, S. 488-524.

824 Hierauf wird im weiteren Verlauf nédher eingegangen.

825 Vgl. Genette, Palimpseste, S. 448-453, hier S. 451.

826 Vgl. Guthke, Schillers ,Turandot* S. 101.

827 Die Umwandlung der commedia dell’arte — Firguren in gewéhnliche Nebenfiguren in der Fassung der
»Prinzessin von Schiras" kénnten als erster Schritt in diese Richtung gedeutet werden.

828 Vgl. auch Ingenkamp, S. 1000.

243



hinein getragen und den Gang der Handlung weitgehend so gelassen, wie er ihn bei
Werthes vorfand. Mit Lachmann laf3t sich damit héchstens von einer ,Kontamination®
des Hypotextes schreiben. Ebenso kommt in einer Weiterflihrung des Holthuis-Modells
eine semi-autointertextuelle Anbindung an Schillers Trauerspiele zum Tragen und in
Helbigs Terminologie findet man hier eine ,Reduktionsstufe® vor. Zwar ist das
vorliegende Stick keine reine Buhnenbearbeitung im strengsten Sinn des Wortes mehr,
doch noch weit weniger gerechtfertigt wéare es, es aufgrund der halbherzigen
Veranderungen mit Guthke als eigenstandiges Drama einzustufen, dazu wiederum
scheinen die Eingriffe Schillers weder strukturell noch inhaltlich tiefgreifend genug.

Eine Veranderung scheint zudem vom Dramaturgen nicht intendiert: Entgegen seiner
eigenen Erklarung, bei der reflektierten Turandot drehe es sich um ein ,Marchen“®?°,
wird durch den Monolog in 11,4 samt seiner darin vermeintlich gegebenen Begriindung
fur das radikale Auftreten die Mdoglichkeit, alles flr ein reines Marchen zu halten,
ausgeschlossen. Denn an dieser Stelle verliert das Stuck seine von Gozzi her rihrende
Unbekimmertheit, den Charme des Oberflachlichen, weil man - anders als beim
Marchen - nun logisches Verhalten der Titelfigur erwartet. Ahnlich wie bei den
problematischen, fur Schiller freilich typischen Veranderungen der commedia dell’arte-
Figuren birgt die Erganzung der Charakterstruktur der jungen Titelheldin etliche
Ungereimtheiten in sich. ,Turandot® ist kein dramatisches Marchen mehr, aber was
dann?®®

Guthke erwartet bei Schiller die Tragikomodie als ,Kombination jener Tiefe, die ihm
[gemeint: Schiller, Anm. der Verf.] nach eigenem Anspruch allein lag, und jener

829 Siehe Hecker, Max: Lanx satura. In: JbGG 12 (1926), S. 312-321, hier speziell S. 320f.. In einem hier
wiedergegebenen Zeitungsaufsatz berichtet der Schauspieler Carl Schwarz Uber ein Gespréach mit
Schiller im Oktober 1802, dabei wird Schiller von Schwarz u. a. mit folgenden Worten zitiert: ,Ein Mann
erzahlt einem Kinde ein Marchen, mit allem Ernst, mit aller Feierlichkeit, das Kind wird dadurch
hingerissen und geruhrt, eine dritte erwachsene Person hort zu, diese weild sehr gut, dafl} des Erzéhlers
angenommener Ernst und Feierlichkeit ihm keineswegs Ernst ist, und verliert dabei nicht aus den
Gedanken, dalR es ein Méarchen, welches einem Kinde erzahlt wird. So muf3 der Darsteller die Gefuihle
des Publikums als die Gefiihle eines Kindes betrachten. [...]Allein auch alle tbrigen, im ersten Augenblick
wahrhaft serieus scheinende Rollen, z. E. Turandot, Kalaf usw. missen aus dem selben Gesichtspunkt
nach MaRgabe obiges Gleichnisses genommen werden, denn nur dadurch kann der Zuschauer nie
vergessen, dal3 er nichts anderes - als ein M &r ¢ h e n hore.’, - so Schwarz in seinem Brief an die
.Berlinischen Nachrichten von Staats- und gelehrten Sachen. Im Verlage der Haude- und Speuerschen
Buchhandlung” vom 19. Marz 1806. Nicht Gbersehen werden sollte, dal diese Information aus zweiter
Hand stammt und der Berichterstatter sich an ein Jahre zuriickliegendes Gesprach erinnert. Beides
mindert den Wert der Quelle. Doch selbst wenn Schiller das woértlich so vorgetragen haben sollte,
verpflichtet dies selbstverstandlich nicht dazu, seine Gattungseinordnung zu tbernehmen.

830 Fir eine Komddie kann man das Stiick kaum halten - Hentze, S.21u.26 tut es dennoch -, bereits ein
Blick auf die Totenkdpfe an der Stadtmauer durften dem Publikum die fréhliche Stimmung etwas
verderben, was anschlieBend durch das versammelte Personal mitsamt seinen Schicksalen weiter
befordert wird. Trotz der vorhandenen Tragik (Adelma, Timur, Kalaf) qualifiziert sich das Drama schon
durch das Happy End nicht zur Tragddie. Dagegen sprechen zusatzlich die mehrmaligen Hinweise im
Dramenverlauf, die dem Rezipienten die Hoffnung geben, es kénne doch noch alles gut enden, vgl. Barak
inl, 5, V. 406f. und Tartaglia in Il, 2, V. 604f..

244



superben Heiterkeit, mit der er als Tragiker heimlich liebdugelte [...]Y, als synthetische
Tragikomdodie also.2%' Bei ,Turandot* erkennt Guthke die die synthetische Tragikomodie
konstituierende ,Verquickung“ zu einem ,komplex-einheitliche[n] asthetischen Erlebnis
des auf komische Weise Tragischen und auf tragische Weise Komischen“®*?, die er an
folgenden Kriterien festmacht: ,[...] doppelseitige Point-de-vue-Technik, [...] Tragikomik
in der Atmospharekategorie, [...] Polaritat in der Charakterstruktur und Ubersteigerung
einer positiven [...] Eigenschaft.“®*®* Stellungnahmen der beiden Hauptfiguren tiber den
jeweils anderen waren aber schon bei Gozzi respektive Werthes zu verzeichnen (vgl. z.
B. Beginn der Szene Il, 4; Ill, 1; IV, 9) — der intensive Textvergleich diente dazu, eben
dieses zu verdeutlichen. Die Atmosphare wird u. a. wesentlich bestimmt durch
Ortlichkeiten und die die Protagonisten umgebenden Figuren. Da die Ortlichkeiten die
gleichen geblieben sind und die anderen Personen des Stlckes sich wenn, dann nur in
Nuancen (die vier Masken selbstverstandlich ausgenommen) anders verhalten als bei
Gozzi, hat die Atmosphére sich nicht derart einschneidend verandert, wie Guthke dies
interpretiert. Grundsatzlich ist sie eine sehr unsichere, nur schwer zu kalkulierende
Grol3e. Die ,Polaritat in der Charakterstruktur* meint bei Turandot den Konflikt zwischen
Stolz und Liebe. Am Ende gibt sie den Stolz keineswegs fiir die Liebe auf, beide lassen
sich somit vereinbaren, stellen keinen unlésbaren Konflikt dar. Auch das Argument der
,Ubersteigerung einer positiven Eigenschaft* steht auf ténernen FuRen. Ihre
~Sprodigkeit* ist nicht notwendig, um ,ihren Wert* zu beweisen. Kalaf kann Turandot
bereits vor ihrer Rede nicht fur wertlos gehalten haben, fir eine ihm wertlos
vorkommende Aufgabe hatte er sich kaum so unerschrocken dem hohen Risiko gestellt.
Zudem nennt Turandot keine Bedingungen, bei deren Einhaltung sie bereit ware, sich
auf Liebe einzulassen oder ,[...] ihre um so wertvollere Liebe grol3muthig schenken zu
konnen [...]Y, sondern sie lehnt mit extremer Haltung, scheinbar megaloman und
intransigent, Ehe und damit hier auch Liebe bis zum SchluR ab.2** Erst Kalafs

831 Vgl. Guthke, Klassik. Ubereinstimmung liebende Denkart?, hier S. 90. Dabei geht er von der falschen
Grundvoraussetzung aus, man habe immer ,die gattungsmagige Gleichartigkeit von Gozzis und Schillers
‘Turandot’ als selbstverstandlich” erachtet, vgl. S. 92 bzw. 400. Bereits der Guthke ,unzugéngliche* Horn
halt das Stick bei Gozzi fir ein Marchen und keine Tragikomédie, so dal Guthke auf die kontroverse
Beurteilung hétte stollen konnen. Auch der Sinologe Tscharner und der Ethnologe Hentze lehnen
Schillers stoffgeschichtliche Neuerung wie Horn ab, indem sie beide darauf hinweisen, Schiller habe sich
in unvorteilhafter Weise von der Vorlage entfernt. Tscharner kommt zu dem Schlu®, durch die
Schillersche Umgestaltung sei ,das Marchen [...] kein Marchen mehr* und ,mit der klassischen
Vermenschlichung” habe er ,das Méarchen noch mehr vergewaltigt* als Gozzi es bereits getan hatte, vgl.
Tscharner, S. 86; vgl. Hentze, S. 33, der gleichfalls von ,Vergewaltigung“ durch Schiller schreibt und
kritisiert, hier sei ,mit dem Verstand" gestaltet worden.

832 Vgl. Guthke, Klassik. Ubereinstimmung liebende Denkart?, hier S. 91.

833 So Guthke, Schillers ,Turandot®, hier S. 140.

834 Vgl. Guthke, Schillers ,Turandot®, S. 103 - dagegen spricht eindeutig der Text, den Schiller in enger
Anlehnung an die Ubersetzung formuliert: ,Hor, Kalaf, Timurs Sohn! VerlaR den Diwan!/Die beiden
Namen hat mein Geist gefunden./ Suche eine andre Braut - Weh dir und allen,/ Die sich im Kampf mit
Turandot versuchen!” (V, 2, V. 2447-2450).

245



Selbstmordversuch bringt sie zur Besinnung, dazu, ihre von Anfang an empfundene
Liebe einzugestehen und damit ihren Narzismus und ihre Gleichgultigkeit zu
durchbrechen.®®®> Der Sinneswandel ist auch bei Schiller auf keinerlei stringente
Entwicklung zurtckzufuhren, weit eher kdnnte man sie als eine Art Reflex deuten.
»rurandot” ist deshalb ,nur“ eine Tragikomddie, die durch ,leicht unterscheidbare [...]
und definierbare Strukturelemente der beiden Grundgattungen [...] - Stand, lustige und
[...] traurige Szenen, glicklicher und ungliicklicher Handlungsausgang - [...]* als solche
erkannt werden kann, auf jeden Fall keine, die vom angeblich alles kalkulierenden
Schiller konzipiert und als solche gedacht worden war.?* Insofern erweisen sich
Schillers Eingriffe als tiefgreifender als bei den anderen dramaturgischen Arbeiten, da er
mit ihnen, intendiert oder nicht (der Unteriberschrift ,dramatisches Marchen* nach zu
urteilen eher nicht), eine Transformation der Gattung vollzogen hat. Von seinem eigenen
Schaffen als Tragbde ausgehend, hat er mehr Argumente und Motive gesucht, als es
mdglicherweise in der Werthes-Ubersetzung des Gozzischen Originals zu finden gab,
zumal an der szenischen Anlage keine Veranderung vorgesehen war. Seine
Veranderungen waren so gesehen von ungewollter, unberechneter Tragweite. In
Anlehnung an die fur das ,Egmont‘-Kapitel gewahlte Uberschrift konnte man beim
vorliegenden Stuck von einer Komplexierung durch Politisierung schreiben. Immerhin
brachte der Bearbeiter sich vermittels seiner verandernden MalRnhahmen in die
zweifellos intrikate Lage, zwar ein gesellschaftspolitisches Motiv mehr zu benennen, als
es dem ,tragikomischen Marchen“ guttat, dieses Motiv dann aber ungenutzt auf halbem
Weg liegen zu lassen. So handelt es sich um kein Marchen und genauso wenig um ein

835 Als ein semi-autointertextueller Anschluf3 und Kontrastierung bietet sich die Ballade ,Der Handschuh*
(1797) an und zwar insofern, als hier eine diametral entgegengesetzte Wendung bei vergleichbarer
Ausgangskonstellation durchgespielt wird, indem der Held in der Ballade, Ritter Delorges, sein Leben
einsetzt, um dem spottischen Fraulein Kunigund, welches er liebt, den besagten Handschuh aus den
Fangen verschiedener Raubkatzen zu retten. Dies gelingt ihm und er erringt mittels dieser Tat sogar die
angebliche Liebe Kunigundes. Ebenso plétzlich ist Ritter Delorges indessen von dieser Kuriert,
wahrscheinlich ob der derart geringen Achtung, welche Kunigunde ihm und seinen Gefiihlen entgegen
brachte, die sich darin manifestierte, daf? sie sein Leben buchstéblich einem Lowen, einem Tiger und zwei
Leoparden zum Fral3 vorwerfen konnte, vgl. Fricke/Gopfert, Bd. I, S. 376f. — Diese Liebe, kennt, in
Differenz zu Kalafs, demnach doch noch Grenzen.

836 Um Guthke mit Guthke zu widerlegen, vgl. hier: Die moderne Tragikomddie, S. 32; Arntzen definiert
die ,ernste Komdodie* als ,die Folge einer als Ganzes ernsthaft, namlich offenkundig problematisch
werdenden Gesellschaft* und folgert: ,Komik ist dort zu finden, wo es um Partielles geht, wo das
Lacherliche sich noch [...] in der Darstellung des ungeféhrlichen Lasters’ begrenzt. Wenn aber die
Gesellschaft als ganze lacherlich wird [z. B. indem sie sich trotz fehlender Argumente den Willen
Turandots aufzwingen Iat, Anm. der Verf.], ist das ,Laster’ nicht mehr ungeféhrlich, wird das ,L&cherliche’
ernsthaft.” - so gesehen kdnnte man mit Arntzen das Stuck auch fir eine ernste Komdodie halten, vgl.
Arntzen, Helmut: Die ernste Komddie. Das deutsche Lustspiel von Lessing bis Kleist. - Miinchen 1968, S.
247, obwohl er ,Turandot* nattrlich nicht in seine Untersuchung mit einbezogen hat; vgl. auch Guthkes
vorsichtige Formulierung, es sei ,freilich schwer, den Finger auf die Stelle zu legen, wo sich dieses
Tragikomische der Charakterpolaritdt nun besonders eindringlich* auspragt, Guthke, Geschichte und
Poetik, S. 102.

246



(vom Verfasser erwartetes) Trauerspiel. Man darf Schiller insinuieren, daf3 er von
theoretischer Warte aus dieses ,Mittelding” strikt abgelehnt hatte, theaterpraktisch oder
aus der Sicht des Dramatikers hatte er es, nach seinem Abwenden von der Theorie,
aufgrund des nicht gegebenen ,in sich geschlossenen Ganzen“ kritisieren kénnen.®’
Schillers Rationalisierungsproblem seiner Protagonistin wird mdglicherweise mit einem
Seitenblick auf die bereits schon in der ersten Bearbeitung mit berticksichtigte Musik,
die im vorliegenden Stiick von Gozzi integriert und von Schiller beibehalten worden war
(vgl. etwa die Nebentexte am Anfang und Ende der vierten Szene des zweiten Aktes,
NA, Bd. 14, S. 39 respektive 56), klarer: Das tendenziell eher an den Verstand
appellierende, auf die Vernunft rekurrierende Sprechtheater steht somit vor einem
Problem, das Schiller im die Sinne ansprechenden Musiktheater fur allenfalls von
inferiorer Bedeutung halt, da, ex negativo abgeleitet, im einen erklart werden mifte,
wahrend im anderen die Musik die Vermittiungsfunktion Gbernimmt.®*® Dieser
Einschatzung bleibt Schiller l&angere Zeit verpflichtet, so warnt er Goethe vor
unausgegorenen Planen einer Fortsetzung der ,Zauberfléte*: ,[...] bei der
Reprasentation selbst rettet kein Text die Oper, wenn die Musik nicht gelungen ist,
vielmehr a3t man den Poeten die verfehlte Wirkung mit entgelten.“839 Gleichzeitig zeigt
sich Schiller illusions- und schonungslos offen Uber die engen Grenzen seiner
Kenntnisse und Fahigkeiten auf dem Gebiet, attestiert er sich selbst ,[...] in
Angelegenheiten der Musik und Oper so wenig Kompetenz und Einsicht [...].®*° In der
Tat gentgt das Erklarungsmodell, welches die Oper in geringeren Noten wahnt, nicht
ganzlich, obwohl inzwischen ,Turandot‘-Opern sicherlich prominenter und haufigerer
Bestandteil des Repertoires sind als Theaterstlicke dieses Inhalts. Wenn, unter Verweis
auf den Interdisziplinaritatsanspruch, ein Blick in die Musikwissenschaft bzw. —kritik
gestattet ist: Stand doch Puccini angesichts seiner Fragment gebliebenen letzten Oper
trotz der ihm zur Verfugung stehenden Musik vor vergleichbaren Schwierigkeiten wie
der Weimarer Dramaturg. Fur den Komponisten ergaben sich mithin vergleichbare
Erklarungsprobleme wie fir den Dichter, so dal’3 Schillers Annahme, die Musik kénne in
starkerem MaRe zwischen extremen Positionen zu vermitteln als die Dichtung, auf
einem bloRen theoretischen, da praktisch nicht zu beweisenden Konstrukt beruht.

837In Anlehnung z. B. an den oben zitierten Brief Schillers an Schiitz vom 22. Januar 1802, NA, Bd. 31,
hier S. 94f., vgl. Kapitel 1,2 dieser Arbeit.

838 Vgl. den schon mehrfach zitierten Brief Schillers an Goethe vom 29. Dezember 1797, vgl.
Briefwechsel, hg. von Emil Staiger, hier S. 529: ,Die Oper stimmt durch die Macht der Musik und durch
eine freiere harmonische Reizung der Sinnlichkeit das Gemiit zu einer schénern Empfangnis [...] und das
Wunderbare, welches hier [gemeint: in der Oper, Anm. der Verf.] einmal geduldet wird, mufte
notwendigerweise gegen den Stoff gleichgultiger machen.” [Kursive Hervorhebung der Verf.]

839 So Schiller am 11. Mai 1798 an Goethe, vgl. Briefwechsel hg. von Emil Staiger, S. 627ff., hier S. 628.
840 In seinem Brief an Goethe vom 11. Dezember 1800, vgl. Briefwechsel, hg. von Emil Staiger, S. 887f.,
hier S. 887.

247



Vielleicht liegt aber gerade im Unerklarlichen die spezielle Faszination des ,Turandot*-
Stoffes insgesamt.?*

Die Erganzung, die Schiller bei Kalaf vornahm, pal3t dagegen zur Figur. Schon bei
Gozzi ausgewiesen honorig, vorbildlich, gewinnt er aufgrund seiner fortschrittlichen
Haltung zu Turandots Emanzipationsanspriichen in der deutschen Bearbeitung noch ein
wenig an GroRRe hinzu, wenn auch nur notwendigerweise. Denn er mul3 zwangslaufig zu
den an ihn herangetragenen AuBerungen Stellung beziehen. Seine noch bessere
Wirkung ergibt sich allein aus dem geé&nderten Auftreten der von ihm verehrten
Prinzessin. Er aul3ert sich Uberlegt und progressiv, ganz wie es seinem Charakter
entspricht und fallt dabei selbstredend nie aus der Rolle, obwohl er dafiir mindestens so
viel Anlal3 hatte wie die Titelfigur. Fur Kalaf steht aber keineswegs mehr auf dem Spiel
als im italienischen Original, wo er Guthke blol3 ,einer jener blassen Theaterliebhaber
ohne besondere Tiefe* scheint, wahrend er bei Schiller nur anfangs den ,galanten
Abenteurer gebe.?*? Mehr als sein Leben kann ein aus seiner Heimat vertriebener
Kdnigssohn schlielich nicht verlieren. Auch in Werthes angeblich ,wortlicher
Ubersetzung® stellt Kalaf sein beharrliches Bestehen auf seiner Bewerbung unter
Beweis (vgl. Werthes’ und Schillers Fassung von Szene Il, 3, S. 35). Die Parallelen
beider Versionen sind evident und sprechen fur sich. Der einzige ins Auge stechende
Unterschied zwischen Werthes und Schiller ist, dafl3 Schillers Kalaf von seinem ,tiefsten
Herzen* spricht, wo Werthes' Kalaf von ,Mitleid“ redet.?** Als zweites Beispiel ist Kalafs
Entsetzen nach Adelmas Lige zu bertcksichtigen (vgl. Schiller NA Bd. 14, Szene 1V,10,
V. 2215-V. 2249, Werthes, 1V, 9 Z. 1788-1845, S. 114-116). Der Unterschied hier ist der,
dal3 Schillers Kalaf, dessen pathetische Rede eine komische Komponente besitzt,
zweimal explizit vom ,Schicksal® (V. 2235, 2249) redet, wohingegen Werthes dasselbe
an einer Stelle mit ,dem grausamen Gestirn, das uns verfolgt® (Z. 1844) blumig
umschreibt. Dall Guthke von einer ,zum Teil durchgreifende[n] Umwandlung des
Gozzischen Textes ausgeht, ist in der Tat iiberraschend.®** Die insgesamt deutlicher
zum Vorschein kommenden Handlungsmotive bei Schiller erklaren sich durch die l&angst

841 Vgl. Wolfgang Sandners Artikel ,Im Raderwerk des Ameisenstaates. Puccinis ,Turandot' in Berios
komplettierter Fassung bei den Salzburger Festspielen.“ In: FAZ, 9. August 2002, Nr. 183, S. 33:[...] Auch
bei Puccini hat seine [...] letzte Oper die Phantasie befligelt, vor allem deshalb, weil es eben nicht so war,
daf er starb, bevor er seine ,Turandot‘ vollenden konnte. Er vollendete vielmehr ,Turandot' nicht, bevor er
starb. [...] Nicht die Zeit hat gefehlt — vom ersten Entwurf des Werkes bis zu seinem Tod sind mehr Jahre
vergangen, als er zur Komposition aller anderen Opern benétigte. [...] Es ist wohl tatsachlich eher der
moralische Konflikt im letzten Akt gewesen, der unaufléslich schien und von Puccini dramaturgisch nicht
bewaltigt wurde. [...]*

842 Vgl. Guthke, Geschichte und Poetik, S. 94.

843 Diese Abweichung halt sich durch das gesamte Stiick hindurch, scheint zudem der angemessenere
Ausdruck, da beim ,Mitleid“, so auch bei Turandot, Szene I, 4, V. 762, oft ,Liebe" oder wenigstens
»LZuneigung“ gemeint ist.

844 Vgl. Guthke, Geschichte und Poetik, S. 95.

248



beobachtete treffendere Verssprache, dem sogenannten ,poetischeren Ausdruck® und
der unbestritten ,bessere[n] Ausarbeitung der Charaktere.“®*

Wie bei Kalaf und ganz im Unterschied zu Turandot flllen die Veranderungen bei
Adelma die im Original bestehenden Leerstellen in Gberzeugender Weise. Zwar liefert
die Sklavenprinzessin bei Gozzi/Werthes keinen expliziten Kommentar zur Gefiuhlslage
ihrer Unterdrickerin, doch dal3 sie diese genau durchschaut, ist auch anhand der
Vorlage evident (vgl. Werthes, Szene lll, 2, Z. 964-987, Schiller, V. 1216-1256). Schon
hier streut sie geschickt Zweifel, Verdachtigungen und Vermutungen ein, um Altoums
Tochter nachhaltig zu verunsichern.?4°

Mit Blick auf die drittwichtigste Figur des Stiickes (wie auf Zelima) erhartet sich der oben
geschopfte Verdacht, dafld Turandot nicht so grof3herzig ist, wie sie glaubt. Jemand, Gber
den der verstandige Barak meint: ,Ein Tiger ist sie, diese Turandot / Doch gegen
Manner nur, die um sie werben./ Sonst ist sie gitig gegen alle Welt. [...]* (vgl. I, 1, V.
260ff) muRte sich gegenuber Adelma anders verhalten. Bei der zu bekdmpfenden
Unterdriickung der Frau denkt sie offenbar nur in geschlechtsspezifischen und nie in
standesspezifischen Kategorien. Sonst mifdte ihr auffallen, wie wenig sich die
Forderung nach Freiheit fir die asiatischen Frauen und die Aufrechterhaltung des
Sklaventums vertragen. Aul3erdem wird das Problem zwischen der chinesischen und
der tartarischen Prinzessin nicht erst nach Kalafs ,Sieg” im Diwan akut, sondern schwelt
schon lange und eskaliert jetzt. Ausgesprochen befremdend ist es, wenn die Chinesin
nach allem, was Adelma und ihrer Familie seitens des chinesischen Kaiserhauses in
den vergangenen funf Jahren angetan wurde (vgl. V. 1103), ernsthaft annimmt, sie
besitze in Adelma ihre ,[g]eliebte Freundin (V. 1265), von welcher sie wohlgemeinte
Ratschlage zu erwarten kénne. Freundschaftlich gibt sich Turandot auch gegenuber
Zelima (vgl. V. 1301). Die Ratschlage der einfachen jungen Frau schlagt sie jedoch alle
in den Wind (vgl. z. B. I, 2, V. 1167ff.), wenn sie sich auch den Spott im Gegensatz zu
Adelma und Werthes’ Titelfigur versagt (vgl. Ill, 2, Z. 940-945). Der harmonische erste
Eindruck zwischen den jungen Frauen ist indessen blo3e Fassade. Von Adelma ware
es zu viel verlangt, wirde man ihr zumuten, daf3 sie mit Turandot eine intensive,
aufrechte Freundschaft pflegt und ihr gegentber redlich handelt. Fur ihr Verhalten gibt
es nachvollziehbare Griinde, eine Vorgeschichte. Aufgrund dieser Erfahrungen agiert
Adelma.®*” Zwischen Zelima und der Sklavenprinzessin liegt gleichfalls eine klare

845 Vgl. Koster, S. 175f..

846 Darlber hinaus sollte beachtet werden, dall Kommentare bestimmter Figuren, siehe vor allem die
Figuren der Commedia dell’arte und Zelima, zum Verhalten anderer Akteure gleichfalls schon bei Gozzi
gegeben wurden und Schiller dieses Verfahren nur auf die Adelma-Figur ausweitet, aber keineswegs neu
einfuhrt, wie etwa Guthke, Geschichte und Poetik, S. 98, meint.

847 Vgl. ebenda; Guthke, fallt an Adelma nur auf, dal ihr Eintreten fir den ,Stolz* nicht ganz
Luneigennitzig” sei, Borcherdt, NA, Bd. 14, S. 283, nennt sie in seinem Kommentar sogar ,rankesichtig"
und Ingenkamp sieht sie ,egoistisch-berechnend”, S. 1001; sie bemerken demnach nicht, daf} eben diese

249



Hierarchie vor, die von der héher Gestellten verhéltnisméaRig taktlos hervorgehoben
wird. Adelma nimmt fur sich ein ,edles Herz", mehr Verstand und Anstand in Anspruch.
Selbstverstandlich besitzt sie mehr Verstand als Zelima, die gemaR ihrer einfachen
Herkunft einen wenig umsichtigen Eindruck hinterlaf3t. Die Zuordnungen der Intelligenz
und Ubersicht sind bei den Frauenfiguren also strikt an den Stand der jeweiligen Figur
gebunden. Skirinas Tochter fuhlt die Zurticksetzung. Etwas spitz bemerkt sie (vgl. lll, 2,
V. 1261ff): ,Gut. Wenn Adelma mehr versteht als ich / Und Euch so zugetan ist, wie sie
sagt/ So helfe sie und schaffe Rat." Sowohl weil die standischen Unterschiede
zwischen Turandot, Adelma und Zelima zweifellos bestehen, als auch weil sie
schonungslos beim Namen genannt werden (vgl. besonders V. 1234-1266), kann von
Freundschaft oder Solidaritdt der Frauen untereinander keine Rede sein. Dazu fehlt
schon der Respekt voreinander. Am Zustandekommen dieses unehrlichen Verhaltnisses
hat Turandot mehr Anteil als die gedemiutigte Adelma, die sich nicht offen zu ihren
Gefuihlen bekennen darf.

Auf schlechte Erfahrungen, eine Vorgeschichte, wie Adelma (und Kalaf) sie erleben
muRte(n), kann sich die verzogene junge Adlige®*® dagegen nicht berufen - aus
dramaturgischer Sicht méchte man sagen: leider, denn das ware ein stichhaltiges Motiv
gewesen. Damit ist Turandots Monolog in Szene Il, 4 endgliltig als eine reine Episode,
die nicht stimmig in den Gesamttext integriert wurde, entlarvt. Warum ausgerechnet
Turandot sich gegen drohende Unterdriickung zur Wehr setzen muf3, vermag man bei
dem vorliegenden Vater-Tochter-Verhaltnis kaum zu erschlieBen. Alle ihre Schlisse
kénnen sich also nur auf nicht Uberprifbare Beobachtungen und nicht auf eigene
Erfahrungswerte griinden und ,motivieren” ihr Verhalten keinesfalls.

Am Ende vereitelt die schwer zu Erobernde nicht blof3 ,mit Zartlichkeit* (vgl. Werthes, V,
2, Z. 2044), sondern nun auch ,mit dem Ausdruck des Schreckens und der Liebe* (vgl.
Schiller, V, 2, nach V. 2485) die Verzweiflungstat des Tartaren. Auch Adelma - und dies
bedeutet eine klare Aufwertung der Figur®®® - ist im Begriff, Kalaf daran zu hindern, sich
das Leben zu nehmen. Die als Beleg dienende Regieanweisung lautet: ,Er [gemeint:
Kalaf, Anm. der Verf.] zieht einen Dolch und will sich durchstechen. In demselben
Augenblick macht Adelma eine Bewegung, ihn zuriickzuhalten, und Turandot stlirzt von
ihrem Thron* (vgl. V, 2, nach V. 2485). Stimmiger, darum besser als bei Werthes ist es
zudem, dalR Adelma in Schillers Fassung nach ihrem gescheiterten Selbstmordversuch
und der anschlieRenden, nun von einer verstandnisvollen Turandot (vgl. V, 2, V. 2565-
2573) und Kalaf gemeinsam erwirkten Begnadigung, den Ort ihrer jahrelangen
Demitigungen verlat, um sich so den Anblick der unmittelbar bevorstehenden

Figur sehr wohl ein Anlal3 sein kdnnte, das Stuck mitsamt der Titelfigur in einem kritischeren Licht zu
sehen.

848 Vgl. auch Schilling, S. 384.

849 Analog interpretiert es Ingenkamp, hier S. 1002.

250



Verheiratung ihrer ,Feindin® (V. 2549) mit ihrem ,Geliebten® (V. 2530) zu ersparen. Bei
der hier vorgenommenen Verdnderung beweist Schiller mehr Geschick als bei den
vorausgegangenen Eingriffen bei den Masken und der Titelfigur. Wahrscheinlich hangt
dies mit Adelmas tragischer Rolle zusammen, fur die Schiller ungleich mehr Sinn besald
als fur Gozzis Komikverstandnis. Noch nicht ganz begreifend, was in den letzten
Momenten alles vor sich gegangen ist, verabschiedet sie sich stammelnd und ,[...] geht
ab mit verhllltem Gesicht, noch einen glihenden Blick auf Kalaf werfend, eh’ sie
scheidet [...]* (vgl. Regieanweisung V, 2, nach V. 2592). DalR Schiller sie gehen laRt,
macht insofern mehr Sinn als die Variante im Original, als es unglaubwuirdig ware, die
ungluckliche Adelma mit dem gesamten Ubrigen, in Kirze glucklich vereinten Personal
feiern zu lassen. Nach ihrem Abgang laf3t Schiller die Szene V, 2 enden.

In der letzten Szene spricht nicht Turandot, sondern Kalaf das Schlul3wort. Nach der
flichtigen LektUre des Briefes, der ihn tUber die Wiedererlangung der Herrschaft Uber die
Noagesen in Kenntnis setzt, fallt die Reaktion von Schillers Kalaf sehr kurz aus, da ihm
vor lauter ,sprachloser Ruhrung“ fast die Worte fehlen: ,Goétter des Himmels! Mein
Entzicken ist / Droben bei euch, die Lippe ist versiegelt.” (V. 2610f.) Das knappe,
bescheidene SchluBwort wirkt starker als Gozzis Ende, das die von ihm gewiinschte
Belehrung des Zuschauers explizit ausspricht, dem Rezipienten somit weniger die Wabhl
lant, ob er sie fur sich Ubernehmen will oder nicht. Mit dem Verzicht auf Turandots
Resiimee macht Schiller die besondere, individuelle und keineswegs auf andere Manner
Ubertragbare Entscheidung der lange Zeit widerspenstigen Prinzessin, die sich
schlieZlich freiwillig aus Liebe zu Kalaf zum Einlenken in die Ehe durchringt, noch ein
letztes Mal deutlich. Er erspart seiner Titelheldin damit die vollige Lacherlichkeit, mit der
sie bei Gozzi und Werthes (vgl. Z. 2165-2175) vorgefuhrt wurde. Wahrend Zelima mit
ihrer Mutter, ihrem Stiefvater und Konig Timur den Saal betritt, um rechtzeitig zum
vorgegebenen, notwendigen, logischen, bei Schiller aber ungewohnten Happy End zur
Stelle zu sein, steht mit Turandot eine junge Frau auf der Buhne, die es gelernt hat, sich
und den anderen einzugestehen, selbst nicht unfehlbar zu sein (vgl. 2596-2599). Sie
wird nicht abgewertet, wahrend die Ubrigen dramatis personae eher aufgewertet
werden. Das Nicht-Eingestehen des ,Zufall[s]* (V.2507), der ihr die richtige Ldsung
zuspielte, ware ein verlogener, unwirdiger Sieg gewesen. Gerade noch rechtzeitig
erkennt sie dies. Sie kann stolz darauf sein, daf} sie es jetzt zuwege bringt, zu ihren
Fehlern zu stehen und mit Kalaf einen Partner gefunden zu haben, mit dem an diesem
vergleichsweise glucklichen Dramenende zumindest die Option zu einer
gleichberechtigten Partnerschaft offensteht. Turandot prasentiert sich nun als
,Einheit®®, sie meistert den Spagat, sowohl Verstand als auch Gefiihl zu zeigen. Die
ehemalige Amazone muf3 sich nicht entscheiden, sondern bekommt alles, ohne dal sie

850 Vgl. dazu Schilling, S. 397.

251



es gefordert oder selbst etwas dafiir getan hat. Nichts spricht dafir, daR Kalaf nicht
nach wie vor dazu stehen sollte, in seiner kinftigen Frau ,seltne[n] Geistesadel* und
,gottliche[..] Gestalt* (vgl. Il, 4, V. 803f.) vereint zu sehen, ihr damit sowohl eine
offentliche als auch eine private Rolle einzuraumen.®' So erweckt es ganz den
Anschein, als sei Turandot zwar nicht die in sich schlissigste, wohl aber die glicklichste
Frauenfigur, mit welcher Schiller sich beschaftigte.®? Innerhalb des Schillerschen
(Euvres ist und bleibt sie damit eine singulére (utopische?) Erscheinung. Die Apotheose
I6st alle im Verlauf des Stlickes zu tage getretenen Unstimmigkeiten in ein zwar etwas
weniger extremes, aber dennoch konstruiertes Wohlgefallen auf, so daf3 nach wie vor
ein ambivalenter Eindruck bestehen bleibt. Schiller selbst distanzierte sich im
Nachhinein indirekt wieder von diesem Projekt, auf das er anfangs so stolz war. Zu
Iffland bemerkte er in einem ausflhrlichen Brief, in dem er nicht zuletzt zu seiner
eigenen, teils selbst gestellten, teils an ihn heran getragenen Aufgabe Stellung bezieht:

[...] Ich halte es allerdings fir méglich, daf3 ich zweckmaRige Stiicke fur das Theater schreiben konnte [...]
Aber fir einen Zweck , der au3er meinem poetischen Interesse liegt, habe ich mein Lebenlang nichts thun
kénnen, und wenn ich mich also, wie ich hoffe, wiinsche und will, in meinen kiinftigen Dramen den
theatralischen Foderungen nahern soll, so muf3 die Kunst selbst mich dahin fihren, denn ein wirklich
vollkommenes dramatisches Werk muf3, nach meiner festen Ueberzeugung auch die Eigenschaft haben,
allgemein und fortdauernd zu interessieren. Da ich in meinen Arbeiten jezt noch nicht zuriickzugehen
glaube, und zu einem frischen Fortschritt Muth und Lust besitze, so bin ich wenigstens jezt mehr als
jemals auf dem Wege, wo Sie mich wiinschen. Die Turandot ist weiter nichts als ein lustiges Intermezzo

gewesen, das unter den vielen Versuchen, die man macht, auch einmal mitlaufen konnte. [...] 853

Bei einem Blick zurtick auf die vorausgegangene dramaturgische Arbeit und voraus auf
die unmittelbar sich anschlieRenden zeigt sich, daR ,Turandot* den HoOhe- wie
Wendepunkt markiert, wenn man die Tragweite der vorgenommenen Eingriffe in den

851 Damit bekommt Turandot das, was Fuhrmann den Frauen zugestanden haben will, namlich die
Méglichkeit, ,[...] eine politische und eine sexuelle Rolle miteinander zu verbinden]...]*, vgl. Fuhrmann, S.
318f., S. 340.

852 Am Schluf? ist am deutlichsten sichtbar, wie einschneidend die Unterschiede zwischen ,Turandot*
und der ebenfalls von Schiller bearbeiteten ,Phadra“ sind, obwohl es bei beiden Bearbeitungen um eine
Dreiecksgeschichte, einen Mann (Hippolyt) zwischen zwei Frauen (Phadra und Aricia) geht und man die
Handlung in ,Phadra“ auch eine Version von ,des Stolzes und der Liebe Streit* nennen kdnnte. Der
Unterschied ist aber, dal Phadra hier diejenige ist, die mit aller Gewalt meint, sie misse Hippolyt fir sich
gewinnen, obwohl dieser sich sehr schnell mit Aricia einig geworden ist. U. a. aus gekrankter Eitelkeit
fuhrt Phadra schlief3lich die fir die Tragddie zwingend vorgeschriebene, fir alle drei tddliche Katastrophe
herbei, wahrend bei ,Turandot” alle mit dem Leben davonkommen, es sogar die als Inberiff des Glicks
scheinende Hochzeit zu vermelden gibt. Wie bése es dagegen fir Schillersche Helden und vor allem
Heldinnen in seinen eigenen Dramen endet, zeigt Koopmann, Schiller und Kleist, S. 141f..

853 So Schiller in seinem Brief an Iffland vom 22. April 1803, vgl. NA, Bd. 32, S. 31ff., [kursive
Hervorhebungen der Verf.].

252



Hypotext zu bestimmen sucht. Einen H6hepunkt, insofern als seine Veranderungen
nachhaltige und groRere Auswirkungen auf die genealogische Zuordnung nach sich
ziehen, als bei allen anderen dramaturgischen Arbeiten, die samtlich die Gattung nicht
wechseln. Einen deutlichen Wendepunkt, da Schiller — um ein Ergebnis an dieser Stelle
vorweg zu nehmen — derartig extensive Interpolationen wie den Turandot-Monolog in
Szene Il, 4 bei seinen folgenden dramaturgischen Projekten nicht mehr unternimmt,
statt dessen nédher am jeweiligen Hypotext bleibt, ganz so, als habe er, ohne es distinkt
zu konzedieren, aposteriorisch die sich aus den als Verbesserung gedachte Einfliigung
ergebenden Probleme doch erkannt und daraus seine Schliisse gezogen. Einer dieser
prasupponierten Schlisse besteht, in Anbetracht der ein wenig halbherzig
verteidigenden Wendung ,lustiges Intermezzo“, hdochstwahrscheinlich darin, nur noch
genealogisch eindeutig zuzuordnende Dramen zu bearbeiten. Schiller ,poetisches
Interesse” bindelte sich fortan in der Verfolgung eigener Tragddienprojekte wie der
effektiven Unterstitzung des Weimarer Spielplans.

253



254



Deutsches Lustspiel
Toren hatten wir wohl, wir hatten Fratzen die Menge,
Leider helfen sie nur selbst zur Komddie nichts.

Xenion 136 &

IV. Die dramaturgischen Ubersetzungen

1. Prosaische Interlineartiibersetzungen - , Der Neffe als Onkel* und , Der Parasit”
Picards

.In der Komodie [...] fahrt man am besten, wenn man gar nicht erst zu ergriinden sucht,
was einem dann, hat man es ergriindet, doch nur den Appetit verschlagt.“®>> Diese
Charakterisierung der Komdodie wirft vielleicht ein erstes erhellendes Licht auf die so
verstandliche wie naheliegende Frage danach, warum Schiller die beiden Komddien des
franzosischen Schauspielers, Dramatikers und Theaterleiters Louis Benoit Picard (1769-
1828) fiir die Biihne ins Deutsche tbertragen hat.®*® Angelangt ist man gleichzeitig bei
den ,Ubersetzungen“ im strengen Sinne des Wortes, namlich Schillers ,Ubersetzungen
aus dem Franzosischen“®’ fur die Biihne, einer Sprache also, die er in schriftlicher
Form, anders als das Englische oder Italienische, beherrschte.?®® Das Zusammenziehen
beider Ubersetzungen scheint gerechtfertigt zum einen durch die parallele
Ausarbeitung, die der Dramaturg zwischen Februar/Marz und dem 5. Mai 1803
vornimmt®*®, zum anderen durch die vergleichsweise geringe Abweichung vom
Hypertext zum Hypotext und dem daraus ableitbaren eher kleinen Spielraum fir die sich
daran knipfende Interpretation.’® Von der komddientheoretischen Warte aus
betrachtet, bilden die beiden vorliegenden Komddien das Ende, den Schlu3punkt einer
Antiklimax von Schillers am Ende seiner dramentheoretischen Schriften erlangten

854 Fricke/Gopfert, Bd. 1, S. 272.

855 So Johannes Endres, Das ,depotenzierte” Subjekt, hier S. 179.

856 Hauptsachlich der Herzog hat dabei seine Hande im Spiel gehabt, so dafl3 Schiller dem notorischen
Komdédienmangel mit zwei Picard-Stiicken begegnete, NA, Bd. 15,2, z. B. S. 496, Alt, Bd. I, S. 482; so
friher bereits von Wiese, Drama und Theater, S. 705.

857 So entsprechend der Titel des Teilbandes 15,2 der NA, in welchem sie abgedruckt sind, hg. vom
Romanisten Willi Hirdt.

858 Umfassend zu Schillers Franzdsischkenntnissen und literarischen Bezugspunkten wiederum Hirdt in
NA, Bd. 15, 2, S. 396-431, besonders S. 396ff., S. 400f., S. 414-418.

859 Vgl. z. B. Ingenkamp, S. 1098.

860 Vgl. die einander diametral entgegengesetzten Einordnungen Stierles respektive Pfisters zur
Ubersetzung als einer besonders wichtigen respektive weniger bedeutenden Form der Intertextualitét im
ersten Kapitel der vorliegenden Arbeit; als ein Beleg fir den konzedierten wie unterstellten engen
interpretatorischen Spielraum mag hier eingangs des Kapitels zunachst der Hinweis gelten, dal3 etwa
Albert Késter beide Picard-Stiicke in seiner Studie nicht in einem eigenen Kapitel gewirdigt, sondern der
.Phadra“-Untersuchung untergeordnet hat, vgl. Késter, Schiller als Dramaturg, S. 267ff. und diese dort als
.Kleinigkeiten“ wertet.

255



anspruchsvollen Sicht auf die Funktion und den Status der Komddie.®®* Tatsachlich ist

es ein riesengroBer Schritt von Schillers ,groRartiger Komodientheorie*®®® (iber die
,Dramatische Preisaufgabe“ zu den 1803 fur die Buhne Ubertragenen ambitionslosen
Lustspielen des zeitgendssischen Franzosen.®®

Da es dem, um in Endres’ Begriffsfeld zu bleiben, Konsumenten nicht immer nur den
LAppetit‘, sondern zuweilen auch die Sprache verschlagen kann und Schiller fur derlei
komaodientypisches ERverhalten eher wenig bis keinen Sinn aufbrachte, muf3te fur die
unter akutem Komodienmangel leidende Weimarer Bihne eine andere als die gerade
erwahnte gangige Form entweder entworfen oder zumindest entdeckt werden. Wohl
nicht zuletzt aufgrund der hohen Anspriiche, welche Schiller an die noch ausstehende
Komddie anlegte, vermochte er selbst es nicht, nach den selbst aufgestellten Kriterien
dieses Lustspiel zu kreieren. Infolge des auch mittels der ,Dramatischen Preisaufgabe“
nicht behobenen Lustspielmangels richtete sich Schillers Blick, nicht ganzlich
freiwillig®®, nach Frankreich. Eine wenig innovative, ja subalterne Rolle spielt Louis
Benoit Picard innerhalb der franzdsischen Literaturgeschichte.®®® Den Zeitgenossen
dagegen galt der franzdsische Theaterpraktiker ein zu berechtigten Hoffnungen Anlaf3
gebendes Talent.?®

861 Anders sieht es Koopmann im Schiller-Handbuch, hier S. 740, der sie ,vielleicht doch als Ersatz fir
von Schiller nicht geschriebene Komddien nehmen* méchte.

862 Abermals Endres, Das depotenzierte Subjekt, hier S. 6.

863 Analog Alt, Schiller, Bd. Il, S. 482, er schreibt an dieser Stelle bezliglich der Picard-Stiicke von
sleichtgéngiger literarischer Salonware, dessen Texte Publikumsresonanz verbirgten und daher auch far
die Weimarer Buhne attraktiv schienen.”

864 Allgemein wird darauf hingewiesen, dafl3 der Weimarer Hof, deutlicher noch: der Herzog selbst, darauf
drangte, zeitgendssische franzosische Dramen am Hoftheater zu spielen, vgl. beispielsweise schon
Berghahn, Briefwechsel zwischen Schiller und Kérner, hier sein Kommentar auf S. 351, Anm. 109; damit
Ubereinstimmend Hirdt, NA. Bd. 15, 2, S. 496, S. 501 und Alt, Schiller, Bd. I, S. 481. Unbestreitbar hat es
von verschiedenen Seiten, erst recht von derjenigen des Hofes, permanent diese intendierten
Vereinnahmungsversuche und Vereinnahmungen gegeben. Ob Schiller diese Interessen jedoch immer
und vollstandig bedient hat, méchte ich doch in Frage stellen, das kann erst eine Interpretation
herausfinden. Interessant scheint grundsatzlich die Tatsache der (versuchten) Vereinnahmung auf der
einen sowie die aufgrund der Sprachkenntnisse grof3ere Textgebundenheit und —verbundenheit auf der
anderen Seite, die in den franzdsischen Textvorlagen zusammenfallen. Apropos Zensur: Man sollte sich
vielleicht nicht dariber hinwegtauschen, daf3 auch in den heutigen vermeintlich freieren Zeiten o6fter
staatliche oder fundamentalreligiose Zensur betrieben wird, als man es sich gemeinhin vorstellt, erinnert
sei etwa an die Ausstellungen ,Verbrechen der Wehrmacht* bzw. ,Kérperwelten* oder das Absetzen von
Theaterstiicken aufgrund der Androhung von Anschlagen.

865So wird Picard in der von Hans-Joachim Lope geschriebenen ,Franzosischen Literaturgeschichte” (3.,
durchgesehene und erweiterte Auflage Heidelberg 1990) nur an zwei Stellen kurz erwdhnt (S. 221
respektive S. 299 mit dem eindeutigen Hinweis, ,[...] [d]as Empire brachte einen zeitweiligen Sieg des
Alten' [1] [...]%, wahrend die von Jurgen Grimm hg. ,Franzdsische Literaturgeschichte* (4., Uberarbeitete
und aktualisierte Auflage Stuttgart, Weimar 1999) ihn Gberhaupt nicht mehr der Erwahnung fir wirdig
befindet; allerdings liefert Hirdt zahlreiche Zeugnisse dafir, dal Picard von seinen franzésischen
Zeitgenossen sehr geschatzt war, siehe hierzu NA, Bd. 15,2, S. 501-514, besonders S. 502f.; vgl. ferner:
http://www.theatre-odeon.fr/public/document/biograph/picard/htm.

866 Vgl. den komfortablen Kommentarteil bei Hirdt, NA, Bd. 15,2, S.502, wo die ,offenkundige
Begeisterung des Pariser Publikums® Uber den Autor, der ,in einer fast drei Jahrzehnte wéahrenden

256



Als definitiv nicht anschlie3bar erweisen sich beide ,Lustspiele aus dem Franzdsischen®
an die hohen Erwartungen einer erst noch zu schreibenden Komodie, die es, nach
Schillers Vorstellungen (1795) ermdgliche, ,frei von Leidenschatft [...], immer klar, immer
ruhig um sich und in sich zu schauen, Uberall mehr Zufall als Schicksal zu finden und
mehr Uber Ungereimtheit zu lachen als tiber Bosheit zu ziirnen oder zu weinen [...].“%*’
Dagegen spricht von vorneherein die jeweils gegebene Sympathielenkung der
Rezipienten, die auf Seiten der Liebenden steht, aber auch aufgrund des
Wissensvorsprunges gegenuber einer Figur wie der des Ministers Ariste/Narbonne den
unbeherrschten, strategisch nicht einwandfrei und besonders effektiv agierenden
Laroche/La Roche einschlie3t. In der ,Dramatische Preisaufgabe® wird zwar
unverandert ,jene geistreiche Heiterkeit und Freiheit des Gemits" als das ,schéne”
Telos der Komodie betont, das Schiller bereits in ,Uber naive und sentimentalische
Dichtung“ vor Augen stand. Desgleichen wird an der ,absolute[n] moralische[n]
Gleichguiltigkeit* der Komddie festgehalten, das ,sentimentalische” Lustspiel, das z. B.
von der Komddie der Aufklarung her noch bekannt ist®®, dagegen explizit verworfen,
indem darauf hingewiesen wurde, dal3 ,bei uns Deutschen [die reine Komddie, das
lustige Lustspiel] durch das sentimentalische zu sehr verdrangt worden [...].“¥*° Um die
Erfolgsaussichten zu erhdohen, werden mogliche Wettbewerbsteilnehmer dazu
aufgerufen, ,Intrigensticke” einzureichen, fir die vermeintlich vielfaltigere
Gestaltungsmdglichkeiten offenstiinden.?’® Die Auswahl von ,Encore des Ménechmes*
respektive von ,Médiocre et rampant...” erklart sich indes nicht vollkommen vor dem
Hintergrund der aus der Sicht der Verantwortlichen des Hoftheaters nicht erfolgreich
verlaufenden Preisaufgabe.?” So gesehen, stellt die Auswahl beider Stiicke einen

Schaffensperiode die Schilderung zeitgendssischer Sitten* zum Gegenstand seiner Dramen erkoren
hatte, erwéhnt wird, so Hirdt, hier S. 503.

867 Vgl. Fricke/Gopfert, Bd. V, hier S. 726 [Uber epische und dramatische Dichtung].

868 Einschlagig fur das ruhrende Lustspiel im deutschsprachigen Raum: Christian Firchtegott Gellert
(1715-1759) und insbesondere ,Die zartlichen Schwestern“ (1747). Interessanterweise steht diese
Komaddienform unter dem Einflu franzésischer Dichter, obwohl Gottsched aufgrund der mangelnden
Komik diesen Sticken seine Unterstitzung versagte, allen voran Pierre Claude Nivelle de La Chaussée
(1692-1754).

869 Vgl. Fricke/Gopfert, Bd. V, S. 844-846, hier S. 845 [Dramatische Preisaufgabe], kursive
Hervorhebungen der Verf..

870 Ebenda: ,Man unterscheidet aber auch in der reinkomischen Gattung noch Charakterstiicke und
Intrigenstiicke, und es ist eine alte, nicht ungegriindete Bemerkung, dafl} der deutsche Genius in jener
ersten Klasse nie sehr glanzend erscheinen wird. [...] Es bleibt also nur das Feld der Intrigenstiicke offen;
das Feld ist reich und nicht so leicht als das der Charakterstlicke zu erschépfen. In dem Intrigenstiicke
sind die Charaktere blof3 fur die Begebenheiten, in dem Charakterstiicke sind die Begebenheiten fiir die
Charaktere erfunden. Das Genie wird das Vorzigliche beider Gattungen auf eine gliickliche Art zu
vereinigen wissen.” [Kursive Hervorhebung der Verf.] — Damit, daf3 ein solches Genie sich an ihrem
Wettbewerb beteilige, hatte das Weimarer Duumvirat, wie die zuruckhaltend-reservierte Formulierung
nahelegt, gar nicht erst gerechnet.

871 Erst recht nicht, wenn man wie Borchmeyer, Saat, von Gothe gesaet, hier S. 277-282, S. 278
argumentiert, am Weimarer Hoftheater Goethes und Schillers z&hlten ,nur die hohe Tragddie und die

257



nochmaligen Ruckschritt hinter in der Preisaufgabe formulierte Ziele dar. Denn nicht die
dem Lustspiel zuerkannte ,moralische Indifferenz* wird in ,Der Parasit® vorgefihrt,
sondern die von Schiller selbst so genannte ,poetische Gerechtigkeit.*’> Auch als
Abgrenzung zu den Stiicken Ifflands, Schroders oder Kotzebues waren sie zudem
denkbar ungeeignet. Mit Kotzebue wurden die Ubersetzten Picard-Stiicke vielmehr des
ofteren in Zusammenhang gebracht.?”

Im Fall von ,Der Neffe als Onkel* hat man es genau genommen mit keiner
Intrigenkomaddie, als vielmehr mit einer routinierten Verwechslungskomddie zu tun, die
seit Plautus' ,Menaechmi“ Uber Shakespeares ,Komdédie der Irrungen® bis hin zu Picard
kontinuierlich immer wieder zum Einsatz kamen. Der Franzose séubert sein Stick von
jeglicher Frivolitat und greift lediglich das Doppelgangermotiv auf, nutzt den Stoff an sich
jedoch nicht.2* Kategorien wie ,Betrug® oder ,Intrige* kommen hier insofern nur in sehr
engen Grenzen zur Anwendung, als ,der Neffe* mit diesen Mitteln in ehrlichen Absichten
um seine ihn ebenfalls liebende Cousine Sophie kampft, weil deren Vater es
unerwarteterweise auf einmal dergestalt eilig mit der Verheiratung seiner Tochter hatte,
dal3 Franz und sein ihm mit aller Schlitzohrigkeit assistierender Diener Champagne
keine andere Mdglichkeit sehen, dieses ,drohende Unheil“ noch anders abzuwenden,
als durch das Nutzen der duBeren Ahnlichkeit mit dem Onkel fiir ihre eigenen Zwecke.
Wie wenig es Uber ,Der Neffe als Onkel* zu sagen gibt, mégen einige Kommentare,

Farce" und im AnschluR3 daran den direkten Bezug zur ,Dramatischen Preisaufgabe“ herstellt, um dann zu
folgendem Schluf? zu gelangen: ,Selten ist in der Geschichte der deutschen Poetik die urspriinglich-reine
vis comica so konsequent in ihr Recht wiedereingesetzt, von allen sittlich-sentimentalischen
Bemantelungen befreit worden wie in diesem Preisaufgabentext.“ Bei derber Komik, jenseits aller
sonstigen voneinander abweichenden Definitionen der ,Farce” denkt Borchmeyer, wie zu vermuten steht,
womdglich an Goethe selbst beziehungsweise an seine einschlagigen Texte ,Satyros“, ,Gotter, Helden
und Wieland“ oder ,Jahrmarktsfest zu Plundersweilen* (alle 1773, also vergleichsweise friih entstanden).
Diese gehdrten jedoch weder wéhrend Schillers Wirken am Hoftheater noch danach zum Repertoire des
Hoftheaters. Hinzu kommt die an der ,Turandot* beobachtete Tatsache, daR die derbe Komik, wozu etwa
das Gesprach zwischen Brigella und Tartaglia oder Tartaglias Solo, das Intermezzo, durchaus zu z&hlen
waren, im Hypertext getilgt sind. Deswegen wird hier die Farce keineswegs fur die klar erkennbare,
bevorzugte Form der Komédie gehalten, auch wenn die Spielanweisungen fiir die Schauspieler, auf
welche Borchmeyer rekurriert, diese Richtung erst einmal nahelegen. Durch die tatséchliche
Stlickauswabhl scheint die These nicht gedeckt.

872 Vgl. Schillers Brief an seine Frau Charlotte vom 13. Oktober 1803, z. B. zitiert in NA, Bd. 15, 2, S.
499. Auf die ,poetische Gerechtigkeit* wird weiter unten noch einmal zuriickzukommen sein.

873 So Kdrner indirekt in seinem Brief an Schiller vom 24. Oktober 1803 [und nicht, wie noch bei
Berghahn datiert, am 10. Oktober, Anm. der Verf.], vgl. NA, Bd. 15,2, S. 499f., vgl. zudem Késter, S. 268
sowie Alt, Bd. Il, mit Bezug auf Koérner auf S. 483, vgl. zudem Hirdts einfihrende Erlauterungen, NA, Bd.
15,2, S. 503f..

874 Vgl. hierzu Elisabeth Frenzel, Stoffe der Weltliteratur, den Abschnitt ,Menachmen®, S. 516ff.;
Hammer, W.A.: Das Substantivum in Schillers Ubersetzung ,Der Neffe als Onkel.“ — Wien 1900, S. 3-19,
hier S. 6, weist auf die Bedeutung von Regnards Komédie ,Les Ménechmes ou les Jumeaux® mit dem
Untertitel ,comédie en 5 actes et en vers* hin, Kdster, S. 269 nennt zudem Bonins nicht ndher gewirdigte
,Drillinge* als Ideenquellen Picards.

258



denn um ausfihrliche Interpretationen handelt es sich im eigentlichen Sinne nicht,
zeigen:

~Encore des Ménechmes" interessiert sich weniger fur Charaktere und Sitten; es lebt
von der zeitlosen und allgemeinverstandlichen Situationskomik, die auf der Ahnlichkeit
zweier Personen beruht.“*”> Koopmann befindet, noch lapidarer: Schiller ,hat ,Der Neffe
als Onkel‘ sehr genau Ubersetzt. [...] Gestrichen hat Schiller in ,Der Neffe als Onkel‘ fast
nichts. [...]*”® Kurz und knapp stellt Koster fest: ,Der ,Neffe als Onkel* war an sich zu
unbedeutend [...].®”" Leider ist dem nichts entgegenzusetzen und weniges
hinzuzufigen, zumal Hammers zu einer anderen Schlul3folgerung gelangender
Aufsatz®® Schillers Anderungen gravierender einstuft, als diese realiter sind. Denn ohne
eine der von Hammer dokumentierten Anderungen®”® des (ibersetzenden Dramaturgen
in Zweifel zu ziehen, fallt bei einer Prufung dieser doch auf, dal3 sie weder zu einem

875 So Ingenkamp, S. 1098.

876 Koopmann im Schiller-Handbuch, hier S. 740.

877 Koster, S. 269.

878 Hammer, Das Substantivum in Schillers Ubersetzung, hier S. 5: ,Obwohl sich Schiller mit
unverkennbarer Genauigkeit an das franzésische Original gehalten hat, muss doch die Behauptung [...],
Schillers Text schlieRe sich wortgetreu an das Original an, beziglich des Lustspiels ,Der Neffe als Onkel*
Einschrankung erfahren. respektive S. 7: ,Schiller kam es bei der Ubertragung [...] darauf an, dem Dialog
des Stiickes jenen leichten und natirlichen Ton zu verleihen, der die Illusion auf dem Theater wahrt. [...]
Wo wir auch in dem Stiicke Freiheiten des Ubersetzers entdecken, waltet doch immer der Geist und
Geschmack des Dramaturgen wie des Dichters. Jene Zusatze und freien Wiedergaben, die Schiller mit
Vorliebe bringt, gereichen dem Stlick nur zum Vortheil. Ebenso wie bei seinen Vergilumdichtungen [die
nach meinem Dafirhaltungen in einem anderen Zusammenhang zu sehen sind, obwohl Schiller Latein
ebenso beherrschte wie Franzésisch, aber an die Auffihrung eines lateinischen Stiickes auf einer
Theaterbiihne nicht gedacht war, Anm. der Verf.] lasst sich in dieser Ubersetzung das Streben nach groRt
moglichster Anschaulichkeit, aber auch nach Natirlichkeit der Gesprache deutlich erkennen.” Bewiesen
werde letztendlich, ,wie es dem Dichter darum zu thun war, das Lustspiel mit allen sprachlichen Mitteln zu
einem vollkommeneren Buhnenstick auszugestalten.” [Kursive Hervorhebungen der Verf., genau wie
beim folgenden Zitat]: Seine Analyse gipfelt auf S. 12 in folgender Aussage: ,[...] Allen [...] Gestalten
[gemeint: die Figuren des Stuckes ,Der Neffe als Onkel, Anm. der Verf.] wird von Schiller erst mancher
Zug aufgepragt. Wie bei einem Gemalde oft nur ein Pinselstrich genligt, um einen charakteristischeren
Schatten zur Geltung zu bringen und dem ganzen Werke héhere Vollendung zu verleihen, so gewinnen
die Gestalten dieses Lustspiels durch Schillers Ubersetzung in der That an Plastik. Dieses Streben nach
realistischer Ausbildung der Charaktere zeigt sich zum Theile auch in der unverkennbaren Vorliebe fur
drastische Bezeichnungen, z.B. fir Schmahworte [...]* — Hammer kommt hier so ausfuhrlich zu Wort, da er
nicht so ohne weiteres zugénglich scheint sowie vor allem aufgrund der Tatsache, dafl3 er eine nahezu
singulare Arbeit vorgelegt hat, insofern als es wenig Neueres und nichts Umfangreicheres als seinen
Aufsatz Uber ,Der Neffe als Onkel” gibt.

879 Hammer fuhrt z. B. ,die verschiedenartige Verdeutschung der Anredeformeln” (S.8), die Verwendung
»allgemein gebrauchliche[r] Wendungen und Ausdriicke seiner Muttersprache” (S. 9, &hnlich nochmals S.
15), das Zuriicknehmen von ,Umschreibungen®, wie derjenigen fir ,Brautigam“ (S. 14), das Ersetzen des
franzdsischen Pronomens durch ein Substantiv im Deutschen, wobei Hammer die Notwendigkeit dieser
MafRnahme gleich selbst mit erklart: ,sie ist in dem geringeren oder ausgedehnteren Gebrauche
begrindet, den das Furwort im Deutschen, beziehungsweise im Franzdsischen findet* (S.17) sowie das
Ergénzen dieses Substantivs durch ein Adjektiv (S. 18) an; marginal erscheint zudem die von Hammer
aufgespirte Erweiterung seitens Schiller im dritten Akt in der dritten Szene, als der deutsche ,Postillon”
ironisch den verliebten Dorsigny imitiert und dabei ein im Hypotext nicht vorkommendes ,Mein englisches
Cousinchen!” erganzt, vgl. NA, Bd. 15,2, S. 240/241.

259



neuen Stick noch zu einer neuartigen Interpretation des vorliegenden Dramas zu flihren
vermogen. Wie eng Schiller an seiner Vorlage bleibt, mag stellvertretend ein
Textvergleich der zwdlften Szene des ersten Aktes (NA, Bd. 15,2, S. 202/203)
illustrieren. Noch nicht einmal ein evidenter Ubersetzungsfehler verandert den so
durchschaubaren wie trivialen Sinn von Picards Lustspiel. Als Kostprobe kann die
Begegnung zwischen dem jungen Dorsigny und seinem Freund Valcour (NA, Bd. 15, 2,
S. 182/183) gelten. Valcour hat es eilig, den verkleideten Freund, der ihn anonym in das
Haus seines Onkels bestellt hatte, zu verlassen. Bei Picard entschuldigt er sich darum
mit einer Verabredung im ,Théatre-Italien“®®, bei Schiller mit einer Verabredung zum
Kartenspiel®®!, doch daraus erwachst kein neuer Interpretationsansatz. Picard
vermochte es zu seiner Zeit, mit dem kalkulierten Stick einigen Erfolg zu erzielen.
Herzog Carl-August mochte daran gleichfalls sein leicht zu stillendes Vergnigen gehabt
haben, heute waren mit der Komédie kaum noch Zuschauer ins Theater zu locken und
kein Theaterpraktiker kdme vermutlich auf die Idee, mit einem Stlick um das Publikum
zu werben, wo Frau von Mirville damit kokettiert, dal3 ,Putzhandlerinnen” ,sehr wichtige
Personen® zwar nicht fir Herren, aber sehr wohl fir Damen sind (NA, Bd. 15,2, Szene I,
13, S. 204/205).582

War die gewahlte Kapitellberschrift ,Prosaische Interlinearibersetzung“ mit Bezug auf
Picards Prosastick durchaus wortlich gemeint, so trifft diese im Hinblick auf das
finfaktige Alexandrinerstiick®® in eher tbertragenem Sinne zu. Zwar rithrt Schiller

880 NA, Bd. 15,2, S. 182: ,VALCOUR: [...] Point du tout, mais on m’attend. / DORSIGNY: Ou? /
VALCOUR: Aux Bouffons. [...]“; ergdnzend dazu Hirdts Erlauterungen, NA, Bd. 15,2, S. 537.

881 NA, Bd. 15,2, S. 183: ,VALCOUR: [...] Das nicht, lieber Dorsigny. Aber ich muf3 fort. / DORSIGNY:
Wo? / VALCOUR: Beym L’hombre. [...]"

882 Auffallend ist immerhin, da es zwar verschiedentlich zu Reanimationen des ,Parasiten* auf
deutschsprachigen Bithnen kam, dal3 jedoch ,Der Neffe als Onkel* auch aus Sicht der Schiller-Forschung
nach dem neunzehnten Jahrhundert und Hammers Aufsatz kein weiteres Interesse auf sich zu ziehen
vermochte, vgl. etwa: Picard: Médiocre et rampant ou le moyen de parvenir und Encore des Ménechmes.
Abdruck der ersten Separat-Ausgaben von 1797 und 1802. — Halle: Max Niemeyer 1888. So brachte der
Intendant und Regisseur Matthias Hartmann kirzlich ,Der Parasit* am Bochumer Schauspielhaus heraus
und am Deutschen Nationaltheater in Weimar inszenierte Martin Schulze im Frihjahr 2002 dasselbe
Stick, vgl. taz Nr. 6721 vom 10.04. 2002, S. 16. Unverkennbar stimmt es zwar, dal} eine
Jheiterkeitsstiftende Wirkung* von der Uberfiihrung ,eines Betriigers* ausgeht, daR eine solche ,auf den
Buhnen der verschiedensten Zeiten in Szene zu setzen* war, wie Japp, Kleist und die Komddie seiner
Zeit, hier S. 112 feststellt, doch ist der Betrug des ,Franz von Dorsigny* dann doch nicht
»heiterkeitsstiftend“ genug oder zumindest weniger originell als derjenige La Roches.

883 Auf das Charakteristische des Alexandriners wird an dieser Stelle nicht ndher eingegangen.
Verwiesen sei auf das nachfolgende ,Phadra“-Kapitel, wo dieser Komplex eingehend beleuchtet wird.
Gerechtfertigt scheint dieses Verfahren dadurch, daR Schiller sich hier zu einer Prosa-Ubersetzung
entschlossen hat, wohingegen er bei ,Phadra“ den Alexandriner durch den Jambus ersetzt, also bei der
Beibehaltung der Metrik bleibt. Gestutzt wird die Nicht-Berlicksichtigung des beliebten franzdsischen
Versmalles ferner durch die Schiller noch nicht zur Verfigung stehende Information, daf} Picard
selbstkritisch seine Verse fiir weniger gelungen erachtet als seine Prosa, vgl. NA, Bd. 15,2, S. 508f.; zur
abweichenden Titelgebung siehe Hirdt, NA, Bd. 15,2, S. 514. Claudia Josts gleichfalls auf die
Verwendung des Typus ,Parasit” rekurrierender Hinweis: ,Fir ein Stlick, das die Frage von Plagiat und
Namensdiebstahl zum Thema hat, ist die verdeckte Autorisierung, die es umgeht, auf den Namen jenes

260



ziemlich selbstbewul3t die Werbetrommel fiir sein wie ublich verschiedenen Bihnen
angebotenes Projekt®®, indem er auf ,zwey sehr bedeutende Rollen und einige gut
berechnete Theatercoups” hinweist und sich gleichzeitig zugute halt, etwaige ,Méangel
des Originals zu verbessern gesucht® zu haben. Tatséchlich begeht er nicht, wie bei
»rurandot®, erneut den Fehler, wirkliche oder vermeintliche dramaturgische Schwéchen
seines Hypotextes en passant korrigieren zu wollen.®® Eine vom ubersetzenden
Dramaturgen eingeflgte Stelle vom Umfang oder der Bedeutung des Turandot-
Monologes fehlt konsequenterweise. Uberhaupt stellte die mutmaRlich weiteste
Entfernung vom Hypotext somit die vorausgegangene ,Turandot“-Bearbeitung dar, die,
mit den eben besprochenen Texten verglichen, den Wendepunkt hin zu einer
Bearbeitung im strengen Sinn markierte. Mehr noch: Schiller scheint sich gegen eine
ahnliche Mallnahme wie bei der vorausgegangenen Bearbeitung ganz bewul3t
entschieden zu haben.®®® Er beschrankt sich auf eine zuriickhaltende wie effektive
Anpassung an die deutschsprachige Bihne — trotz seiner Vermutung, Picard sei einem
anderen, weil vielschichtigeren, durchtriebeneren ,Character von Parasit [...] nicht
gewachsen“ gewesen, weshalb er es ,sich freilich ein wenig leicht gemacht habe.“®’
Dagegen bleibt eher zu klaren, ob Picard mit seinen Sticken nicht vielleicht etwas
anderes wollte als Schiller und ob darum der Bearbeiter mit der gedufRerten Kritik
iberhaupt den geeigneten MaRstab anlegt.®®

Der Blick richtet sich damit auf die hier an der einen oder anderen Stelle anzutreffende
Differenz zwischen Hypo- und Hypertext. Viele Unterschiede sind es auch hier nicht,

anderen Autors zu verweisen, vielleicht nicht ganz unbedeutend.”, C. J., Die Logik des Parasitéaren, hier S.
358, der mittels einer gedanklichen Aposiopese Schiller hier ebenfalls parasitiren Umgang mit fremdem
geistigen Eigentum nahelegt, wird hier nicht gefolgt, da wiederum der Paratext ,Ein Lustspiel. (Nach dem
Franzdsischen)” die fremde Autorschaft doch klar zu erkennen gibt.

884 So beispielsweise in einem Brief vom 17. Juli 1803 an den Hamburger Intendanten Herzfeld, vgl. NA,
Bd. 15,2, S. 498.

885 Was Claudia Jost: Die Logik des Parasitaren: Literarische Texte, Medizinische Diskurse,
Schrifttheorien. — Stuttgart, Weimar 2000, in ihrem Kapitel ,Der Parasit oder die Kunst sein Glick zu
machen®, S. 357-369, eher negativ aufnimmt, vgl. hier S. 360.

886 Zumindest legen Schillers Briefe an Kérner vom 28. Marz 1803 respektive vom 7. November 1803
diesen Schluf? nahe, vgl. NA, Bd. 15,2, S. 496f. und S. 500.

887 So Schiller im gerade erwdhnten Brief an Kdrner, NA, Bd. 15,2, S. 500.

888 Vgl. hierzu den von Hirdt mitgeteilten Ruckblick Picards auf die Entstehungszeit von ,Médiocre et
rampant...“ aus dem Jahr 1821, NA, Bd. 15,2, S.. 506-512, besonders S. 507f., 511f. respektive Picards
gleichfalls hier wiedergegebene Einlassungen zur Intrigenkomddie in der ,Encyclopédie moderne* (1852
neu herausgegeben), NA, Bd. 15,2, S. 532f.; Ohne Picards Lustspiele tiefschirfend zu finden, fragt man
sich, ob man den Lustspielen gerecht wird, indem man wie Schiller, hier von Picard ausgehend, das
Franzdsische generell mit dem Leichten, Oberflachlichen identifiziert und das Deutschsprachige mit dem
Tiefen, so sieht es auch Hirdt, NA, Bd. 15,2, S. 402f.. Noch bedenklicher erscheint allerdings, wie sehr
sich spatere Interpreten wie Koster oder Hammer, bis hin zu Ingenkamp diese Argumentationsweise zu
eigen machen. Die nicht freiwillige Auswahl gerade dieser Texte ist doch von zentraler Bedeutung. Zudem
muf Picard das Recht eingeraumt werden, andere Ziele als sein spaterer Dramaturg zu verfolgen.
Picards Stellungnahmen zu seinen eigenen Werken ermdéglichen durchaus den Schluf3, er sei sich seiner
eigenen Mdglichkeiten und Grenzen als Dichter sehr genau bewuf3t gewesen.

261



doch einige immerhin. Neben einigen weniger bedeutenden
Ubersetzungsungenauigkeiten®® nimmt der Dramaturg die eine oder andere Kiirzung,
Streichung sowie Erganzung vor, die fur den Fortgang der Handlung ohne feststellbare
Folgen bleiben (z. B. die Streichung NA Bd. 15,2, Szene IV, 4, S. 130, V. 1380-V.
1383).5%

Schillers insgesamt sicherlich zurecht als solche anerkannte flissige, nattrliche
Ubersetzung des franzosischen Ausgangstextes ist im Hinblick auf ,Der Parasit"
allerdings etwas zu relativieren angesichts einiger nicht zwingend notwendiger enger
Anlehnungen ans Franzosische, an sogenannte ,Gallicismen*®®*, die wohl absichtlich
beibehalten worden sind. Hatte Schiller sich doch an anderer Stelle selbst explizit gegen
eine unnétige Verwendung zu vieler Fremdworter ausgesprochen.®®? Indem er selbst
gegen seine eigene Maxime verstof3t, blickt er zugleich ironisch auf den soeben
Ubersetzten Text. Folgende Beispiele seien erwéhnt: In der vierten Szene des ersten
Aktes berichtet Madame Belmont freudig ihrem Sohn, dal3 Herr Selicour zugesagt habe,
sie ,bey dem Lycée" zu ,abonniren (NA, Bd. 15,2, S. 32 beziehungsweise S. 33), in der
siebten Szene des ersten Aktes legt Schiller dem Kammerdiener, Michel, im Gesprach
wiederum mit Selicour diesen Satz in den Mund: ,H6ren Sie, Herr Selicour! Von meinem
Briefe an Sie lassen Sie sich gegen den gnadigen Herrn nichts merken. Er hat uns, da
er zur Stadt reiste, streng anbefohlen, um nichts zu sollicitiren. — Er ist so etwas
wunderlich, der Herr!* (NA, Bd. 15,2, S. 43), und in der siebten Szene des zweiten Aktes
wendet sich selbiger Selicour an Madame Belmont mit der Bitte: ,Excusiren Sie!* (NA,
Bd. 15,2, S. 76 und S. 77). Alle drei genannten Beispiele hétten sich unter Umgehung
der Fremdwdrter ,abonnieren®, ,sollizitieren® und ,excusieren“ Ubertragen lassen, das
mittlere durfte noch dazu auch am Weimarer Hof des Jahres 1803 eher unublich
gewesen sein.®® Dahinter steckt jedoch eventuell Methode insofern, als sich diese
gewahlte, gekunstelte, blasierte Ausdrucksweise nicht allein als ein Charakteristikum
der jeweiligen Figur lesen oder auffassen |a3t, sondern zusatzlich als eine Parodie des
hofischen, des administrativen Umfeldes allgemein.

889 Siehe Hirdts Anmerkungen NA, Bd. 15, 2, insbesondere S. 516.

890 Vgl. Ingenkamp, S. 1114-1118; Hirdt, NA, Bd. 15,2, S. 514.

891 So Koster, S. 267.

892 Zur Erinnerung sei nochmals aus der Rezension von Goldonis Memoiren zitiert, in der sich Schillers
Ubersetzungsmaxime findet, vgl. Fricke/Gopfert, Bd. V., hier S. 931: ,[...] Die Ubersetzung ist fast
durchgéngig leicht und flieRend; hier und da freilich vermif3t man sehr die angenehme Nachl&aRigkeit des
Originals. Die Sprache kénnte reiner sein. Sollten wir wirklich fiir die Worte soupieren, genieren, Doktrin,
apathisch u.a. keine gleichbedeutenden deutsche haben? [...]* [kursive Hervorhebungen der Verf.,
unterstrichene in der zitierten Ausgabe]

893 Diesen Schiuf? legt ein Blick in das ,Deutsche Worterbuch® (1905) nahe, wo sich nur ein
vergleichsweise schmaler Eintrag ohne Hinweise auf die besondere Verwendung dieses Wortes findet,
vgl. Deutsches Wérterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. Band 16. Zehnten Bandes Erste Abteilung.
Seeleben — Sprechen. [...] — Minchen 1984. (= Fotomechanischer Nachdruck der Erstausgabe Leipzig
1905), Spalte 1505.

262



In die n&dmliche Richtung gehen die bei Schiller erneut, wie bei friheren Bearbeitungen
auch, ausfihrlicher geratenen Didaskalien, die ebenso teils einen markierenden, teils
einen parodierenden Impetus nahelegen. Zurecht wurde darauf hingewiesen, wie
ungenau Schiller teilweise bei der Ubernahme des Nebentextes aus dem Original ist.?%
So uUbernimmt er manchmal die Anweisungen gar nicht (vgl. stellvertretend die Stelle
eingangs der Szene 1V, 2, NA, Bd. 15,2, S. 118 und 119). Insgesamt |aR3t sich aber eine
Tendenz dahingehend erkennen, dal3 Schiller etliche im Hypotext entweder nicht fur
notwendig befundene, als selbstverstandlich betrachtete Didaskalien einflugt (z. B.
stellvertretend fur viele ahnliche Zusatze NA, Bd. 15,2, Szene Ill, 10, S. 113 am
Szenenende ,er geht ab®) oder aber Erganzungen vornimmt, die das Geschehen selbst
interpretieren (so z. B. NA, Bd. 15, 2, Szene Ill, 6, S. 103, als Selicour nicht allein, wie
bei Picard, am Ende der Szene abgeht, sondern von Schiller dabei ,mit beiden Handen
an seine Rocktasche greifend“ gedacht wird®®).

Schillers deutlichere Konturierung der Figuren, die ihm verschiedentlich attestiert
wird®®, lassen sich &hnlich verstehen und plausibel einordnen wie die gerade
aufgezeigte ausfiihrlichere Wuirdigung des Nebentextes, sofern man sie als eine
maoglicherweise intendierte genauere Fuhrung der Schauspieler betrachtet. Vielleicht
war diese bei den franzosischen Akteuren gar nicht notwendig gewesen und deshalb im
gleichfalls fur die baldige Auffihrung geschriebenen Original in der Deutlichkeit nicht
aufzuzeigen?®®’ Anhand des Nebentextes wird evident, daR die Darsteller prazise tber
die Buhne dirigiert werden. An einzelnen Stellen innerhalb des Textes werden ihnen

894 So Ingenkamp, S. 1114.

895 In diese Kategorie des abgeanderten Nebentextes fallen auch folgende Zuséatze des Bearbeiters:
Szene |, 7, S. 45, Selicour ,gibt ihm [gemeint: Michel] die Hand", letzterer ,weigert sich“; am Ende der
Szene, S. 47 heildt es: ,indem sich beide becomplimentieren, fallt der Vorhang", wahrend Picard jeden zu
einer anderen Seite abgehen laR3t, vgl. S. 46; Szene Ill, 8, S. 105 &Rt der Dramaturg La Roche ,nach
denm Hintergrund zuruck® treten, bei Picard gibt es keine Anweisung; in Szene IV, 1, S. 117 zeigt sich
Charlotte laut Didaskalie ,betroffen”, als ihr von Madame Belmont er6ffnet wird, Herr Selicour werde ihr
Ehemann — bei Picard findet die ihr entsprechende Figur ,Laure* mehr Worte auf die Anklndigung der
Madame Dorlis, vgl. S. 116, Anweisungen gibt es keine; Szene IV, 3 wird von Schiller mehrfach starker
akzentuiert, vgl. hierzu S. 127, so unterhélt sich Narbonne mit seiner Tochter, darauf sprechen Selicour
und die ihm so zugetane GroRBmutter ,bey Seite* miteinander, wahrend Selicour versichert, es mache ihm
nichts aus, einer anderen Person den eigentlich ihm selbst zustehenden Erfolg einzustreichen, ,treten” bei
Schiller ,beide Firmin ein“, die sofort von der Tochter des Hauses ,erblickt* und ,lebhaft* bei den Ubrigen
Anwesenden vermeldet werden; sorgfaltig choreographiert scheint zudem Szene 1V, 4, S. 129, S. 131
bzw. S. 133, wéhrend die Anweisungen auf S. 135 samtlich auf Picard zuriickgehen, vgl. S. 134, greift
Schiller auf S. 137 und S. 139 wieder deutlich ein, etwa wenn Selicour sich ,gegen Charlotten [verneigt]”,
um das nicht ihm, sondern Karl geltende Lob fir sich zu verbuchen, anschlieBend ,sich gegen Madame
Belmont [buckt]‘, um sich fir deren Kompliment zu bedanken, um kurz darauf dem mif3trauisch
gewordenen Karl Firmin, der offenbar gerade zur Klarung des Geschehens ansetzen will, ,eben so schnell
wieder [...]" ins Wort fallt; analog Szene IV,5; Szene V, 6, S. 163; Szene V, 7, S. 167, Szene V, 8, S. 169,
S. 173, S. 175.

896 Von Ingenkamp, S. 1119-1123.

897 Vgl. hierzu insbesondere die im nachsten Kapitel mit beriicksichtigte Schilderung Humboldts der
zeitgendssischen franzdsischen Bihne.

263



dartiber hinaus sogar die Betonungen vorgegeben.®® Immerhin kénnte man Schillers
gegeniiber Goethe geduRerte Klage, daR die ,Schauspieler* bekanntlich ,sudeln“®®® als
einen indirekten Hinweis darauf deuten, wie sehr eine straffe Choreographie des
Geschehens auf der Buhne in beider Augen nach wie vor not tat. Bei all den kleinen
Eingriffen schwingt, wie schon erwahnt, nicht zuletzt ein leiser parodierender Impetus
mit, der freilich zu keiner nennenswerten interpretatorischen Differenz insgesamt fihrt.
Gedeckt wird diese These durch Schillers vergleichsweise offene Stellungnahme
gegenuber seiner Frau beziglich der Aufnahme des Lustspiels durch den Weimarer
Herzog:

[...] Der Herzog war besonders erfreut Gber das Stiick, denn er genofl3 einer doppelten Satisfaction, die
franzdsische Comaddie triumphieren zu sehen und die linkische Art seiner deutschen Schauspieler tadeln

zu kénnen. 900

Schillers Austausch des ,Madrigals” gegen das ,Sonett” (NA, Bd. 15,2, S. 24, V. 208 mit
S. 25, Zeile 6), mutet gleichfalls bewuRt und kalkuliert an.”®* Gerade das Sonett und
,dessen formale Strenge (tektonischer Aufbau, klare Symmetrie der Einzelteile)**%?
scheint Schiller die passende Gedichtform, um aus der Abanderung zum Hypotext mit
einem gleichzeitigen versteckten Seitenhieb auf die als formal streng erachtete
franzdsische Poetik, so stellte es Schiller in seinem Gedicht ,An Goethe als er den
Mahomet des Voltaire auf die Biihne brachte* zumindest dar®®, méglicherweise in
eigener Sache, in Abgrenzung zu diesem Poetik-Entwurf, Kapital zu schlagen. Er selbst
hat denn auch auffalligerweise, im Unterschied zu Goethe®, nie selbst Sonette

geschrieben.

898 Mittels in den Dialog eingestreuter Gedankenstriche, siehe z. B. Szene lll, 1, S. 87, Zeile 11-16 oder
Szene lll, 5, S. 99, Zeile 18-28 innerhalb Selcours langerer Einlassung und Sperrungen, siehe etwa
Szene lll, 9, S. 107 im SchluRsatz Narboones oder in Szene 1V, 1, S. 117, Zeile 26, die der Bearbeiter
unabhéngig vom Hypotext einflgt.

899 So Schiller angesichts der Auffihrung von ,Der Neffe als Onkel“ an Goethe in seinem Brief vom 20.
Mai 1803, vgl. Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger, S. 989f., hier S. 990.

900 So Schiller an seine Frau in seinem Brief vom 13. Oktober 1803, zitiert nach NA, Bd. 15, 2, hier S.
499 [passim].

901 Anders interpretiert es der Herausgeber der ,Ubersetzungen aus dem Franzosischen®, Willi Hirdt, hier
auf S. 517, der zum Schluf3 gelangt: ,[...] Wenn Schiller die Gattung des ,Madrigals' durch die des Sonetts
ersetzt, so respektiert er nicht das Pariser Lokalkolorit, um das es Picard geht. [...]* Abgesehen davon,
dal Picards Publikum im Gegensatz zu Schillers diese Allusionen zu verstehen vermochte und der
gattungsinharente ,erotische Inhalt* moéglicherweise nicht willkommen gewesen ware, da Weimar eben
doch nicht Paris war, ist doch vor allem die Wahl der abgeénderten Gedichtform nicht zufallig.

902So Hirdt, NA, Bd. 15,2, S. 517.

903 Vgl. zu diesem Gedicht das Kapitel ,Schiller als Dramaturg des Weimarer Hoftheaters — ein
Uberblick” der vorliegenden Arbeit.

904 Goethes ,Das Sonett* stammt als einziges aus der Zeit zwischen 1798-1805, in der Zeit direkt nach
Schillers Tod (von 1806-1810) kommt es dann interessanterweise zu einer vermehrten Produktion von

264



Die letzte hier identifizierte Abweichung von Picards Ausgangstext rickt mit dem von
Schiller eigens fur dieses Lustspiel geschriebenen Gedicht ,Der Jingling am Bache® in
den Blickpunkt, welches die ,Romanze“ Picards nicht wiedergibt, sondern ersetzt.?*
Wahrend das Gedicht bei Picard als Kommentar und Spiegelung der im Stick
vollzogenen Handlung gedeutet werden kann, da sich ,Linval®, der ,Troubadour® in einer
Charles Firmin vergleichbaren Lage, der aussichtslosen Liebe zu einer ihm
gesellschaftlich nicht ebenbirtigen und damit unerreichbaren ,Angebeteten“ befindet
und der Gedichtheld am Ende des Gedichts hofft, er kdnne ihr wenigstens unmittelbar
vor seinem darum herbeigewiinschten Tod seine ,Liebe gestehn“*®®, 1aRt Schiller sein
etwas langer ausfallendes, in trochaischen Vierhebern verfaites ,Klagelied“®®” mit den
zu berechtigten Hoffnungen Anlal3 gebenden Strophe enden:

Komm herab, du schéne Holde,
Und verlal3 dein stolzes Schlof3!
Blumen, die der Lenz geboren,
Streu ich dir in deinen SchoR3.
Horch, der Hain erschallt von Liedern
Und die Quelle rieselt klar!
Raum ist in der kleinsten Hutte

Fir ein glucklich liebend Paar. 908

Der zitierte Gedichtschlu® klingt trotz des getragenen Metrums lustspielgeméRer und
antizipiert bereits das positive Ende, eher als dies das dreistrophige Pendant der
franzosischen Vorlage nahelegt oder erwarten laf3t. Damit vollzieht Schiller gleichzeitig
einen, sit venia verbo, lyrischen Ruckfall, der an die hausbackenen, biedermeierlichen
poetischen Werke wie ,Das Lied von der Glocke* (1797)°® erinnert — ein Gedicht, wofiir
sein Verfasser, wohl vor allem wegen der breiten Wirkung, welches es als eine Art
Legitimation der separierten Wirkungskreise von Frauen und Mannern®°, im Haus und
in der Welt, allm&hlich erwarb, nicht allein von der feministisch orientierten

Sonetten, vgl. Goethes Gedichte in zeitlicher Folge. — Frankfurt am Main °1988, S. 510, S. 569-577, S.
579f..

905 Vgl. die Ubersetzung des Picard-Gedichts bei und durch Hirdt, NA, Bd. 15, 2, S. 522f..

906 Vgl. wiederum die Ubersetzung des Picard-Gedichts, ebenda, S. 523.

907 Ebenda — aufgrund des positiven Gedichtschlusses wird diese Zuordnung fur nicht zutreffend
erachtet.

908 NA, Bd. 15,2, Szene IV, 4, S. 139, vgl. zur Urheberschaft des zum gefligelten Wort aufgestiegenen
.Raum ist in der kleinsten Hitte...": Geflugelte Worte. Der klassische Zitatenschatz, gesammelt und
erlautert von Georg Bluchmann. [...] 41., durchgesehene Auflage bearbeitet von Winfried Hofmann. —
Berlin 1998, hier S. 158.

909 Vgl. insbesondere Fricke/Gopfert, Bd. I, S. 429-442, V. 58-79; selbstverstandlich steckt im ,Lied von
der Glocke" noch wesentlich mehr als der hier thematisierte Ausschnitt.

910 Ebenda, V. 106-132.

265



Literaturwissenschaft mit anhaltender Kritik und Hame uberzogen wurde. Zu seine
starksten poetischen Leistungen zahlten diese Gedichte beide sicherlich nicht.
Ingenkamp®*  wie Koopmann®? ~um wieder zum eigentlichen Gegenstand
zuriickzukommen, wollen Schiller angesichts der vorliegenden Lustspiellibersetzungen
mehr Humor zuerkennen, als diesem sonst zugestanden wird.?*® Es mag dahin gestellt
bleiben, ob man dem Original oder aber der Bearbeitung mehr Humor attestieren will, in
beiden Fallen hélt sich dieser doch in tiberschaubaren Grenzen.?**

Weitaus spannender ist es, mogliche Erklarungen dafir zu finden, warum Schiller den
harmlosen franzésischen Komddien, die Picard anscheinend wie ,von der Stange“ zu
produzieren in der Lage war, den Vorzug beispielsweise vor Lessings geistreicher
einzigartiger Komddie gab, die, aus Mangel an vielen anderen gleichrangigen
Lustspielen, bis heute zum besten gehort, was es in deutscher Sprache in dieser
Gattung gibt.**

,Der Parasit* sollte, obwohl er auf den ersten Blick harmlos wirkt, nicht ganzlich
unterschétzt werden. Schlie3lich besitzt ,eine Satire auf die Beamtenwelt”, ein ,Spiel um
Platze und Plazierungen” doch durchaus auch langfristig einen gewissen Reiz, nicht
allein fur die Beamtenschaft.”® Denn durch den schon von Picard am SchiuR
angelegten Hinweis®’ Narbonnes: ,Diesmal hat das Verdienst den Sieg behalten. -
Nicht immer ist es so. Das Gespinst der Luige umstrickt den Besten, der Redliche kann
nicht durchdringen, die kriechende MittelmaRigkeit kommt weiter als das geflligelte
Talent, der Schein regiert die Welt, und die Gerechtigkeit ist nur auf der Buhne.” (NA Bd.
15,2, S. 175) - erhalt das Stick zweifellos eine ernst zu nehmende Komponente, die
rickblickend das Vorgefiihrte in einem etwas anderen Licht erscheinen la3t. Allerdings

911 Ingenkamp, S. 1105f..

912 So Koopmann im Schiller-Handbuch, hier S. 740.

913 So stellvertretend Japp, Kleist und die Komddie seiner Zeit, hier S. 116; von Wiese, Drama und
Theater, hier S. 705.

914 Mit Recht stellt Claudia Jost, Die Logik des Parasitaren, hier S. 363, die Frage: ,Von welcher Lust
wird dieses Lustspiel durchquert?”, vgl. ebenda, S. 360, an anderer Stelle wird sogar die Zugehdorigkeit
zur Komodiengattung selbst in Zweifel gezogen, vgl. NA, Bd. 15, 2, S. 505 [ein Abdruck der Rezension
des Stlckes in der ,Zeitung fir Theater und Musik®, Nr. 208, S. 312, vom 18. Oktober 1804].

915Einzig Kleists Amphitryon vereint neben Lessing literarische Qualitdt mit ungebrochener
BlUhnenprasenz, Hofmannsthals Der Schwierige oder Der Unbestechliche werden bereits seltener
gespielt. Diese Aufstellung erscheint hochstwahrscheinlich wenig originell, weil sie schon oft so oder so
ahnlich zu lesen war, besitzt jedoch nach wie vor Giiltigkeit.

916 Vgl. Jost, Die Logik des Parasitaren, S. 360f..

917 Die ,Narbonne“ entsprechende Figur ,Ariste* spricht folgende SchluBworte (NA, Bd. 15,2, S. 174, V.
1813-1817): ,Imitez votre pére, et sa main est a vous. / Sur l'intrigant ainsi 'honnéte homme I'emporte. /
Qu'il en arrive, hélas! Rarement de la sorte! / Qui mérite une place est loin de I'obtenir; / Et le sot, en
rampant est sir de parvenir.” - Ein wenig anders akzentuiert es Claudia Jost, Die Logik des Parasitaten,
S. 362f., mit Bezug auf die zitierte Stelle: ,Das Stuck mundet mit Schillers Worten in ,die poetische
Gerechtigkeit’, und als solches versteht er offenbar eine Moral [!], die der Diagnostik des Guten und dem
Ideal der Welt, wo alles an seinem Platz ist, geradezu therapeutisch zur Macht verhilft. Schillers letzter
Satz in der Bihnenanweisung [...] tberholt den Text Picards [...].“ [Kursive Hervorhebung der Verf.]

266



soll nicht unterschlagen werden, dal} diese ,Botschaft’, diese desillusionierende
Erkenntnis, - eine ,Moral“ wie in manchen Aufklarungskomdédien ist es durch den
skeptischen Bezug zur realen Welt langst schon nicht mehr -, bei Picard schon so
angelegt war und von Schiller hochstens noch verstarkt, noch nachdricklicher zum
Ausdruck gebracht wurde. Der Dramaturg verdeutlicht hier lediglich das Geschehen.
Literarhistorisch erinnert es erkennbar an die Komddie der Aufklarung samt der ihr
angehorenden am Ende verkiindeten oder ohnehin mit Handen zu greifenden Moral.
Laut Schillers letzter Definition hat die Komédie die Erziehung als Ziel nicht mehr nétig,
auch deshalb blieb ,seine* Komddie mutmalilich reine ,Theorie“. ,Der Parasit* palite, so
gesehen, schon eher zu Lessings in der ,Hamburgischen Dramaturgie“®® gelieferten
Definition der Komddie als ,Praservativ®, ware nicht die desillusionierende Einsicht in die
allein auf der Buihne waltende ,poetische Gerechtigkeit* im letzten Halbsatz.

Schwierig bis unergiebig gestaltet sich die Einordnung in die bekannten
Intertextualitdtsmodelle und die Interpretation der vorliegenden Lustspiele. Zum einen
verhalt es sich so, daf} aus der Tatsache, dal3 Schiller entweder eng an den Hypotext
angelehnt oder bei seiner etwas freieren Arbeit doch sehr gekonnt Ubersetzt, wenig
Potential fir weiterreichende Schlul3folgerungen erwachst. Mit Lachmann a3t sich von
einer Partizipation, von einer Poetik der Kontiguitdt ausgehen, die eine Teilhabe an
fremder, wenn auch weniger, wie bei Lachmann im strengen Sinn, an vergangener
Kultur impliziert.®*® Die geringen Eingriffe, die lediglich punktuellen Verschiebungen
scheinen so am schlissigsten mit Picards theaterpraktischer Erfahrung erklarbar. Fir
eine Interpretation bedeutet dies indes kaum Gewinn, was hauptséachlich damit
zusammenhangen mag, wie wenig Implizites hier explizit gemacht werden muf3. Picards
Lustspiele sind tatsachlich fast ausschlie3lich von jenem ,spezifisch temporaren
Gehalt*®® - und einem raumlich beschrankten noch dazu, den Goethe einst
falschlicherweise Lessings ,Minna von Barnhelm* attestiert hat.

Am 1. Oktober 1801, also circa eineinhalb Jahre vor den Inszenierungen der Picard-
Lustspiele, fand die einzige Auffuhrung der Lessingschen ,Minna von Barnhelm®
wahrend Schillers Wirken am Weimarer Hoftheater statt.®* Ob dafiir ,nur* Schillers

918 Siehe Lessing, HLA, Bd. IV, S. 363: ,Die Komdédie will durch Lachen bessern; aber nicht eben durch
Verlachen; nicht gerade diejenigen Unarten, Uber die sie zu lachen macht, noch weniger blof3 und allein
die, an welchen sich diese lacherlichen Unarten finden. Ihr wahrer allgemeiner Nutzen liegt in dem
Lachen selbst; in der Ubung unserer Fahigkeit das L&cherliche zu bemerken; es unter allen
Bemantelungen der Leidenschaft und der Mode, es in allen Vermischungen mit noch schlimmern oder mit
guten Eigenschaften [...] zu bemerken. [...] Ein Praservativ ist auch eine schéatzbare Arzenei; und die
ganze Moral hat kein kréaftigers, wirksamers, als das Lacherliche. — [...]* [HD, 29. Stick, kursive
Hervorhebungen der Verf.]; vgl. zu Lessing Endres, Das depotenzierte Subjekt, S. 24.

919 So Lachmann/Schadahat im Grundkurs, hier S. 680.

920 Johann Wolfgang von Goethe, HA, Bd. 9, S.281.

921 Vgl. Géttlicher, Otto: Der Biihnendichter Friedrich Schiller. Die Wechselbeziehungen zwischen Drama
und Theater in der deutschen Klassik. — Diss. Frankfurt am Main 1982; NA, Bd. 42, hier S 667.

267



supponierte Reserve gegenuber Lessing verantwortlich zu machen ist, was im Hinblick
auf die im ,Nathan“-Kapitel aufgezeigte durchaus insgesamt positiv zu nennende
Lessing-Rezeption Schillers zu relativieren, wenn nicht gar eher zu bezweifeln wére,
oder ob Goethe und Herzog Carl-August in diesem Zusammenhang gleichfalls
mitgewirkt haben, was wahrscheinlich ist, wird vielleicht nicht mehr zu klaren sein.®?
Eine der vielen mdglichen Lesarten des vielschichtigen wie bleibend schonen Stiicks
geht bekanntlich da hin, auf der Buhne das friderizianische Nachkriegspreul3en
vorgefiihrt zu sehen, was regierungskritische Untertone mit einschlie3t, so daf3 allein
schon darin Grinde gefunden werden kénnten, die dagegen sprechen, Lessings letztes
Lustspiel als eine feste GroRe auf dem Weimarer Hoftheater zu etablieren. Damit soll
nun jedoch keinesfalls unterschlagen werden, wie wenig ,Minna von Barnhelm* an das
von Schiller in ,Uber naive und sentimentalische Dichtung* formulierte Konzept der
.Freiheit des Gemuts" anschliel3bar ist. Diese postulierte ,Freiheit des Gemits" sucht
man bei den dramatis personae der ,Minna“ vergeblich. Um derb-komisch, als ,lustiges
Lustspiel, wie in der Dramatischen Preisaufgabe ausgeschrieben, aufgenommen zu
werden, besitzt es offensichtlich zu viel, teilweise abgrindigen, Realitatsbezug. Indes
hatte sich diese Komoddie auch als ein Intrigenstick, wie es den Weimarer
Theaterverantwortlichen vorschwebte, lesen und auffihren lassen. Figuren wie Just
oder Paul Werner hétten derbe Komik durchaus bedienen kénnen, der Riccaut de la
Marliniére hatte seinen filouhaften Charme verspriihen kénnen, wenn eine Figur wie er
nicht vielleicht den offiziellen Stellen doch zu sehr mit den Klischees Uber die Franzosen
jonglieren wirde. Oder war eine Figur wie die selbstandige Titelheldin doch zu gewagt?
In Anbetracht der Tatsache, dal3 die anderen Komédienprojekte der Dioskuren, wie die
wiederum in diesem Nexus einzuordnende ,Turandot* oder eben die Picard-Lustspiele,
ebenfalls nicht exakt den zuvor zugrunde gelegten Vorstellungen entsprachen®® und
dennoch ausgewahlt wurden, steht eine klare Antwort auf die Frage nach den Griinden
fur die Ablehnung immer noch aus. Die Komddie blieb das Sorgenkind, nicht nur auf der
Weimarer Buhne.

Picards Lustspiele pal3ten besser in Schillers und Goethes Theaterkonzept, allerdings
fast explizit aus buhnenpraktischen Griinden, nicht aus dramentheoretischen. Erkennbar
zurlck tritt gleichfalls der kanonische Aspekt.

922 Im Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe sowie in der Schiller-Chronik findet sich z. B. keine
AuRerung zur Auffiihrung des Stiicks.

923 Beide wurden in Weimar nur selten, vgl. Hirdt, NA, Bd. 15,2, S. 514, jedoch nicht nur jeweils einmal,
wie Ingenkamp mitteilt, vgl. S. 1099f., gegeben, ,Der Neffe als Onkel“ einzig am 18. Mai 1803, ,Der
Parasit* am 12. Oktober des gleichen Jahres, sowie am 26. 10. 1803, am 6.2. 1804, am 14.9. 1805,
zuséatzlich am 19.8. 1805 in Bad Lauchstadt. — Von einem durchschlagenden Erfolg, den Schiller seiner
Frau Charlotte am 13. 10. 1803 vermeldet, vgl. Ingenkamp, S. 1100, laf3t sich somit bei den wenigen
Vorstellungen auch hier nicht ausgehen, zumal Anton Genasts Einschatzung deutlich niichterner klingt,
vgl. wiederum Ingenkamp, S. 1100. Dieser relative MiRerfolg relativiert auch zugleich die einmalige
Inszenierung der ,Minna.”

268



Zudem war Schiller bei der Einrichtung der Picard-Lustspiele souveran genug, den
anderen Dichter zu belassen, trotz eventueller Probleme mit der Ausschreibung. Picards
ausgewiesene Bihnenpraxis hebt ihn fir Theaterzwecke Uber die Romantiker hinaus
und macht ihn dergestalt ins gemeinsame Konzept integrierbar.

Picard ist in der Reihe der von Schiller bearbeiteten Autoren heute zweifellos der
unbedeutendste, unbekannteste — sowohl in nationalliterarischer als auch in
weltliterarischer Hinsicht. Das Interessanteste an diesen Sticken scheint aus heutigen
Uberlegungen, warum Schiller sie auswahlte und sie nicht nur Brentanos ,Ponce de
Leon®, sondern auch und vor allem der so ,brettertauglichen* ,Minna von Barnhelm*
Lessings vorzog, um Hincks treffenden Terminus, den er in ,Theater der Hoffnung*
pragte, einmal zu Ubernehmen. Lessings Name ist in diesem Kapitel schon des 6fteren
gefallen. Und in der Tat kénnte in der Picard wie Lessing gemeinsamen Theaterpraxis,
die zugleich die einzige Gemeinsamkeit darstellen dirfte, der zentrale Grund fir
Schillers Auswahl gelegen haben. Wie sehr Schiller sich, anfangs mihsam®*, an der
Buhnenkonformitat geschult hatte, dal3 er hierfir sogar zu Konzessionen bei seinen
eigenen Dramen bereit war, um sie aufgefuhrt zu erleben, zeigt den hohen Stellenwert,
den er selbst dem Kriterium der Auffihrbarkeit beimalf3.

Haargenau der Umstand der Theorieferne und Bihnenpraxis war es wohl, der Schiller
fur diese zeitgendssischen Dramen Interesse entwickeln lie3. Spinnt man den
Gedanken weiter, &Rt sich allgemein darauf rekurrieren, daf3 Schiller immer fir die
Biuhne geschrieben hat, immer auf dem Theater erscheinen wollte, hierzu auch zu
Konzessionen bereit war, um einem seiner Stiicke die Auffilhrung zu erméglichen.’®
Womadglich hat Schiller selbst gewuf3t, auf welch geringes Interesse auf dem Theater,
beim Publikum méglicherweise seine eigene theoretische Komédienvorstellung stol3en
konnte und sich deshalb pragmatischerweise gar nicht erst an die Umsetzung seines
Ideals gewagt.

924 Die Entstehungsgeschichte von ,Die Verschwérung des Fiesco zu Genua“ legt dazu ein
eindriickliches Zeugnis ab, vgl. Fricke/Gdpfert, Bd. I, S. 936ff.; Peter-André Alt, Bd. I, S. 329-331.

925 Vgl. den hierzu einschlagigen Brief an Sivern vom 26. Juli 1800, NA, Bd. 30, S. 176f.: ,[...] Sie
werden udbrigens schon aus dem gedruckten Wallenstein ersehen haben, dal3 verschiedenen lhrer
Erinnerungen schon in der ersten Anlage des Sticks von mir begegenet war; nur die spatere Idee,
dasselbe auf die Bihne zu bringen, war Schuld, daR ich gewisse Foderungen der Kunst dem Beduirfnif3
der Theater aufopfern muf3te. [...]“ [Kursive Hervorhebungen der Verf.]; analog schon Petersen, Schiller
und das Weimarer Theater, z. B. S. 181.

269



270



[...] Schwache Menschen sind wir alle,/
Sterblich geboren darfst du sterblich fehlen.
Schiller, Phadra, V. 1413f.

2. Transmetrisierung — Schillers modernisierende Nachbildung der ,Phéadra“
Racines

Ahnlich wie bei ,Turandot“ handelt es sich bei der Figurenkonstellation der vorliegenden
dramaturgischen Arbeit um einen Mann zwischen zwei Frauen. Damit ist jedoch
zugleich die einzige Parallele zwischen beiden Dramen benannt. Bekleidet doch Phadra
die der Turandot diametral entgegengesetzte Rolle der aktiv um einen Mann werbenden
Frau, wohingegen die andere titelgebende Heroine sich der Manner zunachst nicht
nachdrtcklich und brutal genug erwehren kann. So befindet sich hier Hippolyt(e) in der
Turandot entsprechenden Rolle, sich und sein selbstgewahltes Junggesellentum gegen,
in diesem Fall, zwei Verehrerinnen, verteidigen zu mussen. Offenbar geht von einem
solchen einzelgangerischen einsamen Lebensentwurf aufl3erhalb der vermeintlichen
Norm der Ehe stereotyp von der Antike bis zum beginnenden 19. Jahrhundert und
darUber hinaus quer durch die dramatischen Gattungen eine konstante Faszination aus,
welche darin besteht, zu lesen oder zuzuschauen, wie der Abtriinnige respektive die
Abtriinnige dann doch bekehrt werden - zu denken wére etwa noch an Shakespeares
»raming of the Shrew.” Dal3 ,Turandot" gleichwohl, vergleichsweise, gut endet, wahrend
der Schluf der ,Phadra“ schlicht nicht anders als tragisch zu nennen ist, liegt natirlich
u. a. an den unterschiedlichen Dramengattungen, es verstarkt gleichwohl den
bestehenden Kontrast.

Wie an dieser Bearbeitung evidenter wird als bei den anderen bisher vorgestellten
Werken, war Schiller in der Auswahl der zu bearbeitenden Stiicke ohne Zweifel
eingeschrankt — bei der Wahl der ,Phadra“ hatte der Weimarer Hof seine Hande von
Anfang an im Spiel®®, galt das Stiick doch als erklartes Lieblingsstiick des
Landesherrn: Urspriinglich hatte Schiller an die Ubersetzung des ,Britannicus* (1669)
fur die erneut anstehende Festauffihrung anléaRlich des Geburtstags der Herzogin am
30. Januar 1805 gedacht, sich dann jedoch fir dieses andere Stiick des gleichen Autors
entschieden. Die Abwendung vom ,Britannicus“-Projekt wird wiederholt mit Schillers
Fragment gebliebenem ,Agrippina“-Plan assoziiert, so daf} in durchaus plausibler Weise

926 Erhellend zu diesem Thema: Wolgast, Eike: Schiller und die Fursten. In: Schiller und die héfische
Welt, S. 6-30, besonders S. 11-25, wo das Verhaltnis zwischen Schiller und Herzog Carl August intensiv
beleuchtet wird und der Verfasser zu dem Urteil gelangt, Schiller habe ,bezeichnenderweise fur die
Ubersetzung von Racines Phaedra von Carl August so viel Lob* empfangen ,wie niemals auch nur
annahernd fir eines seiner eigenen Werke*“, hier S. 24; der zitierte Brief des Herzogs ist zuganglich in NA,
Bd. 15,2, S. 680 [passim].

271



auf eine wechselseitige Befruchtung von Dramaturgie einerseits und eigenen
dramatischen Planen andererseits zu schlieRen ist.%?’

Koster interpretiert, wie (ibrigens die meisten (ibrigen Interpreten, die Ubernahme dieser
Aufgabe als Zugestandnis Schillers an den Herzog, einem erklarten Anhanger der
franzosischen Tragodie im allgemeinen:

Und wenn sich Goethe und Schiller auch immer gegen diese ,abgelebten Werke' und ihr ,aufgedunsenes
Pathos' straubten, sie muRten doch, um nicht durch ihren Protest Ansto3 zu erregen, den Neigungen des

Hofes ihren Zoll entrichten, insbesondere jetzt Schiller, [...].928

Rudloff-Hille weicht von der eher nichternen Beurteilung der ,Phéadra“ Jambenverse
fur einschneidender halt. Anhand eines direkten Textvergleiches belegt sie die aus ihrer
Sicht tiefgreifende Verédnderung, die durch diese MalRnahme vor sich gehe:

[...] Der franzdsische Schauspieler rezitiert diese Zeilen so, daf3 die Stimme mit jeder Zeile nach oben
steigt und jeder Textabschnitt wie eine Saulenreihe sich neben die vorherige stellt. Schillers Jamben
flieBen dagegen wie leicht gelenkte Prosa Uber die Zeilen, aber sie haben nicht den Schwung und den

lebendigen Wellenrhythmus seiner eigenen Dramen.%?°

Doch der Reihe nach: Schillers und Goethes (Wieder-)Annédherung an das franzdsische
Theater vollzieht sich zunachst unter dem Einflu@ Wilhelm von Humboldts ab August
1799 mittels der an Goethe gerichteten Briefe ,Ueber die gegenwartige franzdsische
tragische Buhne* und, bezogen auf das konkrete Drama, Madame de Staéls Lesung der
,Phadra“ in Weimar am 27. Februar 1804 %%

Ausgehend von Beobachtungen des zeitgendssischen Schauspielers Frangois-Joseph
Talma, charakterisiert Humboldt basale Unterschiede zwischen der franzdsischen und
der deutschen Bihne. Die Intention dabei scheint offensichtlich, namlich aus diesen
Differenzen Nutzen fur das Weimarer Theaterprojekt zu ziehen. Positiv aufgefallen ist
Humboldt am erwéhnten Schauspieler zunéchst die

927 Worin hingegen nicht der einzige Grund gelegen haben muf3: Um eine geeignete Rolle fiir die
Schauspielerin Amalie Becker zu gestalten, &ndert Schiller seinen urspriinglichen Plan, vgl. seinen
diesbeziiglichen Brief an Goethe vom 20. Januar 1805 (Briefwechsel Schiller-Goethe, hg. von Staiger, S.
1042f.), siehe hierzu auch Ingenkamp, S. 1153; ferner Alt, Bd. II, S. 591, der das Nicht-Gelingen des
ersten Ubersetzungsversuchs auf den Versuch ,den jambischen Blankvers [...] mit einer gleichwertigen
Mittelz&sur“ zu versehen, zurickfuhrt.

928 Vgl. Kdoster, S. 269; vgl. auch Borchmeyer, S. 374.

929 Rudloff-Hille, S. 197-201.

930 Wie Wilpert vermerkt, war Schiller wenig angetan von der relativ langen Dauer des Besuchs der
Madame de Staél, vgl. Schiller-Chronik, hier S. 327ff..

272



ununterbrochene Folge [seines Spiels], ein[..] harmonische[r] Rhythmus aller Bewegungen, wodurch [...]
das Ganze wieder zur Natur zuriickkehrt, aus der diese Art zu spielen, einzeln genommen,
schlechterdings heraustritt. [...] Sein Minenspiel ist erstaunlich ausdrucksvoll, seine Gebarden nattrlich
und minder regelmafiig abgemessen. [...] Er nimmt sich mehr Freyheiten als es die franzdsische Buhne
sonst erlaubt. Er spricht wirklich mit den Personen des Stucks, nicht wie es hier noch meistentheils

geschieht, mit den Zuschauern. [...] 931

Talma steht also nicht stellvertretend fur die franzdsischen Akteure in toto, sondern
kreiert seinen personlichen Stil, was Goethes Uberschrift ,Uber die gegenwartige
franzosische tragische Buhne* Uber Humboldts festgehaltene und nach Weimar
weitergeleitete Beobachtungen etwas relativiert, obwohl der ,Wahl-Pariser” seine
Ausfuhrungen selbstverstandlich nicht auf diesen einen beschrankt. Humboldt
abstrahiert vielmehr im folgenden fir die franzésische Kunst typische Merkmale. So
spiele der franzdsische Darsteller im Trauerspiel

mehr die Leidenschaft als den Charakter, héalt den Zuschauer mehr bey dem augenblicklichen Zustand
seines Gemiites fest, laft ihn weniger in das Innere seiner Seele und den Gang seiner Empfindungsart
schauen. Daher ist in verschiedenen Rollen weniger Ab