
Friedrich Schillers dramaturgische
Arbeiten 1796 - 1805

Marion Müller

Zwischen Intertextualität und
Interpretation  

universitätsverlag karlsruhe

Müller, Marion/07.10.04



Dissertation, Universität Karlsruhe (TH), Fakultät für Geistes - und

Sozialwissenschaften, 2003

Impressum

Universitätsverlag Karlsruhe
c/o Universitätsbibliothek
Straße am Forum 2
D-76131 Karlsruhe

www.uvka.de

 Universitätsverlag Karlsruhe 2004
Print on Demand

ISBN 3-937300-21-X



„Zwischen Intertextualität und Interpretation – 
Friedrich Schillers dramaturgische Arbeiten 1796-1805.“ 

 
 
 
 
 

Zur Erlangung des akademischen Grades eines 
 

DOKTORS DER PHILOSOPHIE 
 

(Dr. phil.) 
 

von der Fakultät für Geistes- und Sozialwissenschaften 
 

der 
 

Universität Karlsruhe 
 

angenommene 
 

DISSERTATION 
 

von 
 

Marion Müller 
 

aus 
 

Malsch (Kreis Karlsruhe) 
 

 
 
 
Dekan: Prof. Dr. Bernd Thum 
1. Gutachter: Prof. Dr. Uwe Japp 
2. Gutachter: HD Dr. Stefan Scherer 
Tag der mündlichen Prüfung: 10. Dezember 2003 
 



Meinen Eltern



Inhaltsverzeichnis

I. Einleitung .......................................................................................................... 1

1. Die Bühnenbearbeitung als eine Gattung zwischen Intertextualität und
Interdisziplinarität ........................................................................................ 7

Erste theoretische Annäherung: Intertextualität .......................................... 12

Zweite theoretische Annäherung: Intermedialität ........................................ 45

Dritte theoretische Annäherung: Interdisziplinarität ..................................... 47

2. Schillers Positionierungen zu ästhetischer Bildung und Dramentheorie....... 55

II. Schiller als Dramaturg des Weimarer Hoftheaters – ein Überblick................... 89

III. Die Bühnenbearbeitungen

1. Simplifizierung durch Politisierung – Schillers ephemere Einrichtung von
Goethes „Egmont“ am 25. April 1796 .......................................................... 119

2. Paratextuelle Annäherungen und Transstilisierung – Schillers ‚klassische
Nachdichtung‘ des Shakespearschen „Macbeth“ ......................................... 147

3. Komprimierung des Vorbildes – Lessings „Nathan der Weise“ .................... 171

4. Transformation der Gattung – Schillers Version ‚eines tragikomischen
Märchens nach Gozzi‘ ................................................................................. 195

IV. Die dramaturgischen Übersetzungen

1. Prosaische Interlinearübersetzungen - „Der Neffe als Onkel“ und „Der
Parasit“ Picards ............................................................................................ 255

2. Transmetrisierung – Schillers modernisierende Nachbildung der „Phädra“
Racines ....................................................................................................... 271



V. Schiller als Berater des Übersetzers

1. Heinrich Voß‘ „Othello“-Übersetzung und Schillers Nachbearbeitung ......... 295

2. VI. Anamorphose und Kongenialität – ein Schlußwort ................................ 315

VII. Literaturverzeichnis

1. Schiller.......................................................................................................... 325

2. Sonstige Primärliteratur ................................................................................ 327

3. Sekundärliteratur .......................................................................................... 331



1

I. Einleitung
Die großen Debatten der Schiller-Forschung scheinen, betrachtet man die
Neuerscheinungen der letzten Jahre, geführt und auch zu einem (vorläufigen) Ende
gebracht zu sein.
Benno von Wieses 1959 erschienene und bis in die heutige Zeit Gültigkeit besitzende
Schillermonographie besaß den Impetus, Schillers poetische Ganzheit mittels der
Integration seiner philosophischen und historiographischen Schriften zu fassen. Der so
subliminal mit vermittelte Eindruck, dem Gesamtwerk Schillers sei durch seine
Interpreten keine wesentlich neue Erkenntnis mehr hinzuzufügen, mag nicht zuletzt
seiner Aura der vermeintlich in sich abgeschlossenen Vollkommenheit geschuldet sein.
Entsprechend läßt sich Wieses programmatisches Vorwort deuten:

[...] Das Großartige und Vielfältige einer solchen Erscheinung [gemeint: Schiller, Anm. der Verf.] entzieht

sich den vereinfachenden Formeln und praktischen Nutzanwendungen. [...] Manche ließen ihn nur als

Philosoph gelten, während wiederum andere in eben dieser Philosophie eine bösartige Gefährdung für

seine Dichtung zu sehen glaubten. [...] Die Geschichte dieses Geistes, der sein dichterisches Werk mit

Hilfe der beiden großen Medien, Historie und Philosophie, aufgebaut hat, ist von einer beispiellosen

inneren Folgerichtigkeit des Ablaufs. In allen Phasen seines Lebens war Schiller stets der gleiche, jedoch

auf einer immer wieder verwandelten Stufe. [...]1

Ob und inwieweit diese These aufrechtzuerhalten ist, wird eine mit zu klärende Frage
dieser Arbeit sein. Immerhin hat Peter-André Alt in seiner zweibändigen Biographie
Wieses Grundüberlegung, man sehe sich bei Schiller einem Werk ohne Brüche
gegenüber - Wiese schreibt exakt von „innerer Folgerichtigkeit“ -, indirekt erneuert
respektive bestätigt. Schiller, so Alt, diente sein freies Schriftstellertum als Leitfaden
durch sein Leben:

[...] Wer seine Briefe liest, stößt daher vor allem anderen auf literarische Pläne, Arbeitsberichte, Skizzen

publizistischer Vorhaben. [...] Dem entspricht ein auffälliger Mangel an spektakulären Erfahrungen;

1 Vgl. Wiese, Benno von: Friedrich Schiller. Leben und Werk. – Stuttgart 1959, hier S. VI-VII; Wiese löst
damit etwa Reinhard Buchwalds Darstellung ab, Schiller sei einer der Dichter, welche es sich zum Telos
gewählt hätten, zu „[...] mahnen, begeistern, erschüttern, vorwärtsdrängen, führen, strafen, verspotten,
erziehen, belehren. [...] Solche Dichtung ist deshalb immer Anrede an eine Menge oder ein ganzes Volk,
nicht ein stilles Selbstgespräch; nicht bloß eine Aussprache über seelische Erlebnisse, überhaupt nichts
Intimes und Persönliches [...] sie fordert auf zu Taten und ist selbst Wagnis und Tat [...]“, vgl. Buchwald,
Reinhard: Schiller in seiner und unserer Zeit. – Heidelberg 1946, hier S. 16. Gegen alle
Systematisierungsversuche wendet sich dagegen Klaus H. Fischer anläßlich der von ihm
vorgenommenen Neuausgabe der Schiller- Monographie von Theobald Ziegler, indem Fischer in seinem
Vorwort provokant konstatiert: „Friedrich Schiller war ein wenig systematischer Dichter und Denker.“, vgl.:
Ziegler, Theobald: Friedrich Schiller. Mit einem Vorwort von Klaus H. Fischer. – Schutterwald 1998 [zuerst
Leipzig 1905], hier S. 7f..



2

exotische Reiseabenteuer, große Amouren, psychische Katastrophen, Erweckungserlebnisse und

Umkehrpunkte fehlen in diesem Leben fast völlig: es beunruhigt nicht, weil es selbst, auch in Krisen, von

schweren Irritationen frei bleibt. [...] 2 [Hervorhebungen der Verf.]

Vorsichtiger formuliert ließe sich einräumen, daß Schiller selbst von seelischen
Erschütterungen und Wendepunkten, von klar identifizierbaren Brüchen in seinen
Briefen wenig schreibt und diese – im Unterschied zu Goethe – auch keinem Tagebuch
anvertraut. Gänzlich ausgespart sind sie freilich nicht.3 Alt jedoch richtet sein Interesse
(nach von Wieses Engführung von Poesie mit Philosophie und Geschichte) mit
„vorsichtiger Sympathie“ für seinen Untersuchungsgegenstand auf „zwei
Nervenzentren“, welche „Schillers intellektuelles Profil“ geschärft haben sollen: „die
psychologische Sachkenntnis und das politische Interesse.“4 Sowohl aus sich selbst
heraus faßbar, begreifbar als auch in seine Epoche, seinen zeitgenossenschaftlichen
Kontext gestellt, wird dergestalt eine Annäherung an Schiller möglich.5 Das durch zwei
literaturwissenschaftliche Einzelleistungen entstandene Bild wird vor allem durch das so
akribisch wie fundiert recherchierte Schiller-Handbuch6 mit seinen zahlreichen
Beiträgern austariert. Die zweite Auflage der Schiller-Chronik7 und je eine Kompilation
aus Schillers Briefwechsel und aus Sentenzen seiner Werke ermöglichen darüber
hinaus einen raschen, kursorischen Überblick über die Schillersche Gedankenwelt und
seine bis heute anhaltende Wirkung, welche sich nicht zuletzt von der breiten
Nutzanwendung solch gnomischer Sätze her erklären läßt.8

2 Vgl. Alt, Peter-André: Schiller. Leben – Werk – Zeit. 2. Bde. – München 2000, hier Band I, S. 14.
3 Vgl. z. B. Schillers Brief an Christian Gottfried Körner vom 12. Dezember 1789 in: Briefwechsel
zwischen Schiller und Körner. Hg., ausgewählt und kommentiert von Klaus L. Berghahn. – München
1973, S. 119.
4 Vgl. Alt, Bd. I, S. 13; ganz neu scheint indes die Zuschreibung der „psychologischen Sachkenntnis“ bei
Schiller nicht, vgl. hierzu bes.: Kommerell, Max: Schiller als Psychologe. In: Ders.: Geist und Buchstabe
der Dichtung: Goethe, Schiller, Kleist, Hölderlin. 6. Auflage mit editorischem Anhang. – Frankfurt am Main
1991, S. 175-242, hier z. B. S. 179, S. 185f. sowie Ueding, Gert: Friedrich Schiller. – München 1990, z. B.
S. 14.
5 Selbstverständlich handelt es sich bei diesen Gesamtdarstellungen nicht um die einzigen Monographien
respektive Biographien zu Schiller, vgl. stellvertretend auch: Burschell, Friedrich: Friedrich Schiller. –
Hamburg 271993 [zuerst: 1958] sowie Storz, Gerhard: Der Dichter Friedrich Schiller. – Stuttgart 1959
respektive: Friedrich Schiller. Dargestellt von Claudia Pilling, Diana Schilling und Mirjam Springer. –
Reinbek bei Hamburg 2002, welche die in dieser Fußnote zuerst genannte Monographie des gleichen
Verlages ablöst; vgl. ferner die vorige Anmerkung.
6 Schiller-Handbuch hg. von Helmut Koopmann in Zusammenarbeit mit der Deutschen
Schillergesellschaft Marbach. – Stuttgart 1998.
7 Wilpert, Gero von: Schiller-Chronik. Sein Leben und Schaffen. Mit 12 Abbildungen. – Stuttgart 2000
[zuerst: 1958].
8 Schiller-Brevier. Hg. von Walter Schafarschik. Mit 14 Abbildungen. – Stuttgart 2000; Koopmann, Helmut:
Schillers Leben in Briefen. – Weimar 2000; Ute Gerhard thematisiert die gerade an Schiller sich
offenbarende Popularisierung - und auch Trivialisierung – die mit der „Applikation von Literatur in
praktischen bzw. spezialisierten Diskursen, etwa als Zitat Schillerscher Texte in politischen Reden,
Tagebüchern oder Briefen [...]“ einhergeht: Schiller als „Religion“. Literarische Signaturen des XIX.



3

Vor diesem Hintergrund erschien eine Beschäftigung mit den dramaturgischen Arbeiten
Schillers für das Weimarer Hoftheater in den Jahren 1796 – 1805 bisher keinesfalls als
ein zentrales Sujet der Schiller-Forschung. Innerhalb des Gesamtœuvres kommt den
Bühnenbearbeitungen bisher eher eine Randstellung zu, sie bilden eine Art quantité
negligeable, von deren Untersuchung ausgehend kaum zu erwarten ist, sie werde die
kompletten bisherigen Ergebnisse der Literaturwissenschaft ins Wanken bringen können
oder gar überhaupt in Frage stellen (wollen) - so etwa wenn man Wilhelm von
Humboldts bisher wenig beachtete, einem Verdikt nahe kommende Einschätzung
berücksichtigt. In einem Brief an seine Frau vom 15. August 1804 schreibt er: „[...] Wolf
und Goethe haben mir [...] geschrieben. [...] letzterer [...] hat [...] eine Arbeit gemacht,
von der ich nicht viel halte. Eine Umarbeitung des Götz fürs Theater. Alles, was Schiller
und er in dieser Art unternommen, ist mißglückt und muß es. [...]“9 Andererseits eröffnen
sich, bei einer Zusammenschau der Arbeiten für die Weimarer Bühne, möglicherweise
doch neuartige Perspektiven oder Akzentverschiebungen dadurch, daß gerade von
einem Werkkomplex, welcher en gros eher ignoriert respektive skandalisiert (wie sich im
weiteren Verlauf der Arbeit erhellt) wird, der Versuch ausgeht, Schillers Evolution auf
dem Terrain des Dramas zu rekonstruieren, um so möglicherweise aus den schon
vorgefundenen Voraussetzungen die eine oder andere neue Schlußfolgerung zu
gewinnen. Ob die hier vorgestellte Revision es vermag, der Forderung des neuerdings
postulierten „riskanten Denkens“10 genüge zu leisten, scheint indes nicht sicher -
zumindest nicht, falls in diesem Nexus der Aspekt, „[...] daß [...] eher nach
Intellektuellen“ gesucht werden möge, „[...] deren Publikationen kontroverse Reaktionen
ausgelöst haben [...]“11, das zentrale Kriterium bilden sollte. Mit „riskantem Denken“
allein ist es aufgrund einer operationalisierbaren sowie sinnvollen Eristik schwierig12,

insofern, als davon ausgegangen werden kann oder muß, daß mit großer

Jahrhunderts. – München 1994, hier S. 11 und 25. Als ein typisches Beispiel hierfür mag Theodor
Fontane gelten, dessen ungetrübt positives Schillerbild auch (teilweise auf eine eher platte, trivialisierende
Weise) in seine Romane, so beispielsweise in Irrungen, Wirrungen (Berlin 1995, hier etwa S. 83, S. 147),
eingeflossen ist, vgl. Schiller – Zeitgenosse aller Epochen. Dokumente zur Wirkungsgeschichte Schillers
in Deutschland. Teil II: 1860-1966. Hg., eingeleitet und kommentiert von Norbert Oellers. – München
1976, S. 56-70. Arrondiert wird der Eindruck der längst umfassend geleisteten Würdigung des
Schillerschen Gesamtwerkes nicht zuletzt durch die folgenden, jüngst vorgelegten Untersuchungen zu
den dramatischen Projekten: Suppanz, Frank: Person und Staat in Schillers Dramenfragmenten. Zur
literarischen Rekonstruktion eines problematischen Verhältnisses. – Tübingen 2000. (= Hermaea N. F.
Bd. 93) sowie Springer, Mirjam: >Legierungen aus Zinn und Blei<. Schillers dramatische Fragmente. –
Frankfurt am Main, Berlin, Bern 2000. (=Historisch-kritische Arbeiten zur deutschen Literatur Bd. 30)
9 Siehe Wilhelm und Caroline von Humboldt in ihren Briefen. Hg. von Anna von Sydow. Zweiter Band.
Von der Vermählung bis zu Humboldts Scheiden aus Rom 1791-1808. Vierte Auflage. Mit zwei
Bildnissen. – Berlin 1907, S. 221-224.
10 Vgl. Gumbrecht, Hans Ulrich: Warum die Germanistik in den Elfenbeinturm zurückkehren sollte. In:
FAZ Nr. 228 vom 1. Oktober 2001, S. 51.
11 Ebenda.
12 Vgl. hierzu das unmittelbar folgende Kapitel.



4

Wahrscheinlichkeit keine originalen Zeitzeugnisse Schillers, Goethes oder anderer
direkt oder indirekt Beteiligter mehr aufzufinden sein werden, die bahnbrechende neue
Erklärungen zu liefern imstande wären – dazu ist die Zeit der Weimarer Klassik zu
genau dokumentiert und erforscht. Wenn neue Interpretationen noch erwartet werden
können, dann dadurch, daß das vorhandene Material neu, anders als bisher zu einander
in Beziehung gesetzt wird.13 Damit ist bereits ein wichtiger Punkt berührt, denn vor dem
soeben skizzierten Hintergrund intendiert die vorliegende Arbeit folgendes: Es hat sich
beim umrissenen Textkorpus erst noch zu erweisen, ob er nahtlos in die skizzierten,
determinierten Schillerbilder integrierbar ist, die von einem stetig sich
weiterentwickelnden, sich perfektionierenden Dichter ausgehen oder ob dieser
vergleichsweise weniger untersuchte und bekannte Teil des Werkes sich davon
unabhängig entwickelt respektive sich nicht in jedem Fall lückenlos an bisherige
Ergebnisse und Erklärungsmuster anschließen läßt, was eine mögliche Erklärung für
sein Schattendasein innerhalb der Schillerforschung liefern könnte. Entsprechend
werden, nach der ausführlichen methodischen Standortbestimmung des ersten Kapitels,
Schillers dramaturgische Arbeiten in chronologischer Weise behandelt,14 wobei sie in
den Kontext seiner eigenen dramentheoretischen Überlegungen, seiner Entwicklung als
Dramatiker sowie der Programmatik des Weimarer Hoftheaters während Schillers
Wirkungszeit dort gestellt werden. Die hier sogenannten „dramaturgischen Arbeiten“
setzen sich, neben dem (bisher nicht im hier vorgestellten Nexus gewürdigten)
Dramolett „Die Huldigung der Künste“, zusammen aus den „Bühnenbearbeitungen“ und
den „Übersetzungen“15, die exakter als „Übersetzungen aus dem Französischen“ zu

13 So gesehen speist sich die vorliegende Arbeit aus dem, was Andrea Heinz als „Sekundärmaterialien“
[in Abgrenzung zu noch unausgewerteten Quellen wie etwa den von ihr untersuchten Spielplänen]
bezeichnet, vgl. Heinz, Andrea: Quantitative Spielplanforschung. Neue Möglichkeiten der
Theatergeschichtsschreibung am Beispiel des Hoftheaters zu Coburg und Gotha (1827-1918). –
Heidelberg 1999, hier S. 16 und verfolgt damit einen dazu ergänzenden Ansatz, welcher sich in etwa so
umschreiben ließe: nicht nur neue Materialien „zeugen“ Literatur, und auch nicht nur „Literatur zeugt
Literatur“, sondern Literatur zeugt auch Literaturwissenschaft, genauso wie Literaturwissenschaft
Literaturwissenschaft zeugen kann, vgl. Yoshihito Ogasawara: „Literatur zeugt Literatur“. Intertextuelle,
motiv- und kulturgeschichtliche Studien zu Alfred Döblins Poetik und dem Roman Berlin Alexanderplatz. –
Frankfurt am Main, Berlin, Bern 1996 (= Diss. Univ. Köln 1995) – übrigens wäre es ebenso möglich, daß
Literaturwissenschaft Literatur zeugen könnte; anläßlich des Nachdrucks der die Bühnenbearbeitungen
beinhaltenden Bände 13 und 14 der Nationalausgabe äußerte Hans-Georg Dewitz in seiner Rezension
(Germanistik 1998, S. 541f.) die Hoffnung, die Neuauflage möge „einen Anstoß zur Klärung verbliebener
Fragen [...]“, welche demnach doch bestehen, geben; vgl. zur Einstufung der Quellenlage den Brief von
Herrn Dr. Peter Paul Schneider vom Deutschen Literaturarchiv Marbach vom 26. November 1998, der
unter Verweis auf die Schiller-Nationalausgabe die Quellenerschließung für soweit gegeben einstuft, daß
nicht eigens ein Aufenthalt vor Ort vonnöten wäre.
14 Da sich keine sinnvollere Einteilung aufgedrängt hat.
15 Diese grundsätzliche Unterscheidung zwischen Bühnenbearbeitungen und Übersetzungen hat sich
plausiblerweise in der Schillerforschung eingebürgert, vgl. stellvertretend: Rudloff-Hille, Gertrud: Schiller
auf der deutschen Bühne seiner Zeit. – Berlin, Weimar 1969, z. B. S. 197; Schiller-Handbuch. Hg. von
Helmut Koopmann in Zusammenarbeit mit der Deutschen Schillergesellschaft Marbach. – Stuttgart 1998,
z. B. S. 729; künftig zitiert als Schiller-Handbuch mit Seitenzahl.



5

benennen wären, da Schiller lediglich das Französische gut genug beherrschte, um als
Übersetzer gelten zu können, sowie aus seiner darüber hinaus noch genauer zu
bestimmenden Tätigkeit als dramaturgischer Berater des „Othello“-Übersetzers Heinrich
Voß. Welcher Art Schillers Methode der Bearbeitung war, falls es die eine Art einer
Bearbeitung bei ihm überhaupt gab oder welche Bearbeitungsarten er aus welchen
möglichen Gründen wählte, ist dabei genauso von Interesse wie der Versuch einer
systematischen Einordnung in vorher näher betrachtete intertextualitätstheoretische
Modelle, der bei jeder einzelnen Bearbeitung unternommen werden soll. Aus den
genannten Überlegungen ergeben sich so, je nach dem Grad der Abweichung des
Hypertextes, der Bearbeitung vom Hypotext, vom Original, mögliche neue Ansatzpunkte
für eigene Interpretationen der dramaturgischen Arbeiten Schillers.

Vielen, die mich in den verschiedenen Phasen dieser Arbeit auf die unterschiedlichste
Art und Weise unterstützt, angeregt oder auch teilnehmend ertragen haben, möchte ich
an dieser Stelle herzlich danken: meinen Eltern für jeglichen Beistand, meinem
Oberstufenlehrer Herrn Studiendirektor Hansdieter Talmon (†), ohne dessen
ermunternde Anteilnahme ich vielleicht nicht den Mut zum Beginn meines Studiums
aufgebracht hätte, meiner „übrigen“ Familie Norbert, Martina, Julia und Nico für die
manchmal so notwendige Ablenkung, Dr. phil. Claudia Stockinger M.A. für die
konstruktiven Dialoge in der Anfangszeit meines Promotionsstudiums, meinen
Freunden: Dipl.-Met. Claudia Biegert und Dipl.-Phys. Martin Häfner (besonders für Hilfe
rund um den PC), Felix Eckerle M.A., Simone Finkele M.A. (für sehr vieles!), Silvija
Franjic M.A. (nicht nur für Zeitungs-Artikel), Monika und Markus Greß, Conny Hofer,
Karin und Matthias Merkel, Katja Schrecke M.A. sowie meinem Oberseminarkollegen
Patrick Benz M.A. und Ulrike Lennartz M.A.; Herrn Professor Dr. phil. Uwe Japp für die
Anregung meines Magisterarbeitsthemas, aus der später die Idee zu dieser Arbeit
erwachsen ist, vor allem auch für die Bereitschaft, als deren Betreuer zur Verfügung zu
stehen; Herrn PD Dr. phil. Stefan Scherer für sein pragmatisches Entgegenkommen,
das Zweitgutachten zu übernehmen; Herrn Professor Dr. Antonius Lipsmeier dafür, daß
er mir nicht „nur“ einen Arbeitsplatz, sondern gleichzeitig das Gefühl gegeben hat,
gebraucht zu werden; allen Arbeitskollegen des Institutes für Berufspädagogik,
insbesondere PD Dr. phil. Ute Clement M.A., Prof. Dr. phil. Dieter Münk M.A. und Frau
Heide Fetzner, für die horizonterweiternden Gespräche und die angenehme
Arbeitsatmosphäre, Dr. phil. Sandra Bohlinger M.A. und Diana Schröter M.A.; der
Badischen Landesbibliothek für die freundliche Auskunft in Fragen der
Literaturrecherche. Danke!



6



7

1. Die Bühnenbearbeitung als Gattung zwischen Intertextualität und
Interdisziplinarität
Der zentrale Gegenstand der vorliegenden Arbeit sind Schillers dramaturgische
Arbeiten, die er hauptsächlich, jedoch nicht nur für das Weimarer Hoftheater
durchgeführt hat. Das Textkorpus besteht somit aus den Bearbeitungen des „Egmont“,
„Macbeth“, „Nathan der Weise“, „Turandot“, (der hier nicht selbständig, d. h. in einem
eigenen Kapitel besprochenen) „Stella“, „Encore des Ménechmes“ („Der Neffe als
Onkel“), „Médiocre et rampant le moyen de parvenir“ („Der Parasit“), „Phädra“ sowie
„Othello“. Es fehlt in dieser Aufzählung Schillers Bearbeitung der „Iphigenie auf Tauris“,
die sich „[n]icht erhalten hat“16 und es fehlen Schillers frühe Übersetzungen Vergils
sowie des Euripides, an deren Aufführung nie gedacht worden war, zumal nicht am
Weimarer Hoftheater. Die Einschränkung „hauptsächlich, jedoch nicht nur“ hängt damit
zusammen, daß Schiller-Bearbeitungen auch an anderen Bühnen gegeben wurden:
Zum einen ging er der Tätigkeit des Dramaturgen schon einmal lange vor seiner
Weimarer Zeit nach, nämlich von 1783-1784 am Mannheimer Nationaltheater. Zum
anderen gab es von den für die Weimarer Bühne entstandenen Bearbeitungen
gleichfalls Aufführungen in Lauchstädt respektive Rudolstadt, die vom Weimarer
Hoftheater aus mit betreut wurden. Hinzu kamen andere deutschsprachige Bühnen,
welche sich nach den Aufführungen in Weimar die Bühnenbearbeitungen besorgten,
die anschließend wiederum Grundlagen für weitere Aufführungen bildeten (z. B. in
Dresden, Berlin etc.).

17

Solche Bühnenbearbeitungen und Übersetzungen sind zunächst ganz generell und in
einem durchaus strengen Sinne intertextuell angelegte Texte, da es immer mindestens
einen konkreten vorliegenden Text gibt, auf den die danach entstehende Bearbeitung
rekurriert. Denn Bühnenbearbeitungen, wie im vorliegenden Fall von einem
Dramaturgen – oder auch einem Regisseur vorgenommen, dienen ausschließlich dazu,
einen bestehenden Dramentext für eine ganz spezielle Inszenierung spielbar zu
gestalten. Als mögliche Maßnahmen stehen hierfür Ergänzungen, Umstellungen und
Streichungen innerhalb des Textes zur Verfügung, um auf theaterpraktische

16So Koopmann in einem Beitrag des Schiller-Handbuches, hier S. 739
17Vgl. propädeutisch: Den Beitrag des Hg.s im Schiller-Handbuch, S. 729-742; Koopmann,

Helmut: Friedrich Schiller. II: 1794-1805. 2., ergänzte und durchgesehene Auflage. - Stuttgart 1977, S.
100f.; Wiese, Benno von: Friedrich Schiller. 4., durchgesehene Auflage. - Stuttgart 1978, S. 678-710;
Storz, Gerhard: Der Dichter Friedrich Schiller. - Stuttgart 1959, S. 387-401; zitiert werden die
dramaturgischen Arbeiten nach: Schillers Werke. Nationalausgabe. Dreizehnter Band.
Bühnenbearbeitungen erster Teil. Hg. von Hans Heinrich Borcherdt. - Weimar 1996 [zuerst 1949];
Schillers Werke. Nationalaugabe Vierzehnter Band. Bühnenbearbeitungen zweiter Teil. Hg. von Hans
Heinrich Borcherdt. - Weimar 1996 [zuerst 1949]; Schillers Werke. Nationalausgabe. Fünfzehnter Band
Teil II. Übersetzungen aus dem Französischen. Hg. von Willi Hirdt. - Weimar 1996, künftig zitiert als NA
mit Bandnummer und Seitenzahl, Kommentare mit dem Namen des Herausgebers und der Seitenzahl.



8

Gegebenheiten, insofern ist die Bühnenbearbeitung dem Lesedrama diametral
entgegengesetzt, sowie momentan geltende gesellschaftliche Konventionen Rücksicht
nehmen zu können und so entweder einer Zensur zuvor zu kommen oder auf diese
einzugehen. Auch in einem offensichtlich antiquiert geschriebenen Sprachstil
geschriebene Dramen werden auf diese Weise modernisiert.18 Terminologisch läßt sich
die Bühnenbearbeitung klar von der Adapt(at)ion und der Dramatisierung separieren,
welche beide für das Umarbeiten anderer literarischer Gattungen, z. B. für das Erstellen
der Bühnenversion eines Romanes, das Einrichten eines nichtdramatischen Textes für
das Theater stehen.19 Während Hans Brandenburg den Begriff des „Dramaturgen“ noch
auf sehr umfassende, nicht spezifische Weise verwendet20, reserviert Winfried
Hansmann ihn exklusiv für den mit dem Theater unmittelbar Befassten.21 Indes kommt
bei Hansmann noch eine weitere Begriffsdifferenzierung ins Spiel: er scheidet
Dramaturgen von den diesen vorausgehenden, im 18. Jahrhundert tätigen
„Theaterdichtern“22, wohingegen die Arbeit der Erstgenannten erst im 19. Jahrhundert
ihren Anfang genommen habe. Die Differenz bestehe laut Hansmann im
Nichtvorhandensein später einschlägig gewordener „dramaturgischer Aufgaben“,
genauer: der „Lektüre der Stücke, Repertoireplanung, Verkehr mit den Autoren und
Leitung des künstlerischen Betriebes“, das Wirken der Theaterdichter sei dagegen
beschränkt gewesen auf folgende Punkte:

1. Verfassen von Stücken zur Belebung und Bereicherung des Spielplans, zur Deckung des Bedarfs an

Novitäten.

2. Verfassen von Gelegenheitsdramatik.

3. Bearbeitungen, Einrichtungen, Übersetzungen.23

18 Vgl. Theaterlexikon. Begriffe und Epochen, Bühnen und Ensembles, hg. von Manfred
Brauneck und Gérard Schneilin. 3., vollständig überarbeitete und erweiterte Neuausgabe. – Reinbek bei
Hamburg 1992, S. 283f.; Theaterlexikon, hg. von Christoph Trilse, Klaus Hammer und Rolf Kabel. – Berlin
1978, S. 137; Meyers Enzyklopädisches Lexikon in 25 Bänden. Neunte, völlig neu bearbeitete Auflage
zum 150jährigen Bestehen des Verlages. – Mannheim, Wien, Zürich 1979, Bd. 1, S. 254; Bd. 3, S. 668;
Bd. 5, S. 32f..

19Vgl. Theaterlexikon von Brauneck und Schneilin, S. 49f. respektive S. 282; - die Adapt(at)ion ist
darüber hinaus ein breiter eingesetzter Begriff, insofern als hierunter auch beispielsweise die
Zugrundelegung eines Theaterstückes für eine Verfilmung subsumiert wird.

20Brandenburg, Hans: Schiller als Dramaturg. In: Ders. (Hg.): Kunst und Künstler. Gesammelte
Aufsätze. – Stuttgart, Heilbronn 1925, S. 118-123, hier S. 118: „Schillers Aesthethik des Dramas hat Otto
Falckenberg zu einem Buche ausgebaut [...]. Dieses Buch enthält Aufsätze Schillers ganz oder teilweise,
Briefe und Briefstellen, vereinzelte Bemerkungen, Gedichte, Entwürfe und schließt sich zu einem
Gesamtbilde von Schillers Aesthetik des Dramas und der Bühne zusammen.“ (Hervorhebungen der Verf.)

21 Hansmann, Winfried: Der Dramaturgenberuf. Dramaturgenamt und
Dramaturgenpersönlichkeiten seit 1800. – Diss. Köln 1954, untersucht er doch den „Dramaturg[en] in
seiner Stellung innerhalb des Bühnenbetriebes“, vgl. ebenda, S.2.

22 Vgl. hierzu: Didczuhn-Siebert, Rolf: Der Theaterdichter. Die Geschichte eines Bühnenamtes im
18. Jahrhundert. – Diss. München 1934.

23 Hansmann, Der Dramaturgenberuf, S. 3.



9

Was nun Schillers Zuständigkeitsbereich am Weimarer Hoftheater betrifft, so besteht
kein Zweifel, daß er die oben genannten Wirkungsbereiche definitiv überboten hat,
berichtet doch der Briefwechsel mit Goethe an verschiedenen Stellen vom
Schriftverkehr Schillers etwa mit Iffland, der nicht nur als Schauspieler auf Gastspiel,
sondern auch als Autor von ihm angeschrieben wurde oder von der Beaufsichtigung der
Proben durch Schiller, im Falle der Abwesenheit Goethes.24 Aus diesem Grund scheint
es nicht nur legitim, sondern geboten, die Bezeichnung „Dramaturg“ auf Schiller
anzuwenden, da im anderen Falle ein eingeschränktes, mithin verzerrtes Bild seiner
Tätigkeit entstünde.25 „Dramaturgie“26 wiederum denotiert bis zu drei bis heute nicht nur
auf den ersten Blick sehr verschiedene Dinge, ausgehend vom griechischen Begriff und
der meist auf Aristoteles zurückgehenden Bestimmung desselben sowohl als
‚schriftliche Verfertigung eines dramatischen Textes‘ als auch als ‚theatralische
Aufführung‘.27 Der gerade erwähnten Definition wird jedoch im weiteren Verlauf nicht
Folge geleistet, vielmehr wird die mittlerweile gebräuchliche, stärker differenzierende
Terminologie, welche die Dramentheorie von der Dramaturgie scheidet, favorisiert und
verwendet.28

24 Vgl. stellvertretend für zahlreiche andere Beispiele, die sich finden ließen, Goethes Brief an
Schiller vom 11. Dezember 1800 beziehungsweise Schillers Antworten hierauf an Goethe vom 11. und
12. Dezember 1800. In: Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe. Hg. von Emil Staiger. Mit
Illustrationen. Bildkommentar von Hans-Georg Dewitz. – Frankfurt am Main 61999, hier S. 887f..

25 Zumal bei Hansmann das Problem, mit welchem auch Schiller sich in hohem Maße
konfrontiert sah, bereits aufscheint: als der Definition des Dramaturgen inhärent erscheint seine inferiore
Stellung aufgrund seiner Empfehlungs-, aber nicht Entscheidungskompetenz, sein permanent
vorhandenes Dilemma „in nichts selbständig und [...] für alles verantwortlich“ zu sein, vgl. Hansmann, S.
162f..

26 Vgl. Lessing, der „Dramaturgie“ in seiner „Hamburgischen Dramaturgie“ in diesem Sinne
anwendet: Gotthold Ephraim Lessing. Werke. Vierter Band. Dramaturgische Schriften. – München 1973,
hier S. 233 [Hamburgische Dramaturgie, Ankündigung].

27 Als wenig distinkt erweist sich hier das von Brauneck und Schneilin hg. „Theaterlexikon“,
welches (S. 285f.) die folgende Definition Monika Sandhacks bietet: „1. Arbeitsbereich im Theater und die
Tätigkeit des Dramaturgen. 2. Das auf die praktisch-szenische Realisierung von Stücken bezogene
Kompositionsprinzip des Dramas, die Art seiner äußeren Bauform und inneren Struktur. 3. Die Theorie
von der Kunst und Technik des Dramas als Teilgebiet der Poetik.“

28 Diese Trennung wird im neubearbeiteten „Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft“
vorgenommen – u. a. mit dem berechtigten Hinweis darauf, daß „die Berufsbezeichnung Dramaturg [...]
nicht den Dramenschriftsteller oder –poetiker, sondern den Berater des Regisseurs und der
Theaterdirektion“ (Bd. I, S. 399) fasse. Der Begriff wird beschränkt auf die „Lehre von der Technik und
Kunst des Dramas unter besonderer Berücksichtigung der Möglichkeiten seiner theatralischen
Aufführung“ (ebenda) respektive auf das „Büro und Tätigkeitsfeld des Dramaturgen“ (Bd. I, S. 401),
wohingegen die Dramentheorie das „Teilgebiet der Literaturwissenschaft“ beschreibe, welches „die
Gesamtheit begrifflicher Systematisierungen in bezug auf Theaterstücke umfaßt“ (Bd. I, S. 402), in:
Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neubearbeitung des Reallexikons der deutschen
Literaturgeschichte gemeinsam mit Harald Fricke, Klaus Grubmüller und Jan-Dirk Müller hg. von Klaus
Weimar. Bd. I. A-G. – Berlin, New York 1997.



10

All die Definitionen mit ihren korrekten Grenzziehungen scheinen mir jedoch einen
zentralen Bereich, der hier zum Tragen kommt, entweder auszuklammern oder
unberücksichtigt zu lassen. Die Grenzziehung, die den Dramaturgen vom
Dramentheoretiker wie vom Dramatiker scheidet, scheint, wie zu Aristoteles’ Zeiten,
theoretisch leichter möglich als am konkreten Beispiel – und zwar, da alle drei
Funktionen oft von ein und derselben Person ausgeübt werden. Mehr noch: das
Interesse am Dramaturgen wächst, zumal aus literaturwissenschaftlicher Sicht,
sicherlich dann, wenn er auch zumindest auf einem der beiden anderen Gebiete in
Erscheinung getreten ist. Wie öfter, wenn der Bearbeiter auch selbst Dramatiker ist – es
sei in diesem Konnex stellvertretend an Johann Wolfgang von Goethe und seine
Inszenierungen beispielsweise von Shakespeares „Romeo und Julia“, Caldérons „Der
standhafte Prinz“ oder Kleists „Käthchen von Heilbronn“, an Bertolt Brecht und seine
Aktualisierung des „Hofmeister“ von Jakob Michael Reinhold Lenz oder an Heiner
Müllers Shakespeare-Inszenierungen erinnert - fließen auch dramatische Aspekte mit in
die Bühnenbearbeitung ein. Damit ist gemeint, daß gegenüber der Vorlage durchaus
auch Änderungen vorgenommen werden, die sich nicht oder nicht nur mit der
Anpassung an die bühnenpraktischen Gegebenheiten erklären, vielmehr aus anderen
Gründen, und zwar solchen der vermeintlichen Verbesserung gemäß den
dramentheoretischen Überzeugungen des jeweiligen Bearbeiters. Im besonderen
scheint auf eventuelle Gattungsentsprechungen zu achten zu sein, also in dem Fall, daß
der Bearbeiter in der gleichen Gattungsdisziplin, der Komödie, der Tragödie etc. selbst
tätig ist. Im Falle Schillers, der explizit auf allen drei Gebieten, dem dramatischen, dem
dramentheoretischen und dem dramaturgischen, tätig gewesen ist, gelten diese
Beobachtungen insbesondere.
Hinzu kommt ein temporärer Aspekt, eine Schillersche Besonderheit: Schiller hat, wohl
kaum aus theaterpraktischen Erwägungen, waren doch seine frühen Dramen Die
Räuber, Die Verschwörung des Fiesco zu Genua und vor allem das sehr erfolgreiche
Kabale und Liebe alle bühnentauglich im Sinne von aufführbar, seine Pläne, neue
Fassungen dieser frühen Stücke für die Weimarer Bühne zu erstellen, mutmaßlich
aufgrund seines mittlerweile weiter entwickelten Dramenverständnisses29, welches er in
Über naive und sentimentalische Dichtung darlegte, nie in die Tat umgesetzt. Ob
Schiller freilich selbst sich bei seinen folgenden Dramen wie bei den von ihm
vorgenommenen Bearbeitungen an seinen theoretisch formulierten poetischen
Überzeugungen orientiert hat, ist eine andere, weiter zu verfolgende Frage. Zu
präzisieren wäre weiterhin, ob und inwieweit Schiller den Aspekt der Aktualisierung, der
der Bühnenbearbeitung definitorisch eingeschrieben wurde, umgesetzt hat, zumal eine
bloße (tages-)politische Perspektive, welche seine Idee der ästhetischen Autonomie

29 Vgl. hierzu das entsprechende dramentheoretische Kapitel.



11

unterminierte, in seinem Falle eher nicht erwarten wäre.30 Bühnenbearbeitungen
markieren wohl theatergeschichtlich bedeutsame Durchgangsstationen, doch lassen sie
sich nicht auf bloßes Aktualisieren reduzieren. Vieles scheint zusätzlich zu den
benannten Kriterien darauf anzukommen, inwieweit sich der Dramaturg als Kritiker oder
als Unterhändler, als Richter oder als Anwalt des vorliegenden Stückes respektive
seines Verfassers versteht. Ein enger Zusammenhang zum zuvor angesprochenen
dramentheoretischen Hintergrund liegt auf der Hand, genügt aber nicht gänzlich, um
diesen Umstand zu fassen. Denken ließe sich etwa an Affinitäten zu bestimmten Stoffen
und Motiven, welche der Dramaturg, hinter dem ein eigenständiger Dramatiker steckt,
mit dem Autor des Hypotextes teilt. Eine hieraus abgeleitete These könnte lauten: Bei
den vorliegenden dramaturgischen Arbeiten handelt es sich ihrerseits um
Interpretationen Schillers, die u. a. vor dem Hintergrund seines eigenen poetischen wie
theoretischen Schaffens zu sehen sind. Daß es sich, proleptisch formuliert, bei den
eben umrissenen Ergänzungen zur Definition der Bühnenbearbeitung um Phänomene
handelt, die die Intertextualitätstheorie unter der Architextualität subsumiert, mag ein
zusätzlicher Hinweis auf ihre Zugehörigkeit zum Zentrum dieser Theorie sein.31 Der
Verfasser der „Hamburgischen Dramaturgie“, durch den der Terminus innerhalb der
Literaturwissenschaft erstmals prominent gemacht wurde, hat sich weder in diesem
Werk noch überhaupt während seiner Arbeit am Hamburger Nationaltheater in der
umfassenden Weise betätigt, wie dies für Schiller am Weimarer Hoftheater zutraf.
Vielmehr zeigt die Lektüre Lessing hier als Kritiker der aufgeführten Stücke sowie gegen
Ende immer stärker als Anwalt in eigener Sache, da er dieses Forum zur Fortsetzung
seiner bereits mit den „Literaturbriefen“32 begonnenen Profilierung gegen das von
Gottsched propagierte französische Drama nutzte. Er selbst nahm keine Einrichtung von
Dramen für das Theater vor.
Genau genommen sind Bearbeitungen von Dramen bereits schon das, was heute unter
dem Stichwort „Intermedialität“ subsumiert wird, handelt es sich doch um die Umsetzung
von etwas schriftlich Abgebildetem auf die Bühne eines Theaters und somit um die
Transposition von einem System in ein anderes.33 Da dies so ist und da diesem

30Vgl. hierzu Michaelis, Rolf: Schillers „Titanic“. – In: Die Horen. Geschichte einer Zeitschrift von
R. M.. – Weimar 2000, vor allem S.17-21.

31Schillers Äußerung gegenüber Körner in seinem Brief vom 24. März 1800 erweist sich in
jedem Fall als kompatibel zum vorliegenden theoretischen Hintergrund: „Überdem ist ein Kunstprodukt
[konkret schreibt Schiller hier vom Wallenstein und daran vorgenommenen Änderungen, Anm. der Verf.]
insofern es mit Kunstsinn entworfen ward, ein lebendiges Werk, wo alles mit allem zusammenhängt, wo
an nichts gerückt werden kann, ohne alles von der Stelle zu bewegen. [...]“, vgl. Briefwechsel zwischen
Schiller und Körner. Hg. und kommentiert von Klaus L[eo] Berghahn. – München 1973, S. 301.

32Einschlägig hierfür ist immer wieder und immer noch: Briefe, die neueste Literatur betreffend.
1759-1765. Erster Teil. VII. Den 16. Februar 1759. Siebzehnter Brief. In: Gotthold Ephraim Lessing:
Werke. Fünfter Band. Literaturkritik, Poetik und Philologie. – München 1973, S. 70-73.

33Vgl. Helbig, Jörg: Intermedialität. Theorie und Praxis eines interdisziplinären
Forschungsgebiets. - Berlin 1998. Auf diesen Aspekt wird weiter unten noch einmal kurz eingegangen



12

Unterschied, der das Thema in seiner spezifischen Weise erst konstituiert, Rechnung zu
tragen ist, soll zunächst ausführlich geklärt werden, was unter „Intertextualität“
verstanden wird, was genau mit den einzelnen aus dieser Theorie entstammenden, mit
dieser Theorie verbundenen Termini in den folgenden Kapiteln gemeint ist.

Erste theoretische Annäherung: Intertextualität
Unter dem Begriff der „Intertextualität“, der Ende der sechziger Jahre von der
bulgarischen Literaturwissenschaftlerin Julia Kristeva geprägt wurde, wird - ganz
allgemein formuliert - der Bezug von Texten auf andere Texte verstanden. So sind
beispielsweise Allusionen, Zitate, Übersetzungen oder Parodien unterschiedliche
Ausprägungen von Intertextualität.34

Kristeva repristiniert bei der Beschreibung ihres Intertextualitätsbegriffs Michail Bachtins
grundlegende Gedanken zu dessen Begriff der „Dialogizität“. In „Die Ästhetik des
Wortes“35 unterscheidet Bachtin die Begriffe „Dialog“, welcher eine offene
Auseinandersetzung divergierender Standpunkte meint, vom „Monolog“, welcher im
Gegensatz dazu Tradition und Autorität bekräftigt. Die hieraus ableitbaren Prinzipien
von Dialogizität und Monologizität bestimmen laut Bachtin die Gesellschaft ebenso wie
die Sprache und die Kunst. Diese Dichotomie erkennt Bachtin in verschiedenen Formen
von Literatur: Der „neuzeitliche Roman“, so Bachtin, ist seinem Wesen nach dialogisch -
die Poesie, der Ritterroman, Barockromane dagegen sind monologisch.36 Im
„polyphonen Roman“ büßt „das einzelne Wort seinen Absolutheitsanspruch“ ein, d. h. es
ist nicht länger „auf die eine kanonisierte Wahrheit“ festgelegt, es ist „anfechtbar
geworden und perspektivisch relativiert [...].“37 Denn „[...] jedes konkrete Wort (die
Äußerung) [findet] jenen Gegenstand, auf den es gerichtet ist, immer schon sozusagen
besprochen, umstritten, bewertet vor und von einem ihn verschleiernden Dunst
umgeben oder umgekehrt vom Licht über ihn bereits gesagter, fremder Wörter erhellt.

werden; vgl. Balme, Christopher: Einführung in die Theaterwissenschaft. – Berlin 1998, S. 147 resp. S.
154ff., der das Theater sowohl in seiner Innovationsfähigkeit als auch in seiner Vorbildfunktion darstellt
und den Medienwechsel als eine Form der Intermedialität definiert (hinzu kommt die Intermedialität als
Sonderform der Intertextualität sowie der Versuch, „in einem Medium die ästhetischen Konventionen und /
oder Seh- und Hörgewohnheiten eines anderen Mediums zu realisieren“).

34Vgl.: Pfister, Manfred: Intertextualität. In: Moderne Literatur in Grundbegriffen. Hg. von Dieter
Borchmeyer und Viktor Zmegac. - Weinheim 1987, S. 197-200.

35Vgl. Bachtin, Michail: Die Ästhetik des Wortes. - Frankfurt am Main 1979.
36Vgl. ebenda, S. 165f. Ob diese These so unwidersprochen stehenbleiben darf, wäre eine

lohnende Frage, vor allem da es auch bei den von Bachtin angesprochenen Gattungen verschiedene
Lesarten gibt, die jedoch, wie „Lesart“ wörtlich aussagt, vom Leser aus dem Text herausgefiltert werden.
Was Bachtin freilich an der zitierten Stelle meint, ist das Kriterium, daß innerhalb des zu interpretierenden
Textes als Charakteristikum des Modernen mindestens zwei voneinander zu scheidende Perspektiven
thematisiert werden müssen, dies nennt er folgerichtig „dialogisch.“

37Vgl.: Pfister, Manfred: Konzepte der Intertextualität. In: Intertextualität. Formen, Funktionen,
anglistische Fallstudien. Hg. von Ulrich Broich und Manfred Pfister unter Mitarbeit von Bernd Schulte-
Middelich. - Tübingen 1985, S. 1-30, hier S. 4.



13

[...]“
38

Diese Beobachtungen Bachtins, die hier auf die Literatur des zwanzigsten,
höchstens noch späten neunzehnten Jahrhunderts eingeschränkt werden, sind
allerdings, auch bei Einhaltung des dialogischen Prinzips innerhalb des Textes,
gleichfalls auf Literatur, die dem „Neuzeitlichen“ vorausgeht, anwendbar.39 Zu denken
wäre etwa an die diametral entgegengesetzte Einschätzung der Lage bei Egmont und
Oranien oder bei Turandot und Altoum - oder an die antipodische Konstellation Phädra
– Aricia.
Bachtins Konzept der Dialogizität analysiert hauptsächlich die unterschiedlichen, sich
überlagenden Bedeutungen eines jeweiligen Textes (in einem Roman z. B.
verschiedene Perspektiven oder Haltungen einzelner Figuren zu einem Thema) oder
eines einzelnen Wortes. Weitere Texte, die vergleichend herangezogen werden könnten
oder andere Bedeutungszuschreibungen eines einzelnen Wortes, welche in dem
bestimmten Text nicht vorkommen, spielen dagegen keine Rolle. Der Ausgangspunkt
der Intertextualitätstheorie ist folglich nicht intertextuell, sondern intratextuell.40 Bachtin
richtet sein Augenmerk auf die Relation zwischen „fremder und eigener Rede“ innerhalb
eines dialogischen Textes. An eben diesem Punkt knüpft Kristeva an. Für sie ist das
dem Dialogischen inhärente kontraideologische, weil pluralistische Moment das
eigentlich Bestechende an Bachtins Ansatz. Kristeva geht allerdings auch von Bachtin
ab und über ihn hinaus, indem sie - zunächst noch eng an ihn angeschlossen - den Text
„als ein Mosaik von Zitaten“ definiert, zugleich aber den „Textbegriff“, wie Pfister zurecht
heraushebt, „radikal erweitert“ und „alles, oder doch zumindest jedes kulturelle System
und jede kulturelle Struktur“ zum Text deklariert.

41
Laut Kristeva ist somit alles Text, alles

intertextuell.
42

Ein grundlegender Unterschied zwischen Bachtin und Kristeva besteht,
das läßt sich bereits anhand der hier sicherlich verknappenden Darstellung der beiden
Positionen ablesen, bei der Einstufung vom Verhältnis von Subjektivität/vom Subjekt
zum Text und damit zur Intertextualität. Während bei Bachtin innerhalb des Textes, der
durchaus auch mit dem nicht ausdrücklichen literarischen Zeitgeist in einen Dialog tritt,

38Vgl. Bachtin, Die Ästhetik des Wortes, S. 169f..
39Vgl. z. B. Kühlmann, Wilhelm (Hg.): Intertextualität in der frühen Neuzeit: Studien zu ihren

theoretischen und praktischen Perspektiven. - Frankfurt a. M., Berlin, Bern 1994; da Intertextualität als
grundsätzlich gegeben angenommen werden kann, es Intertextualität mithin auch schon vor der
Einführung des Terminus gab, müßte sie sich, wie mit dem Literaturhinweis belegt, an früheren Texten
nachweisen lassen. Jede Theorie wird zudem umso fundierter, je allgemeiner sie anwendbar, praktikabel
ist, bleibt indessen eine Theorie nur durch die ihr zugrunde gelegten Texte determiniert und hält einer
Überprüfung etwa durch andere Texte derselben Gattung nicht stand, dann bleibt sie eher kontingent
denn distinkt.

40Vgl. dazu Pfister, Konzepte, S. 5, der die anderen Ansätze, so von T. S. Eliot oder Jurij
Tynjanow, mit berücksichtigt, die beide in der Beobachtung übereinstimmen, daß „sich Literatur vor allem
in der Reaktion auf vorgegebene Literatur“ weiterentwicklt.

41Vgl. Pfister, Konzepte, S. 7.
42Vgl. Semeiotica 1 (1969), S. 422-448, hier S. 443.



14

mehrere subjektive Standpunkte eingenommen werden (können), ja mehrdeutige -
sogenannten polyloge - pluralistische Sichtweisen an bestimmte Subjekte gekoppelt
sind, negiert Kristeva jegliche Existenz von subjektiver Sichtweise oder von individueller
Autorschaft, denn: „[...] nous définissons le texte comme un appareil translinguistique
qui redistribue l’ordre de la langue [...].“

43

Bei Kristeva - wie im Poststrukturalismus und Dekonstruktivismus allgemein - erscheint
weder der Autor noch das Werk als individuell. Ähnlich wie Kristeva sieht dies Michel
Butor: „Il n’y a pas d’œuvre individuelle. [...]“

44
Pfister charakterisiert den Weg, den u. a.

Kristeva und Butor bezüglich des Verständnisses von dem, was als „Text“ gelten kann,
einschlagen, wiederholt und treffend als das Verfahren eines regressus ad infinitum, da
„die einzelnen subjektlosen Texte [...] immer wieder auf andere und prinzipiell auf alle
anderen [...]“ Bezug nehmen, und sozusagen als „[...] Teil eines texte géneral, der mit
der Wirklichkeit und Geschichte, die immer schon ‘vertextete’ sind,“ zusammenfallen.

45

Für den extremen Standpunkt zur Intertextualität - Kristevas im besonderen sowie der
Dekonstruktivisten und Poststrukturalisten im allgemeinen -, der aufgrund seiner
Entgrenztheit längst nicht nur eine literaturwissenschaftliche Methode, welche sich
hauptsächlich mit der Moderne beschäftigt, repräsentiert, sondern weit darüber
hinausgehend eine Art Manifest für neuartiges Schreiben insgesamt bedeutete, fanden
sich zahlreiche verschiedene Gegenstimmen und Kritiker, die nach und nach andere, im
folgenden noch näher zu erläuternde Definitionen entwickelten, so daß Kristeva
schließlich die Konsequenz zog, indem sie den Begriff „Intertextualität“ durch denjenigen
der „Transposition“ ersetzte, um dergestalt ihren Ansatz deutlich von den ihr
widersprechenden Richtungen abzugrenzen.

46

Den Kritikern dieses Ansatzes geht es, bei allen Unterschieden, die sich zwischen den
einzelnen Positionen feststellen lassen, um die Nutzbarmachung und die
Handhabbarkeit des Intertextualitätsbegriffs für die Interpretation von konkreten
literarischen Texten. Denn wenn sich alles auf alles bezöge, wenn in keiner Weise
eingegrenzt würde, daß es sich zum mindesten um schriftlich fixierte, um poetische,
literarische Texte handelt, was aus den anfänglichen Positionen Kristevas gerade nicht
klar hervorgeht, dann gäbe es nicht nur eine unüberschaubare Textmenge, wie u. a.
Pfister vollkommen zurecht hervorhebt, sondern die Interpretation wäre damit fast schon
arbiträr, weil keine Argumentation darüber mehr vonnöten wäre, warum respektive in
welcher Weise zwei Texte aufeinander bezogen würden. Die Möglichkeiten der

43Vgl. Kristeva, Julia: Sémeiotiké: Recherches pour une sémanalyse. - Paris 1969, S. 113
respektive: Textsemiotik als Ideologiekritik. Hg. von P. V. Zima. - Frankfurt am Main 1977, S. 194-229,
hier S. 194.

44Vgl. L’Arc 39 (1969), P. 2.
45Vgl. Pfister, Konzepte, S. 9, S. 12; vgl. Pfister, In: Moderne Literatur in Grundbegriffen, S. 198.
46Vgl. Kristeva, Julia: La Révolution du langage poétique. - Paris 1974, insbesondere S. 59f..



15

Interpretationen steigen damit bis ins Unermeßliche. Daraus erwachst wiederum das
Problem der Überprüfbarkeit der Interpretationen. Ist eine Vermeidung von drohender
Nivellierung, von wertungsfreier Gleichmacherei das Ziel beim Umgang mit Texten - und
dies scheint tatsächlich notwendig -, dann sind klar aufgezeigte Zusammenhänge der
einzelnen Texte untereinander wichtig, wobei solche Zusammenhänge sicherlich immer
wieder neu hergestellt werden können.

47
Denn um die Seriösität einer Interpretation

beurteilen zu können, müßte als Grundvoraussetzung die Textkenntnis der
betreffenden, zugrunde gelegten Texte gewährleistet sein. Wer kennt indessen alle
Texte, noch dazu, wo eine Unterscheidung zwischen Primär- und Sekundärliteratur, die
ohnehin stillschweigend, neben vielem anderen, eliminiert worden ist, gar nicht mehr zu
treffen ist? Dieses frühe Modell liefert zudem wenigstens implizit die Lizenz dazu,
bisherige Verständigungskategorien wie etwa diejenige der Textgattung zu
vernachlässigen oder aufzuheben, was eine anschließende Zuordnung oder Bewertung
von Texten ebenfalls erschwert, da entsystematisiert. Die sich extrem schwierig
gestaltende bis unpraktikable Durchführung dieser Intertextualitätsdefinition ist
offenkundig. Alarmierend an diesem Ansatz ist indessen noch etwas ganz anderes:
Konsequent zu Ende gedacht wird hiermit - aus den eigenen Reihen noch dazu - nichts
anderes als die Wissenschaftlichkeit der Literaturwissenschaft selbst in Zweifel
gezogen. Welche Frage könnte für die Literaturwissenschaft fundamentaler sein als
diejenige nach dem zu Grunde gelegten Textbegriff und dem damit gleichfalls zur
Disposition stehenden Begriff des Experten für Texte?

48

47Vgl. Japp, Uwe: Beziehungssinn. Ein Konzept der Literaturgeschichte. - Frankfurt am Main
1987, S. 239.

48Vgl. stellvertretend für eines sehr breit angelegte, lebhafte Debatte: Barner, Wilfried: Kommt der
Literaturwissenschaft ihr Gegenstand abhanden? Vorüberlegungen zu einer Diskussion. In JbDSG 41
(1997), S. 1-8; Fohrmann, Jürgen: Kurze Einführung: Was ist germanistische Kompetenz? In: Mitteilungen
des Deutschen Germanistenverbandes. Kompetenzen und Schlüsselqualifikationen. 44. Jg. Heft 4 (1997),
S. 3ff.; – die Tatsache, daß die negativ besetzte Einschätzung keine ephemere Erscheinung darstellt,
illustriert Honold, Alexander: Dehnübungen der Deuter. Wie die internationale Germanistik in Wien ihre
Krise kurierte. In: FAZ. Zeitung für Deutschland 19. September 2000, S. 58; Die germanistische
Gretchenfrage regte Helmut Arntzen zu einem Buch mit dem Titel „Unsinn und Sinn der Germanistik“ an
(Weinheim 1996, hier S. 8f.;), in welchem er die Indienstnahme des Faches von Seiten der Ideologie und
der Politik als einen eminent wichtigen Grund für das Unbedeutendwerden der Philologie identifiziert; vgl.
weiter: Jauß, Hans Robert: Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften im Dialog der Disziplinen. In:
Geisteswissenschaften heute. Eine Denkschrift. Von Wolfgang Frühwald, Hans Robert Jauß, Reinhart
Koselleck, Jürgen Mittelstraß, Burkhart Steinwachs. - Frankfurt am Main 1991 (=stw 973), S. 45-72, hier
S. 45. Allmählich kommt in wissenschaftlichen Kreisen die Erkenntnis auf, die Literaturwissenschaft habe
auch eine an der „kulturellen Öffentlichkeit“ sich orientierende Aufgabe, vgl. Voßkamp, Wilhelm: Jenseits
der Nationalphilologien: Interdisziplinarität in der Literaturwissenschaft. In: Wie international ist die
Literaturwissenschaft? Hg. von Lutz Danneberg und Friedrich Vollhardt in Zusammenareit mit Hartmut
Böhme und Jörg Schönert. - Stuttgart, Weimar 1996, S. 88; vgl. aktuell: Jürgen Kaube: Uns braucht jeder.
Der Betrieb nickt ab: Zur Lage der Geisteswissenschaften. In: FAZ. Zeitung für Deutschland. Nr. 286, S.
33 vom 9. Dezember 2002.



16

Ob die Germanistik im besonderen oder die Geisteswissenschaften im allgemeinen
kritisch-selbstkritisch beleuchtet werden, die Fundamentalität der Kritik verbietet es, sich
der Diskussion durch einen leichtgewichtigen Einwurf zu entziehen, gerade weil sie

im [...] Rahmen der philosophischen Fakultät [...] von Haus aus fachübergreifend konstituiert [waren]. [...]

Zum Studium von Literatur [...] wurde und wird immer noch historische Anschauung, sprachliche

Kompetenz, Verständnis philosophischer Begriffe und ästhetisches Urteil erfordert. Für die anderen

Disziplinen gilt das Entsprechende. [...]
49

Ebensowenig entledigt man sich des Problems, indem die Geisteswissenschaften
kurzerhand in „Kulturwissenschaften“ umdeklariert werden, obwohl gegen den Begriff
und gegen Wandel nichts einzuwenden ist. Bloß: Die Tradition, in der dieser
Wissenschaftszweig steht, bleibt die gleiche - und Kultur ist ohne Geist nicht zu
denken.50 Aus profunden Gründen gibt es Einwände gegen solche Theorieentwürfe wie
denjenigen Kristevas, bei dem ohne Berücksichtigung stärkerer oder schwächerer,
deutlicherer oder eher marginalerer Bezüge oder Affinitäten einzelner Passagen des
texte général untereinander, nivellierend alles auf alles rekurriert, jede der potentiellen
Relationen so bedeutend ist wie jede andere. Hinzu kommt die nicht klar konturierte
Rolle der Literaturwissenschaft.

51

49Vgl. Jauß, Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften, hier S. 61.
50Vgl. Voßkamp, Wilhelm: Literaturwissenschaft und Kulturwissenschaften. In: Interpretation

2000: Positionen und Kontroversen. Festschrift zum 65. Geburtstag von Horst Steinmetz. Hg. von Henk
de Berg und Matthias Prangel. – Heidelberg 1999, S. 183-199, hier S. 188: „Dem Einheits-, Synthese- und
Totalitätsstreben der Geisteswissenschaften wird die diskursive Vielfalt und dissoziierende Struktur der
Kulturwissenschften gegenübergestellt. ‚Anders als der unifizierende Geist-Begriff, dem es um die
Konstanz des Eigenen geht, markiert der der Kultur in der Regel Differenz’ [...]. Dies ist um so
naheliegender bei jenen Vorstellungen und Vorschlägen, die Kultur als ‘Text’ bestimmen [...].“

51Vgl. Böhme, Hartmut: Zur Gegenstandsfrage der Germanistik und Kulturwissenschaft. In:
JbDSG 42 (1998), S. 476-485, hier bes. S. 479 (zweiter Abschnitt) mit Schlaffer, Heinz:
Unwissenschaftliche Bedingungen der Literaturwissenschaft. In: JbDSG 42 (1998), S. 486-490, hier bes.
der Schlußsatz; vgl. auch die anderen in diesem Band abgedruckten Positionsbestimmungen sowie Haug,
Walter: Literaturwissenschaft als Kulturwissenschaft?, Graevenitz, Gerhart von: Literaturwissenschaft und
Kulturwissenschaft. Eine Erwiderung, Haug, Walter: Erwiderung auf die Erwiderung . In: DVJS 73 (1999),
S. 69-94, S. 94-116, S. 116-121, die belegen, wie lebhaft die Diskussion momentan gerade wieder im
Gang ist. Eine ständige Selbstvergewisserung bezüglich der eigenen Disziplin scheint in der Tat
unumgehbar. Als Beleg für die durchaus umfassend zu nennende Problemstellung, welche die
Geisteswissenschaften (oder Kulturwissenschaften) zu bewältigen haben, vgl. stellvertretend: Hemmati,
Minu und Kai Buchholz: Vom Nutzen der Geisteswissenschaften. In: Universitas. Zeitschrift für
interdisziplinäre Wissenschaft 53 (1998), S. 1074-1086, hier bes. S. 1075f., wobei die Argumentation
durchaus in Richtung der Böhmeschen „Beobachtungshorizonte“ (S. 479) tendiert - vergleichsweise
entspannt aufgeworfen wird dagegen eine so berechtigte wie interessante Binnendiskussion wie diejenige
über das Verhältnis von Literaturkritik und Literaturwissenschaft, vgl. hierzu Lämmert, Eberhard:
Literaturkritik - Praxis der Literaturwissenschaft? In: Literaturkritik - Anspruch und Wirklichkeit. DFG-
Symposium 1989. Hg. von Wilfried Barner. - Stuttgart 1990 (=Germanistische-Symposien-Berichtsbände
12), S. 129-139. Im übrigen betreibt jeder, der Literaturwissenschaft betreibt, auch Literaturkritik – doch
umgekehrt betreibt nicht jeder Literaturkritiker auch Literaturwissenschaft.



17

Der Ort der Literaturwissenschaft befindet sich schon seit längerem in einem
Niemandsland zwischen einerseits Horizonterweiterung und andererseits Eskapismus,
wobei die Frage nach der praktischen Lebenshilfe der Literatur zum einen von jedem
einzelnen für sich selbst beantwortet werden muß und sich diese praktische Lebenshilfe
zum anderen allenfalls in einem nichtwissenschaftlichen Zusammenhang vollzieht.52

Stierle, um auf die Diskussion der intertexualitättheoretischen Modelle
zurückzukommen, bestreitet, rekurrierend auf die ihm vorausgehende Theorie des texte
général, keineswegs, daß „[p]rinzipiell [...] jedes Werk mit jedem korrelierbar [...]“ sei,
wendet sich aber explizit gegen die Leugnung der Identität eines Werkes und der damit
einhergehenden Aberkennung der Autorschaft eines näher kennzeichenbaren
Subjektes.

53
Er schränkt den Ausschnitt seiner Intertextualitätsdefinition sehr präzise ein,

um auf diese Weise distinkt benennbare Bezüge zwischen einzelnen Texten herstellen
zu können. Bezüge können sowohl produktionsästhetischer als auch
rezeptionsästhetischer Art sein. D. h. sie können bei der Produktion des Textes für den
Autor/für das Werk oder aber für die Lektüre/für die Rezeption relevant sein, jedoch
nicht notwendigerweise in beiden Fällen gleichzeitig:

[...] Der Text als Werk spielt durch die Verfahren der partiellen Konvergenz ein anderes Werk herein,

macht es gegenwärtig durch die Weise des Hereinspielens und gibt ihm so eine spezifische Konturiertheit,

die es von sich selbst aus noch nicht hat. [...] Der hereingespielte Text ist darüber hinaus auch gar nicht

als Text hereingespielt, sondern als Erinnerung an die Lektüre eines Textes, das heißt als angeeigneter,

umgesetzter, in Sinn oder Imagination überführter Text.[...]
54

Zudem führt Stierle Erscheinungsformen der Intertextualität „im eigentlichen Sinne“ an:
Die Übersetzung besitzt bei ihm die Funktion, den abwesenden Text gegenwärtig zu
halten und übernimmt in der Fremdsprache die Funktion des Originals, ist gleichsam der
fremde Text unter den Bedingungen der eigenen Sprache. Als „Abbild des Abbilds“ liegt

52 Siehe dazu stellvertretend den bereits 1991 erschienenen, von Frank Griesheimer und Alois Prinz hg.
Band „Wozu Literaturwissenschaft? Kritik und Perspektiven“ (Tübingen 1991) und darin Griesheimers
„Einführung und Überblick“, der der Literaturwissenschaft ihre soziale Funktion attestiert (z. B. S. 37) ,
während Roger Willemsen, an seinen Beitrag unmittelbar anschließend, im Ausüben dieser universitären
Disziplin eine „Lebensflucht alter Dozenten“ erblickt (hier S. 53). Daß indessen die Horizonterweiterung
und der Eskapismus nicht in jedem Fall einander sich widersprechende Phänomene sind, vereinfacht das
anhängige Problem keineswegs. Denkbar wäre etwa folgende Haltung: Ein Rezipient / Interpret erweitert
zwar durch die Lektüre des von ihm erst noch zu interpretierenden Textes (theoretisch) seinen Horizont,
wendet die hinzugewonnene Kenntnis, sein Mehr-Wissen jedoch nicht (automatisch) künftig, bei weiteren
Interpretationen oder in (lebenspraktischen) Situationen, an.

53Vgl. Stierle, Karlheinz: Werk und Intertextualität. In: Dialog der Texte. Hamburger Kolloquium
zur Intertextualität. Hg. von Wolf Schmid und Wolf-Dieter Stempel. - Wien 1983. (= Wiener Slawistischer
Almanach Sonderband 11), S. 7-26.

54Vgl. Stierle, Werk und Intertextualität, S. 8ff..



18

dabei eine eindeutig artikulierte Form der Intertextualität vor.55 Die Übersetzung ist
demnach als eine zentrale Form der Intertextualität.
„Die Übersetzung ist vielleicht die intimste und unerbittlichste Form der Kritik [...]“, lautet
eine der griffigeren Definitionen.56 Inhärent ist ihr damit die so formelhafte wie
zutreffende Aussage, hinter jeder Übersetzung stecke bereits eine Interpretation, so daß
von einer exakten Wiedergabe des Originals strictu sensu nicht (mehr) gesprochen
werden kann.57 Aber ist es tatsächlich so einfach? Verhält sich der Übersetzer immer
konträr zu seinem Ausgangstext? Möglicherweise rührt diese pointierte Zuspitzung
daher, daß, wie es durchaus öfter der Fall ist, so auch bei den vorliegenden Texten, ein
Dichter einen anderen Dichter übersetzt. Unter Umständen erhöht der Umstand die
Wahrscheinlichkeit der Eigenmächtigkeit des Übersetzenden. Die literarische
Übersetzung, um den vielschichtigen Begriff ein erstes Mal einzugrenzen, differenziert
sich ihrerseits in drei unterschiedliche Ausprägungen: die Übersetzung, die Übertragung
sowie die Nachdichtung.58 Eines der zentralen Anliegen der Übersetzung ist dabei die
Erschließung der, hier kanonisch aufgefaßten, Weltliteratur.59

55Vgl. Zima, Peter V.: Komparatistik. Einführung in die Vergleichende Literaturwissenschaft.
Unter Mitarbeit von Johann Strutz. – Tübingen 1992. (=UTB 1705), S. 200f., wo die literarische
Übersetzung als „intertextueller Prozeß“ charakterisiert wird – gleichzeitig relativiert sich diese
Feststellung, siehe hierzu S. 204.

56Vgl. Diderots Schatten. Unterhaltungen, Szenen, Essays. Übersetzt, bearbeitet und erfunden
von Hans Magnus Enzensberger. – Frankfurt am Main 1994, S. 387; Aus wissenschaftlicher Sicht, d. h.
nicht vom Standpunkt eines Dichters aus, argumentiert dagegen Albrecht, der die Vorüberlegungen und
grundlegenden Voraussetzungen, die einer Übersetzung vorausgehen, zusammenfaßt: Albrecht, Jörn:
Literarische Übersetzung. Geschichte – Theorie – Kulturelle Wirkung. – Darmstadt 1998, z. B. S. 17.

57Vgl. Apel, Friedmar: Literarische Übersetzung. – Stuttgart 1983. (=SM 206), S. 4f.; Wuthenow,
Ralph-Rainer: Das fremde Kunstwerk. Aspekte der literarischen Übersetzung. – Göttingen 1969
(=Palaestra Bd. 252), S. 19.

58 Zur Verwendung des Terminus „Übersetzung“ im allgemeinen vgl. Apel, Literarische
Übersetzung, S. 1f.; vgl. ferner Wuthenow, Ralph-Rainer: Das fremde Kunstwerk, S. 11, S. 18f.; im
engeren Sinn meint ‚Übersetzung’ eine weitestgehend wortgetreue Wiedergabe des Originals, davon
grenzt sich die Übertragung ab, die etwas freier, gleichwohl dem Sinn folgend, im Hinblick auf eine
stimmige Umsetzung in der Zielsprache operiert, während die Nachdichtung eine eher schöpferisch
ausgerichteten Anspruch dahingehend verfolgt, das Original sowohl in Hinsicht auf Form als auch auf
Gehalt in die Zielsprache zu überführen (zu denken ist etwa an Gedichte); vgl. weiterhin: Strich, Fritz:
Goethe und die Weltliteratur. Zweite, verbesserte und ergänzte Auflage. – Bern 1949, S. 18-20, der sich
u. a. auf folgende „Maximen und Reflexionen“ Goethes bezieht: „Beim Übersetzen muß man bis ans
Unübersetzliche herangehen; alsdann wird man aber erst die fremde Nation und die fremde Sprache
gewahr“ (946) respektive „Übersetzer sind als geschäftige Kuppler anzusehen, die uns eine
halbverschleierte Schöne als höchst liebenswürdig anpreisen: sie erregen eine unwiderstehliche Neigung
nach dem Original“ (947), ergänzend dazu ist an Goethes Äußerungen über den von ihm geprägten
Terminus „Weltliteratur“ zu denken, vgl. Johann Wolfgang von Goethe. Werke. Hamburger Ausgabe in 14
Bänden. Band 12. Schriften zur Kunst. Textkritisch durchgesehen von Erich Trunz. Kommentiert von
Herbert von Einem. Schriften zur Literatur. Maximen und Reflexionen. Textkritisch durchgesehen und
kommentiert von Hans Joachim Schrimpf. - München 12 1994, S. 499 respektive S. 361-364, künftig zitiert
als HA mit Bandnummer und Seitenzahl.

59Vgl. Hirdt, Willi: Vorwort. In: Ders. (Hg.): Übersetzen im Wandel der Zeit. Probleme und
Perspektiven des deutsch-französischen Literaturaustausches. – Tübingen 1994, S. 9-19, hier S. 11; vgl.
zu diesem Aspekt auch S. – dieser Arbeit.



19

Obwohl generell Goethe als diejenige Instanz betrachtet wird, die über den damaligen
Stand der Übersetzungsprinzipien Auskunft geben kann60, ist es in erster Linie von
Interesse, Schillers Standpunkt in dieser Frage näher zu kommen. Sein pragmatischer,
praktischer Umgang mit dem Thema ist auffallend. Als Rezensent61 kritisiert er einen
Übersetzer dafür, „[...] daß zuweilen die Sprache zu sehr ins Gesuchte [...]“ falle statt
„natürlicher Dialog“ zu sein, was keinesfalls mit den Unzulänglichkeiten des Deutschen,
der Zielsprache, nämlich dem Mangel an „eigentlichen vertrauten Redensarten“ (so der
von Schiller gerügte Übersetzer) hinreichend zu erklären sei.62 Der hier zitierten ersten
Rezension vom Juni 1788 folgte im Januar 1789 eine weitere, ausführlichere, in welcher
Schiller seine Kritik an der Methode des Übersetzens präzisiert: an der zwar im großen
und ganzen untadeligen deutschsprachigen Ausgabe fehle, gemessen an der
Originalfassung, eine Portion Nonchalance, was insgesamt unnötigerweise eine zu
große Tendenz zum Fremdwort nach sich zieht und dazu beiträgt, daß die Syntax
teilweise eher untypisch für das Deutsche sei.63 Schillers Kritikpunkte könnten
gleichzeitig die für ihn selbst gültigen Kriterien bilden, die er selbst beim Übersetzen
berücksichtigen will. Diesen Schluß läßt zumindest die bis heute sich haltende
Einschätzung zu, Schiller selbst habe eine so gründliche wie flüssige Eindeutschung der
Racineschen „Phädra“ geliefert.64 Inwieweit sie für ihn selbst Ziele eigener
Übersetzungstätigkeit sind, kann zwar wohl erst nach der Interpretation der
entsprechenden Texte entschieden werden. Immerhin können diese eindeutig in
thematischem Bezug stehenden Überlegungen (auch wenn sie in einer deutlichen
zeitlichen Distanz zu den hier besprochenen Texten entstanden sind) für Schiller, der
hier wiederum an einer Selbstvergewisserung arbeitet, stärkere Relevanz für sich in
Anspruch nehmen als die im Nachhinein festgestellte Kongruenz mit der Position
Schleiermachers, welche für Schiller keinerlei Bedeutung besaß.65 Sie lassen sich am

60Vgl. stellvertretend Strich, Goethe und die Weltliteratur, S. 18-20 und Apel, Literarische
Übersetzung, S. 50-55, dessen Kapitelüberschrift entsprechend „Romantik und Goethe“ lautet und neben
Goethe Friedrich Schlegel, Novalis und August Wilhelm Schlegel behandelt.

61In diesem Fall von „Goldonis Memoiren“, welche Georg Schatz von der französischen Ausgabe
ausgehend ins Deutsche übertragen hat, vgl. Friedrich Schiller. Sämtliche Werke. Fünfter Band.
Erzählungen / Theoretische Schriften. Auf Grund der Originaldrucke hg. von Gerhard Fricke und Herbert
G. Göpfert. 9., durchgesehene Auflage 1993. – München 1993 [zuerst 1959], S. 928-932, künftig zitiert als
Fricke/Göpfert mit Bandnummer und Seitenzahl.

62ebenda, S. 929.
63ebenda, S. 931f..
64Vgl. z. B. Albrecht, Literarische Übersetzung, S. 19 sowie Koopmann, Helmut: Übersetzungen,

Bühnenbearbeitungen. In: Schiller-Handbuch hg. von Helmut Koopmann in Zusammenarbeit mit der
Deutschen Schillergesellschaft Marbach. – Stuttgart 1998, S. 734f..

65Vgl. Misch, Manfred: Schiller als Rezensent. In: Schiller-Handbuch, S.720-724, hier S. 724 und
Alt, Peter-André: Schiller. Leben – Werk – Zeit. Erster Band. – München 2000, S. 508-512, hier S. 508;
dagegen Hirth, Willi: Schiller als Übersetzer aus dem Französischen. In: Ders. (Hg.): Übersetzen im
Wandel der Zeit. Probleme und Perspektiven des deutsch-französischen Literaturaustausches. –
Tübingen 1994, S. 113-124, hier S. 119f. – als Hinweis: Schleiermachers „zeitgenössische



20

ehesten an die „Übertragung“ als die favorisierte Version der Übersetzung anschließen.
Einen eigenständigen Standpunkt können sie für sich reklamieren, den Anspruch einer
eigenen Theorie erheben sie nicht.66 Ob tatsächlich Herder mit seiner preisgekrönten
Abhandlung „Über den Ursprung der Sprache“ (1770) für Schiller entscheidend war, ist
eher unwahrscheinlich, da sich keine Stelle in Schillers Werk findet, die explizit Schillers
Kenntnis, Billigung oder Bestätigung der Herder-Position beweisen könnte.67 Dagegen
bringt Albrecht eine bedenkenswerte Überlegung ein: Als Einziger skizziert er die
Differenz zwischen einer Übersetzung „[...] für den Leser im Lehnstuhl [...]“ einerseits
und der explizit „für die Bühne bestimmten Theaterübersetzung“ andererseits.68 Beide
Varianten sind wohl am ehesten dadurch voneinander zu scheiden, daß bei der
‚Theaterübersetzung’, bei welcher es sich um keinen eingeführten Begriff handelt, ein
noch deutlicherer Akzent auf der Sprechbarkeit, der flüssigen Textgestaltung liegt als
bei einer herkömmlichen literarischen Übersetzung, die auch die Anmerkungen des
Übersetzers und Hinweise auf andere Übersetzungsmöglichkeiten kennt (vor allem
dann, wenn der Anspruch der Wissenschaftlichkeit erhoben wird). Solche Optionen
stehen der rein auf Mündlichkeit angelegten Theaterübersetzung nicht offen. Um nun
angemessen urteilen zu können, welche Übersetzung die bessere ist, sollte in jedem
Fall auch der Anlaß für die Übersetzung Berücksichtigung finden. Gerade Schiller ist in

Übersetzungstheorie“ datiert aus dem Jahr 1813, Schillers Rezension aus den Jahren 1788/89, die
„Phädra“-Übertragung entsteht im Winter 1804/05.

66Vgl. insbesondere Humboldt, Wilhelm von: Ueber Schiller und den Gang seiner
Geistesentwicklung. In: Wilhelm von Humboldts Werke. Hg. von Albert Leitzmann. Sechster Band 1827-
1835. Zweite Hälfte. – Berlin 1968. [=Photomechanischer Nachdruck der Ausgabe Berlin 1907], hier
besonders S. 507f..

67Vgl. auch: Schulz, Gerhard: Schiller und die zeitgenössische Literatur. In: Schiller-Handbuch,
S. 23-43, hier S. 27: „Daß in solchen Zusammenhang die breite Aneignung der Philosophien und
ästhetischen Theorien der Zeit, also von Schriften Lessings, Mendelssohns, Herders, Winckelmanns,
Sulzers und Garves gehörte, kann hier nur angedeutet werden. Schiller war jedoch nie Theoretiker um der
Theorie willen [...].“; vgl. Gaier, Ulrich: Herders Sprachphilosophie und Erkenntniskritik. – Stuttgart-Bad
Cannstatt 1988 (= problemata 118), der hier auch keinerlei Verbindungslinien zwischen Herder und
Schiller aufzeigt, siehe S. 31, S. 137f., S. 184; vgl. ferner Michel, Hermann: Schillers Ansichten über die
Sprache. In: Euphorion. Zeitschrift für Litteraturgeschichte 12 (1905), S.25-42, hier S. 27f.; Wilhelm von
Humboldt bedauert in seiner nach wie vor so konzisen wie erhellenden Schrift „Ueber Schiller und den
Gang seiner Geistesentwicklung“ (1830) Schillers Nichtthematisieren sprachlicher Fragestellungen, vgl.
hierzu: Wilhelm von Humboldts Werke. Hg. von Albert Leitzmann. Sechster Band 1827-1835. Zweite
Hälfte. – Berlin 1907, S. 492-527, hier S. 507: „[...] Es ist in hohem Grade zu beklagen, aber auch
gewissermassen zu verwundern, dass Schiller bei seinen Raisonnements über den Entwicklungsgang
des Menschengeschlechts auch nicht Einmal der Sprache erwähnt, in welcher sich doch gerade die
zwiefache Natur des Menschen, und zwar nicht abgesondert, sondern zum Symbole verschmolzen,
ausprägt. [...] Sie hätte daher gerade in Schiller’s Ideenkreis als ein willkommender Gegenstand
erscheinen müssen. [...]“; - insbesondere Schillers Brief an seinen Freund Körner vom 1. Mai 1797
(Berghahn, Briefwechsel, S. 265) spricht eher gegen die Annahme, daß Schiller in dieser Phase noch von
Herder in seinen Reflexionen respektive Überzeugungen beeinflußt gewesen wäre: „[...] Herder ist jetzt
eine ganz pathologische Natur und was er schreibt, kommt mir bloß vor wie ein Krankheits-Stoff, den
diese auswirft, ohne dadurch gesund zu werden. [...] Es muß einen indignieren, daß eine so große
außerordentliche Kraft für die gute Sache so ganz verloren geht [...].“

68Vgl. Albrecht, Literarische Übersetzung, S. 251f..



21

dieser Hinsicht nicht immer Gerechtigkeit widerfahren. Abgesehen von Eingriffen in die
Textgestalt, wie sie bei jeder Bühnenbearbeitung sozusagen gattungsspezifisch einmal
mehr, einmal weniger vorkommen, achtet der Übersetzer eines Dramas, das
anschließend in der von ihm vorgelegten Form auf der Bühne umgesetzt werden soll,
auf die Auswahl derjenigen Variante, die ihm als die am besten zu sprechende
erscheint. Es ist demnach ein zweites Kriterium hinzugetreten. Während die
Übersetzungen durch August Wilhelm Schlegel (1767-1845), Dorothea Tieck (1799-
1841)69 und Wolf Heinrich Graf von Baudissin (1789-1878), zwar, bis heute, die
Grundlage, jedoch nicht den endgültigen, unmodifizierten Text für zahlreiche
deutschsprachige Aufführungen Shakespearscher Werke liefern, handelt es sich bei
Schillers diesbezüglichen Tätigkeiten ausschließlich um eine Fassung nach einer bereits
vorliegenden Übersetzung (Schiller nutzte hierzu, neben dem später hinzugezogenen
Original, die Ausgaben Eschenburgs und Wielands), die nur mit dem Ziel entstanden,
theatralischen Gegebenheiten zu genügen. Entsprechend nahm Schiller sie in seine
Theatersammlung auf. An ein derart ehrgeiziges Projekt, wie den deutschen
Shakespeare zu begründen, der trotz der oben genannten Ausgabe zu Schillers
Lebzeiten ausstand, dachte er zu keinem Zeitpunkt. Die Aufführung stand dagegen nicht
im Zentrum des Interesses der drei jüngeren Shakespeareübersetzer. So gesehen hat
man es mit einer unterschiedlichen Schwerpunktsetzung zu tun.
Als weitere Formen sieht Stierle, auf den nach dieser Einlassung wieder Bezug
genommen wird, das Zitat, in welchem der primäre Text auf ein Fragment reduziert und
anschließend in einen neuen Nexus mit neuer Aufgabe wieder eingebaut wird, und die
Allusion als ein bestimmter Ausdruck „kulturellen Wissens“, wodurch kein
„vorausgesetzter Text“ reaktiviert werde, wohl aber „die Erinnerung an ihn.“ Hierzu
bedarf es einer gewissen Geistesgegenwart, welche es ermöglicht, das eigene
„literarische Wissen“ vorzuführen und dieses kreativ mit dem gerade anhängigen Text in
Verbindung zu bringen. Zu denken wäre etwa an Schillers Anspielung auf Christian Felix
Weißes ‚Grabthema’ in der von ihm betreuten Zeitschrift „Kinderfreund“ im Rahmen der
„Turandot“-Bearbeitung, welches er gleichermaßen aufnimmt und kritisiert. Indessen
handelt es sich keineswegs um eine häufige Erscheinungsform von Intertextualität bei
Schiller. Das Stück erschließt sich ebenso ohne die Auflösung dieses lediglich
aktualisierenden Rekurses.
Parodie und Travestie stehen gemäß Stierle dadurch im intertextuellen, bei Genette
genauer eingegrenzt im hypertextuellen Zusammenhang, daß sie in Relationen zu
anderen Texten stehen, über die sie genau genommen den Ton angeben, obwohl sie

69Vgl. Allgemeine Deutsche Biographie (ADB) 38. Bd. Neudruck der Auflage von 1894. – Berlin
1971, S. 246f.; Dorothea Tieck, eine ,dauernde litterarische Gehülfin des Vaters’, übersetzte aus dem
Französischen, Englischen, Italienischen und Spanischen, vgl. ebenda.



22

sich auf den ersten Blick dem vorausgehenden Text unterordnen. Die ein wenig
komplizierte Relation der betreffenden Texte untereinander besteht darin, daß der
parodistische Text den ihm zugrunde liegenden Text in weitaus stärkerem Maße braucht
als es in anderen intertextuellen Beziehungen der Fall ist, um verstanden werden zu
können. Gleichzeitig erhebt er sich jedoch über ihn bzw. distanziert sich ironisch. Nicht
alle Aspekte der Intertextualität kommen in allen Texten zum Tragen. Bei Schillers
dramaturgischen Arbeiten fehlt z. B. der parodistische bzw. ironische. Darin ist vor allem
der Grund dafür zu suchen, daß dieser Aspekt nicht ausführlicher untersucht wird.
Dessen ungeachtet soll dennoch auf Andreas Böhns die oben benannte Terminologie
ergänzende Studie hingewiesen werden, die „das Formzitat“ als weitere Kategorie zur
exakten Beschreibung intertextueller Verfahren einführt.70 Gegen andere bisher
bekannte Begriffe, wie etwa „Gattungszitat“ grenzt Böhn dieses wie folgt ab: „Die[...]
Schwierigkeiten der Rekonstruktion des Gattungsmodells sind es, die es eher geraten
sein lassen, von Formzitaten zu sprechen, die aufgrund ihres Gegensatzes zu ihrem
Kontext, des Enthaltenseins eines diesem Kontext fremden textkonstitutiven Schemas
und des Verweises auf dieses Schema klar bestimmt werden können, wohingegen die
Rekonstruktion des Gattungszusammenhangs eine weitergehende
Verarbeitungsleistung des Rezipienten darstellt. [...] Der Unterschied von Intertextualität
als Einzeltextreferenz und Formzitat liegt auf der Hand, da es sich beim Formzitat nicht
um einen Bezug auf eine Äußerung, sondern auf einen Code handelt.“71

Immerhin, um auf den anhängigen Gegenstand zurückzukommen, lieferte Schiller mit
der „Macbeth“-Bearbeitung August Wilhelm Schlegel die Vorlage zu einer der
bekannteren Schillerparodien.72 Schließlich handelt es sich bei Kommentaren zu
literarischen Texten, bei Interpretationen (als „Metatexte“), die als „reflexive
Potenzierung des Bezugsystems [...] den Sinn einer sprachlichen Handlung“ durch das
Entwerfen der „Sinnschemata, unter denen die sprachliche Handlung erst die
Durchsichtigkeit ihres Sinns“ gewinnen sowie bei Kritiken, welche etwas weniger eng an
den zu besprechenden Text angebunden sind und insbesondere mit der „Prüfung der
Textgestalt und deren [...] Sicherung [...] und der Prüfung der hierfür verwendeten
ästhetischen Mittel“73 befaßt sind, ebenfalls um zunehmend schwächer werdende
Erscheinungsformen von Intertextualität. Die Kritik dagegen spielt bei den
Bühnenbearbeitungen Schillers in Teilen eine wichtige Rolle, vor allem hinsichtlich des
„Egmont“ und des „Nathan“, da Schiller bei ihnen sowohl als Kritiker respektive

70Böhn, Andreas: Das Formzitat. Bestimmung einer Textstrategie im Spannungsfeld zwischen
Intertextualitätsforschung und Gattungstheorie. – Berlin 2001. (= Philologische Studien und Quellen 170)

71Ebenda, S. 41 respektive 42.
72Vgl. Grawe, Christian (Hg.): „Wer wagt es Knappersmann oder Ritt?“ Schillerparodien aus zwei

Jahrhunderten. – Stuttgart 1990.
73So Stierle, Werk und Intertextualität, S. 7-26.



23

Rezensent als auch als Dramaturg in Erscheinung trat, und das, dies wird zu zeigen
sein, mit auffallend voneinander abweichenden Wechselwirkungen. Mit seinen
skizzierten Intertextualitätskategorien präsentiert Stierle einen durchweg schlüssigen,
nachvollziehbaren, überprüfbaren und vor allem umsetzbaren Beitrag zur
Intertextualitätstheorie, der für den Umgang mit literarischen Werken in jedem Fall
fruchtbarer erscheint als die von Kristeva u. a. favorisierte polyloge Ausweitung und
Umdeutung des Bachtinischen Dialogizitätsmodells.

74

Zwischen dem am Beginn der Intertextualitätsdebatte stehenden, total entgrenzten
Textbegriff und dem zuletzt genannten, sehr dezidierten Ansatz Stierles bewegen sich
alle übrigen Standpunkte. Wie bei Stierle erkenntlich, lassen sich verschiedene
Intensitätsgrade von Intertextualität unterscheiden. Spätestens hier kommt es jedoch zu
Differenzen und als Folge davon zu verschiedensten Lösungsvorschlägen. Pfister,
dessen 1985 erschienener Bericht zum Stand der Diskussion die bis dahin vorliegenden
Modelle konzis einordnet, wartet am Ende mit einem synthetisch angelegten
„Skalierungsmodell“ auf. Da er über die einzelnen Strömungen einen so verständigen
wie verständlichen Überblick bietet, stellt sein Beitrag eine geeignete Grundlage für den
Einstieg in die Materie dar, von welchem aus rasch und sicher weitere Positionen
erschlossen werden können. Das Skalierungsmodell ist aus insgesamt sechs Kriterien
zusammengesetzt und verfolgt das ehrgeizige Ziel, den beiden stark divergierenden
Strömungen gleichermaßen gerecht werden zu wollen, indem herausgestellt wird, daß
sie zwar sehr unterschiedlich, jedoch keineswegs sich grundsätzlich widersprechend
angelegt seien.
Als wichtigstes Kriterium nennt Pfister die „Referentialität“, worunter Beziehungen
zwischen Texten zu verstehen sind, die als umso intensiver intertextuell gelten, je
stärker/öfter ein Text B einen vorausgehenden Text A zum Thema hat, was zur Folge
hat, daß „[...] er seine Eigenart [...] ‚bloßlegt’.“

75
Bei Zitaten wirkt sich das dergestalt aus,

daß sie - falls als solche erkennbar, markiert - damit den Folgetext zum Metatext des
Prätextes, also ihrer eigenen Quelle, erheben. Pfister will an der genannten Stelle
„Meta“ nicht nur als temporal „später“, sondern auch als semiotisch „über“ verstanden
wissen. Wilhelm Füger differenziert später in seinen „Intertextualia Orwelliana“ das hier

74Vgl. dazu auch Barthes, Roland, z. B. Ders.: Die Lust am Text. - Frankfurt am Main 1974, S.
53f.; Barthes betont dabei plakativ das grundsätzliche, festgelegte Unvermögen, sich diesem Vorgang zu
entziehen: „[...] das ist der Inter-Text: die Unmöglichkeit, außerhalb des unendlichen Textes zu leben - ob
dieser Text [...] Proust oder die Tageszeitug oder der Fernsehschirm ist [...]“ oder auch Leitch, Vincent B.:
Deconstructive Criticism: An Advanced Introduction. - London 1983. - In diesem Zusammenhang ist
neben dem Schlagwort des schon erwähnten „texte général“(Kristeva, Derrida) auch regelmäßig von der
„bibliothèque générale“ (Charles Grivel, auf den weiter unten noch eingegangen wird) die Rede, vgl.
Grivel, Charles: Thèses préparatoires sur les intertextes. In: Dialogizität. Hg. von Renate Lachmann. -
München 1982, S.237-248, hier S. 245.

75 Pfister, Konzepte der Intertextualität, S. 26.



24

nur kurz gestreifte „Konzept der intertextuellen Markiertheit.“
76

Das Zitat stellt dabei laut
Füger eine explizite Markierung dar, unter welcher eine Markierung mittels „Nennung
des Prätextes bzw. dessen Autors [...] durch ‘Figuren auf Pump’ oder durch Addenda in
Form von Signalen auf graphischer Ebene [...]“ verstanden wird.

77
Im Unterschied zu

Stierle wertet Pfister die Übersetzung als eine schwache Form von Intertextualität. Denn
er definiert „die bloße und möglichst getreue Übersetzung von einer Sprache in eine
andere“, im speziellen noch „die bloße Versetzung von einem Zeichensystem in ein
anderes (Dramatisierung, Verfilmung, Veroperung) [Hervorhebung der Verf.] unter
größtmöglicher Beibehaltung des Textsinns [...]“ anders als Stierle als Erscheinungen
„von geringer intertextueller Intensität.“

78
Zu fragen ist nun, ob tatsächlich jede

Übersetzung Pfisters Kriterium von „größtmöglicher Beibehaltung des Textsinns“
gerecht wird oder gerecht werden will. Im besonderen bleibt zu klären, inwieweit Schiller
sich an die von Pfister insinuierte Form „geringerer intertextueller Intensität“ jeweils
gehalten hat. Festzuhalten ist im Umkehrschluß, daß Pfister eine intensivere Form der
Intertextualität für den Fall konzediert, daß der Beibehaltung des Textsinns keine
Priorität eingeräumt werden sollte. In allen Fällen von Übersetzung, im engeren wie im
weiteren Sinn sowie im Falle der zuletzt hinzugenommenen Adapt(at)ionen liegt eine im
Fügerschen Sinne explizite, weil offensichtliche intertextuelle Markierung vor. Einigkeit
herrscht aber nur bei der Feststellung dieses Umstandes, bei der Bewertung des
Stellenwertes dieser Art der Intertextualität gehen die Ansichten jedoch weit
auseinander. Schlösse man sich hier nun Pfisters Auffassung an, hätte man angesichts
des Arbeitsthemas ein ernsthaftes Erklärungsproblem. Hält man Übersetzungen und
Bearbeitungen (und damit Bühnenbearbeitungen, bilden sie doch die Zwischenstufe
zwischen dem Text eines Dramas, den man auch als Lesedrama rezipieren kann und
der Theateraufführung, die vom schriftlich fixierten Drama ausgeht, bisweilen jedoch,
durch die Konzeption der Bearbeitung hervorgerufen, vom originalen Dramentext
abweicht) für „Erscheinungen von geringer intertextueller Intensität“, braucht man eine
Untersuchung des gewählten Gegenstandes gar nicht erst durchführen. Damit wurde
bereits eine, wenn auch bei weitem noch nicht hinreichende Aussage zur Verwendung
des Intertextualitätsbegriffs getroffen. Lohnend ist, entgegen der Pfisterschen
Einschätzung, indes vor allem die Frage nach der Genauigkeit und der Aussagetreue

76 Füger, Wilhelm: Intertextualia Orwelliana. Untersuchungen zur Theorie und Praxis der
Markierung von Intertextualität. - In: Poetica. Zeitschrift für Sprach- und Literaturwissenschaft 21 (1989),
S. 179-200, hier S.180, S. 199f. Ausführlicher widmet sich Füger der „impliziten Markierung“, welche
„etwa mittels Homologie, Analogie oder Kontrast zum Prätext“ gegeben sei. Der höhere Komplexitätsgrad
ist das trennende Moment zwischen implizit markierter Intertextualiät und unmarkierter Intertextualität.
Füger arbeitet fünf entscheidende Merkmale für die schwierig bestimmbare implizite Markierung heraus,
vgl. insbesondere S. 180, S. 184, S.199f.

77Vgl. Füger, S. 182.
78Vgl. Pfister, Konzepte der Intertextualität, S. 29.



25

von der Übersetzung zum Original (analog verhält es sich bei der „reinen“ Bearbeitung),
schließlich (sit venia verbo) „steckt der Teufel nicht selten im Detail“, stellt sich die Frage
nach dem Umfang der Differenzen, nach Aussageverschiebungen und nicht zuletzt
nach der bühnenpraktischen Verfahrensweise des Bearbeiters erst nach eingehender
Prüfung und Vergleichung von Hypotext(en) und Hypertext. Die Position Stierles, der die
Übersetzung als eine intertextuell relevante Größe sieht, die ihre besondere Beachtung
verdiene, ist im vorliegenden Kontext nicht allein opportun, als vielmehr auch faktisch
belegbar: Zu erinnern ist an den Umstand, daß Schiller für seine „Macbeth“-Bearbeitung
nachweislich zwei Übersetzungen zu Rate gezogen hat, was an dieser Stelle vorläufig
mit seinen eigenen, ihm selbst nicht genügend erscheinenden Englischkenntnissen
erklärt sei.

79

In der vorliegenden Arbeit werden demnach Intertextualitätsphänomene behandelt
werden, welche in der weitaus überwiegenden Zahl der Fälle explizit markiert sind.
Pfister fährt mit seinen Intertextualitätsmerkmalen fort, indem er an das erste, die
„Referentialität“, das Kritertum der „Kommunikativität“ anschließt: Hiermit meint er den
Grad der Bewußtheit des intertextuellen Bezugs beim Autor wie beim Rezipienten. Es
fällt sofort auf, wie die einzelnen angesetzten Kriterien ständig ineinander übergehen:
Ein Text B, der intertextuell sein soll, muß sich auf einen vorausliegenden Text A
beziehen (Referentialität), anschließend soll diese Bezüglichkeit vom Autor und/oder
vom Rezipienten erkannt werden (Kommunikativität). Um „kommunikativ“
wahrgenommen werden zu können, bedarf es einer gemeinsamen Basis, auf die Autor
wie Rezipient gleichermaßen zurückzugreifen vermögen. Gemeint sind hiermit die bei
Pfister sogenannten. „kanonisierten Texte der Weltliteratur“, folglich diejenigen Werke,
deren Kenntnisse sich Autor und Rezipient wechselseitig präsupponieren.80 Stierle hatte
für das Merkmal „Kommunikativität“ die Termini produktionsästhetische und
rezeptionsästhetische Intertextualität gewählt. Unmittelbar an die beiden qualitativen
Kriterien schließt sich die Autoreflexivität an, welche vorliegt, falls der Autor das
Rekurrieren auf andere Texte selbst im Text zur Sprache bringt, es erklärt oder
begründet. Eine Rolle spielt hierbei auch „wie explizit bzw. implizit diese
Metakommunikation über die Intertextualität erfolgt.“

81
Denkbar wäre als Extremfall die

Möglichkeit, daß der Hypertext B ohne den Hypotext A nicht erfaßbar sein könnte und
der Autor wie der Rezipient sich dessen vollkommen bewußt wären. Nicht nur, aber
eben auch bei Übersetzungen und Bearbeitungen ist dies so. In diesem Fall hat man es
allerdings nicht bloß mit einem autoreflexiven, sondern gleichfalls mit einem Text zu tun,

79Dabei handelt es sich um die Übersetzungen von Christoph Martin Wieland und Johann
Joachim Eschenburg, vgl. dazu NA, Bd. 13, S.73-162 sowie Fricke/Göpfert, Bd. III, S. 993.

80Vgl. Pfister, Konzepte der Intertextualität, S. 27.
81Vgl. Pfister, Konzepte der Intertextualität, S. 28.



26

bei welchem das Kriterium der Strukturalität auf ausgeprägte Art und Weise zum Tragen
kommt. „Strukturalität“ beschreibt den „Intensitätsgrad“, mit dem ein Werk einen Prätext
zum Bezugssystem seiner selbst macht, dadurch, daß dem Prätext sinngemäß die
Funktion der strukturellen Folie des ganzen Textes zukommt.

82
Genau dies ist zwischen

dem Hypotext Drama und dem Hypertext Bühnenbearbeitung generell gegeben. Im
Falle des Dramaturgen Schiller ist beim Stichwort „Strukturalität“ auf die teilweise
ausgeprägte Abweichung von der Originalstruktur seiner Dramenvorlagen hinzuweisen.
Bilden doch die Akt- und Szeneneinteilungen eines Dramas die Struktur desselben.
Verändert sich nun der Aufbau, der Ablauf eines Stückes, so ist zu fragen, ob respektive
welche Konsequenzen sich durch mögliche Schwerpunktverlagerungen und
Akzentverschiebungen für die Rezeption und Interpretation ergeben, vor allem, ob stark
divergierende Akt- und Szeneeinteilungen sich mit bühnenpraktischen Notwendigkeiten
oder mit anderen Faktoren wie möglicher Zensur erschließen lassen. Sofern der
Dramaturg Schiller in ein zu bearbeitendes Stück eingreift und den Weg der
Aktualisierung wählt, wäre dem Umstand nachzuspüren, er habe möglicherweise, nun
eher Dichter und/oder Dramentheoretiker als Dramaturg, in die Texte stärker
eingegriffen, als es notwendig gewesen wäre.
Weil es sich stark unterscheidende Möglichkeiten der intertextuellen Verweisung gibt,
führt Pfister das Kriterium „Selektivität“ ein, um bestimmbar zu machen, wie marginal
oder weittragend Prätexte für den betreffenden, hermeneutisch zu hinterfragenden Text
sind. Dieses Kriterium weist schon die Richtung für Fügers spätere Ausführungen zur
bereits aufgegriffenen expliziten / impliziten Markierung. Die Bedeutungsgewichtungen
stellen sich jedoch ein wenig anders dar, schließlich räumt Pfister „einem wörtlichen
Zitat, das als genau umgrenztes Partikel eines fremden Textes im neuen aufscheint“,
eine größere intertextuelle Intensität ein als einer Anspielung, die sich pauschal auf
einen ganzen Prätext oder zumindest auf einen übergreifenden Aspekt davon bezieht.
Dem gemäß ist „[...] das Zitat eines Hamlet-Verses ein prägnanterer, pointierterer
Verweis auf Shakespeares Hamlet als die Nennung oder die umschreibende
Charakterisierung seines Titelhelden. [...]“

83
Derartige selektive Zitate, zumal die als

solche kenntlich gemachten, von denen im angeführten Zitat die Rede ist, sind
wiederum explizit markiert und mithin für Füger weniger reizvoll. Er spricht sich im
Gegensatz dazu offen für eine kompliziert angelegte Verwendung von

82Vgl. Pfister, Konzepte der Intertextualität, S. 28; er nennt einschlägige Beispiele, so James
Joyces „Ulysses“, dessen Bezug auf Homer, Horaz und Vergil (z. B.); andere stoff- oder
motivgeschichtliche Themen wären ebenso als Beispiele denkbar - so Phädra (Euripides, Racine), um
beim Textkorpus dieser Arbeit zu bleiben - Strukturalität könnte sich grundsätzlich auch anhand des
Aufbaus widerspiegeln [um einmal ein Beispiel aus einem ganz anderen architextuellen (und wiederum
intermedialen) Zusammenhang anzuführen: Robert Altman: Short Cuts - Ingo Schulze: Simple Storys].

83Vgl. Pfister, Konzepte der Intertextualität, S. 28f..



27

Intertextualitätssignalen aus: „Je komplexer der Modus einer intertextuellen
Bezugnahme und je größer somit die Zahl der für deren Erkennen notwendigen
gedanklichen Schritte ist, desto geringer wird faktisch die Zahl der Leser sein, die
imstande und bereit sind, diesen Weg mitzugehen.“

84
Faktisch ist jedoch nicht immer viel

oder alles für eine Interpretation gewonnen, nur weil jedweder tatsächliche oder
mögliche intertextuelle Bezug aufgedeckt wurde (bei einem entgrenzten Textbegriff, der
ja für das Interpretieren konkreter literarischer Texte verworfen wurde, gerade weil dies
in keiner Weise mehr zu bewerkstelligen oder zu überprüfen wäre, wäre das ohnehin nie
der Fall), sondern oftmals erschöpfen sich Interpretationen geradezu darin, die Hypo-
oder Subtexte zu belegen, was aber dem späteren Text dann nicht gerecht wird, wenn
er über das Stadium des Epigonalen hinausreicht bzw. wenn er stark von seinen
Vorläufern abweicht, was zweifellos auch bei einem hinter dem Früheren
zurückbleibenden Text der Fall sein kann.85 Füger argumentiert hier also in einer großen
Grauzone, die wohl von Einzelfall zu Einzelfall neu evaluiert werden muß, sich auf
Pfisters eingeschränktere, gleichzeitig überprüfbarere Position zu verständigen, weist
dagegen den sinnvolleren Weg, da die Spur für den Leser vom Autor eindeutig, explizit
gelegt wurde. Auszuschließen ist Fügers Vorgehensweise jedoch keinesfalls; die
versteckte, implizite Nexuskonstruktion bedarf lediglich einer stichhaltigen, vom
Rezipienten zu liefernden Begründung. Beim vorliegenden Fall, dem Verhältnis von der
Bühnenbearbeitung zum Original verhält es sich mit der „Selektivität“ nun genau
umgekehrt: Das wörtliche Zitat im Hypertext ist die Regel, die Abweichung die
Ausnahme. Somit selektiert der Hypertext hier einen (oder mehrere) klar benennbare(n)
Hypotext(e), je stärker er dann allerdings von ihm/ihnen abweicht, desto intertextuell
interessanter wird er, gewissermaßen ex negativo.
Es fehlt noch das auf Bachtin zurückgehende sogenannte Kriterium der „Dialogizität“,
welches eingeführt ist, um die Verweise „auf vorgegebene Texte oder Diskurssysteme
von umso höherer intertextueller Intensität“ näher zu charakterisieren, die vorliegen, „je
stärker der ursprüngliche und der neue Zusammenhang in semantischer und
ideologischer Spannung zueinander stehen.“

86
Die für die Dialogizität typische Pluralität

84Vgl. Füger, Intertextualia Orwelliana, S. 84; für diejenigen, die dies wollen, arbeitet Füger fünf
entscheidende Merkmale für die schwierig bestimmbare implizite Markierung heraus, vgl. S. 199, nicht
ohne sich gleichzeitig gegen Bedenken hinsichtlich des sicheren Erfolges einer solchen „check-list“
abzusichern: „[...] nicht immer kann eine implizite Markierung von Intertextualität allein vom Wortlaut einer
Einzelstelle her als solche erkannt werden; vielmehr bedarf es dazu in der Regel des ergänzenden Blicks
auf das jeweilige Textganze, unter Umständen auch des Seitenblicks auf dessen Entstehungsprozeß. Je
mehr der genannten Faktoren im jeweils konkreten Einzelfall zusammenwirken, desto deutlicher fällt die
implizite Markierung aus [...]“ (ebenda).
85 Ebenso kann letztlich der Leser/Interpret allein, frei entscheiden, den Codes folgen zu wollen oder
nicht, kann den Text über- wie unterinterinterpretieren, vgl. Lachmann, Gedächtnis und Literatur, S.86f.;
vgl. ferner Stempel, Wolf-Dieter, Intertextualität und Rezeption, S. 96-98.

86 Pfister, Konzepte der Intertextualität, S. 29.



28

der in einem Text vorkommenden divergierenden Standpunkte äußern sich
entsprechend in „[e]iner Textverarbeitung gegen den Strich des Originals, ein Anzitieren
eines Textes, das diesen ironisch relativiert und seine ideologischen Voraussetzungen
unterminiert, ein distanzierendes Ausspielen der Differenz zwischen dem alten Kontext
des fremden Worts und seiner neuen Kontextualisierung - dies alles sind Fälle
besonders intensiver Intertextualität. [...]“

87
Abweichend vom Kriterium der

„Strukturalität“ ist entscheidend, in welchem Maß das gemeinsame Thema, zu dem
divergierende Botschaften transportiert werden, das sowohl verbindende als auch
trennende Glied zwischen den Texten darstellt.
Ergänzend gesellen sich quantitative Kriterien hinzu, die die „Dichte und Häufigkeit [...]“
genau wie „Zahl und Streubreite der ins Spiel gebrachten Prätexte [...]“ eruieren.

88
Je

öfter ein und derselbe Prätext Erwähnung findet, desto größer ist dessen Bedeutung für
den Hypertext. Je mehr die Anzahl der aufgerufenen Subtexte ansteigt, desto
tendenziell marginaler wird die Bedeutung jedes einzelnen für das Erschließen des
Gesamthypertextes.89

Zwischen den Positionen Kristevas und Stierles gibt es viele weitere Positionen, auch
von anderen Strukturalisten wie Roland Barthes oder, für die 1990-er Jahre noch
bedeutender, von dessen Schüler Gérard Genette. Für Barthes macht es keinerlei
Unterschied, ob es sich bei einem Text um einen literarischen oder einen anderen -

87 ebenda.
88Vgl. Pfister, Konzepte der Intertextualität, S. 30. Insgesamt legt Barthes - wie schon Kristeva,

Bachtin u. a. - Wert auf die Feststellung, modernistische Dichtung sei in besonderem Maße prädestiniert
für einen hohen Grad an Intertextualität. Außerdem sind gemäß dieser Lesart bestimmte literarische
Gattungen eher intertextuell als andere, siehe die Parodie. Diese Auffassung wird nur insofern geteilt, als
sie zu ergänzen ist durch ein „nicht nur, sondern auch“. Zunächst wäre einmal die literaturgeschichtliche
Frage zu stellen, wann genau oder wenigstens ungefähr die „modernistische Dichtung“ beginnt. Davon
abgesehen gibt es sicherlich in der vormodernistischen Literatur bereits intertextuelle Bezüge, wie ja
übrigens das von Pfister angeführte Beispiel von James Joyce und dessen „Ulysses“ beweist, wenn man
nur einen kurzen Blick in die Stoffgeschichte wirft, vgl. z. B. Frenzel, Elisabeth: Stoffe der Weltliteratur. Ein
Lexikon dichtungsgeschichtlicher Längsschnitte. 8., überarbeitete und erweiterte Auflage 1992, S. 587-
594; Die Thematisierung des Schreibens von Literatur aus Literatur erfolgt nicht erst innerhalb der
modernistischen Literatur, sondern scheint so alt wie die Literatur selbst: vgl. etwa Opitz - Petrarca,
Lessing-Winckelmann, J. M. R. Lenz - Rousseau, Goethe - Tasso. Die letztgenannten Beispiele
verdeutlichen zudem das gattungsübergreifende Moment von Intertextualität. Ähnlich wie bei der Parodie
sind zweifelsohne auch Bühnenbearbeitungen und Übersetzungen immanent intertextuell, siehe Genette,
Palimpseste, S. 528f., der entsprechend „umfassende“ und „hindurchziehende Hypertextualität“
voneinander scheidet. Die Differenz zwischen Parodie und den vorliegenden
Bearbeitungen/Übersetzungen liegt eher in der Ironie der ersteren bzw. der Ironielosigkeit der letzteren.
Die ironische Distanziertheit wiederum scheint nicht zwangsläufig oder ausschließlich mit der
Intertextualität verknüpft, sondern auch ohne sie möglich - womit nun keinesfalls bestritten werden soll,
daß sie oftmals an gleicher Stelle auftreten. Nur ist Intertextualität prinzipiell auch ohne Ironie möglich -
und zwar bis in die heutige Literatur hinein.

89Thematisiert wird dies beispielsweise bei Japp, Uwe: Über Interpretation und Intertextualität.
Mit Rücksicht auf Faust II, 2 („Klassische Walpurgisnacht“). In: DVJS, 74, Jg. 2000, Heft 3, S. 395-412,
vor allem S. 411f..



29

beispielsweise alltäglichen - handelt: Er faßt jede Textsorte als „chambre d’échos“ auf.
90

Dieser Vorstellung des generellen Intertextes ist gleichzeitig die Annahme inhärent, „daß
sich [...] nicht mehr individuelle Prätexte isolieren lassen.“

91
Gemäß Barthes ist es

unmöglich, sich dem unendlichen Text zu entziehen, außerhalb seiner zu existieren.92

Mit dieser alles umfassenden Anlage des Terminus „Intertextualität“ werden nicht allein
alle jemals geschriebenen und gesprochenen Texte gleich welcher Gattung93 zum
Resonanzboden eines jeweiligen neu entstehenden oder gerade vorliegenden Textes,
sondern von vorneherein alle ihm eingeschriebenen Implikationen oder Codes,
Sinnsysteme. So faszinierend die hier lediglich skizzierte Barthes’sche Definition sein
mag, so unergiebig erscheint auch sie, analog zur Position beispielsweise Kristevas, für
die Aufgabe einer konkreten Textanalyse, denn falls alles auf alles bezogen wird,
gelangt man nie zu einem Ergebnis, und sei es ein vorläufiges, das zu einem späteren
Zeitpunkt, in anderen Umständen und mit verändertem, da erweitertem Wissen
möglicherweise anders ausfiele. Als gedanklicher Überbau bleibt Barthes’ Modell
dennoch bestechend und sollte immer mitgedacht werden - sobald es jedoch um
konkrete literarische Texte geht, kommen eher andere Ansätze zum Tragen, um einen
zielgerichteten, argumentativen Zugriff auf ein Thema zu gewährleisten. Gleichfalls
pragmatische Gründe sprechen gegen eine über seine sechs längst etablierten,
standardisierten und einleuchtenden Kategorien hinausgehende Anwendung des
Genetteschen Theorieentwurfs.

94
Genettes Oberbegriff lautet nicht Inter-, sondern

Transtextualität für die noch zu benennenden verschiedenen Relationen zwischen
Texten.95 „Hypertextualität“ deklariert die Überlagerung des „Hypotextes“ (Text A) durch
den „Hypertext“ (Text B) „auf eine Art und Weise [...], die nicht die des Kommentars
ist.“

96
Beide Begriffe wurden bereits im entsprechenden Zusammenhang verwendet, als

90Vgl. Roland Barthes par Roland Barthes. - Paris 1975, S. 78.
91Vgl. Pfister, Konzepte der Intertextualität, S. 13.
92Vgl. Barthes, Roland: Die Lust am Text. Übersetzt von T. König. - Frankfurt am Main 1982, S.

53f.; ähnlich auch Grivel, Charles: Thèses préparatoires sur les intertextes. In: Dialogizität. Hg. von
Renate Lachmann. - München 1982, S. 237-248, auf den noch eingegangen wird.

93 Es stellt sich sehr wohl die Frage, was ein Wetterbericht oder ein Kochrezept, beides nicht-
literarische Textsorten, zur Interpretation literarischer Texte, die weder vom Wetter noch vom Kochen
handeln, wie Schillers Bühnenbearbeitungen, beizutragen vermögen; um die gewählten Beispiele nicht zu
sehr einzuschränken, könnte man sich auch fragen, auf welche Weise der Wetterbericht oder das
Kochrezept die Interpretation z. B. des Gedichtes von Robert Gernhardt, „Materialien zu einer Kritik der
bekanntesten Gedichtform italienischen Ursprungs“, befördern, vgl. Ders.: Gedichte 1954-1994. – Zürich
1996, S. 116f. [und öfter]

94Vgl. Genette, Gérard: Palimpseste. Die Literatur auf zweiter Stufe. Aus dem Französischen von
Wolfram Bayer und Dieter Hornig. - Frankfurt am Main 21996. (= es 1683, N. F. 683), bes. S. 9-18; diese
Spezifizierungen sind mittlerweile als Termini innerhalb der Diskussion die gebräuchlichsten, weshalb sie
im weiteren Verlauf am häufigsten Verwendung finden werden.

95 Genette, Palimpseste, S. 9.
96 Genette, Palimpseste, S. 14f..



30

veranschaulichendes Beispiel mögen noch einmal Vergils „Aeneis“ und Joyces
„Ulysses“ dienen, beides sind Hypertexte eines identischen Hypotextes, nämlich
Homers „Odyssee“. Text B ist demnach auf deskriptive oder intellektuelle Weise von
Text A abgeleitet. Eine „Transformation“ (des Textes B aus Text A) liegt bei Genette vor,
„falls der Hypertext seinen Hypotext zwar nicht erwähnt, er [...] in dieser Form [aber]
ohne A gar nicht existieren könnte, aus dem er mit Hilfe einer Operation entstanden ist
[...] und auf den er sich auf eine mehr oder weniger offensichtliche Weise bezieht [...].“

97

Mit der Genettschen Transformationsdefinition konkurriert Lachmanns Erklärung
derselben als „ein Überschreiben, als eine Similaritätsintertextualität“, da das
nivellierende Moment bei Genette nicht explizit mitgedacht wurde.98 Den Begriff
„Intertextualität“ selbst handhabt Genette restriktiver als andere, „als effektive[s] Präsens
eines Textes in einem anderen Text.“

99
Unter diese engere Fassung des Begriffs fallen

die unstrittigen intertextuellen Relationen wie wörtliche Entlehnung, Zitat mit oder ohne
Quellenangabe, Plagiat und Allusion.
Bereits weiter gefaßt sind die Verbindungen zwischen einem literarischen Werk als
Ganzem und „[...] Titel, Untertitel, Zwischentitel; Vorworte, Nachworte, Hinweise an den
Leser, Einleitungen usw.; Marginalien, Fußnoten, Anmerkungen, Motti, Illustrationen;
Waschzettel, Schleifen, Umschlag [...]“, die Genette den „Paratext“ tauft.

100
Paratexte

berühren zudem oft Probleme, die die Frage des Textkorpus „an sich“ betreffen: Gehört
der Paratext - eine Skizze oder eine abweichende Fassung des zu interpretierenden
Textes - dazu oder nicht? Solche und ähnliche Fragen fallen unter diese
„Transtextualitätskategorie.“ Genette verrät hier kein Rezept, wie dies systematisch
angegangen werden könnte. Solche Fälle liegen beim vorliegenden Thema öfter vor, so
bei Schillers Rezension von Goethes „Egmont“, die er etliche Jahre verfaßt hat, bevor er
je daran dachte, selbst eine Bearbeitung des Stücks vorzunehmen oder im Fall der
„Turandot“- Bearbeitung, die mehrere Fassungen aufweist. In beiden Fällen ist ein
Hinzuziehen dieser Texte sinnvoll, insofern, als sie Schillers Verfahrensweisen bei der
Bearbeitung, wie in den entsprechenden Kapiteln ausführlich nachgewiesen wird,
erhellen. Vorab läßt sich ganz allgemein feststellen, daß Schillers Schwierigkeiten mit
Goethes „Egmont“ bereits bei der Rezension sehr offen zutage treten und diese sich in
seinen Veränderungen dann auch widerspiegeln, während bei „Turandot“ in einer Art

97 Genette, Palimpseste, S. 15; spätestens hier stößt auch Genette in einen Bereich vor, der
nicht anders als diffus und grau zu bezeichnen ist, so daß unterschiedliche Einschätzungen, ob ein Text
sich mittels impliziter Markierung (Füger) auf einen anderen bezieht, ergeben dürften.

98 Lachmann, Renate und Schamma Schahadat: Intertextualität. In: Helmut Brackert und Jörn
Stückrath (Hgg.): Literaturwissenschaft. Ein Grundkurs. Erweiterte Ausgabe. – Reinbek bei Hamburg
1995, S. 677-686, hier S. 681.

99Vgl. Genette, Palimpseste, S. 10; Wert legt er auf eine Trennung zwischen seiner, Genettes,
und Riffaterres Modell, vgl. S. 11.

100Vgl. Genette, Palimpseste, S. 11f..



31

vorauseilendem Gehorsam auf die erwartete Zensur seitens der Höfe Rücksicht
genommen wurde, was sich anhand der Maskenfiguren und ihrer sukzessiven
Deformation nachvollziehen läßt. Tendenziell scheint es eher geboten, alle Paratexte zu
sichten, als eventuell zu früh zur Seite zu legen. Mit „Metatextualität“ kennzeichnet
Genette „[...] die üblicherweise als ‘Kommentar’ apostrophierte Beziehung zwischen
einem Text und einem anderen, der sich mit ihm auseinandersetzt ohne ihn unbedingt
zu zitieren (anzuführen) oder auch nur zu erwähnen [...].“

101
Da Kommentare, in der

Regel vor, hinter, neben oder unter dem zu kommentierenden Text stehen oder
anläßlich einer Diskussion über diesen fallen, scheinen Verwechslungen
ausgeschlossen und darum die ausdrückliche Zitation nicht zwingend geboten - hier
zeigt sich Genette im Einklang mit Stierles Position - , da der Nexus klar benannt ist. -
Als „Architextualität des Textes“ stuft Genette Relationen unter verschiedenen Texten
ein, die oft „unausgesprochen“ bleiben, „weil Offensichtliches nicht mehr eigens betont
werden muß, oder [...] um jegliche Zugehörigkeit zurückzuweisen beziehungsweise
dieser Frage [überhaupt] auszuweichen. [...]“

102
Hinter der wenig konkreten

Formulierung verstecken sich exemplarischerweise Gattungsfragen oder
Epochezuordnungen und Zeitgenossenschaften, aber genauso (obwohl Genette das
keinesfalls explizit erwähnt) Anknüpfungspunkte für Einordnungen in Stoff- oder
Motivforschung, die analog der Gattungszugehörigkeit „die Rezeption des Werkes“ mit
lenken.

103
Die Architextualität erfaßt größere, umfassende Zusammenhänge aller

zueinander in Beziehung gesetzten Texte, nicht nur singuläre Berührungspunkte
einzelner Textstellen. Genettes über die hier skizzierte Differenzierung seines
Transtextualitätskonzepts weit hinausreichende Subkategorisierung stößt nicht zuletzt
aufgrund des Umfangs auf Kritik, etwa bezüglich des „[...] geradezu scholastischen
Aufwand[s] an Nomenklatur [...]“.

104
Diese eher noch verhalten klingende Kritik an

Genette steigert sich im weiteren Verlauf der Theoriediskussion angesichts der kaum
umsetzbaren Terminologiefülle.

105

101Vgl. Genette, Palimpseste, S. 13.
102Vgl. Genette, Palimpseste, S. 9, S. 13f..
103Genette widmet sich nach der Auslobung der Transtextualität und ihrer Subkategorien auf den

verbleibenden 520 (!) Seiten der „Hypertextualität“. Er weitet sein Modell schnell auf die eingangs
angesprochenen, inzwischen in den Mittelpunkt des Forschungsinteresses gerückten intermedialen
Bereiche aus, die er freilich durchweg noch anders definiert, nämlich u. a. „filmische Hypertextualität“
respektive „Hyperfilmizität“, z. B., vgl. S. 215ff.

104Vgl. Pfister, Konzepte der Intertextualität, S. 16f..
105Erwähnt seien in diesem Konnex bereits kurz Susanne Holthuis und Jörg Helbig, auf welche

weiter unten noch ausführlich eingegangen werden wird. Holthuis läßt Genettes Modell „[...] bestenfalls
als ideelle Manifestationsformen ‘transtextueller’ Bezüge“ gelten. „In vielen Fällen ist eher mit
Überschneidungen zu rechnen. [...]“, vgl. Holthuis, Susanne: Intertextualität. Aspekte einer
rezeptionsorientierten Konzeption. - Tübingen 1993. (=Stauffenburg-Colloquim Bd. 28), zugl. Universität
Bielefeld, Diss. 1992, S. 45. Helbig kritisiert das umfassende Konzept der Transtextualität, das dann



32

Anders als Genette unterscheidet Charles Grivel bei der Benennung der voneinander zu
trennenden Intertexttypen a, Ableitungen (derivations), b, Verweise (rappels), c,
Variationen (variantes) sowie d, Serien (séries).

106
Bei den Ableitungen könnte man mit

der gleichen Berechtigung von Hypertextualität sprechen, Verweise arbeiten mit dem
Merkmal der Referentialität, Parodien oder Adaptationen könnte man auch als Beispiele
für Variationen anführen und die Definition, wenn ein Text „in eine natürliche Sukzession
von Texten“ passe, „wobei die [...] Reihenfolge eine bestimmte [nicht näher
gekennzeichnete, Anm. der Verf.] Verwandtschaft“ anzeige, läßt erneut den Gedanken
an generische oder stoffgeschichtliche Kohärenzen, sprich: Architextualität, aufkeimen.
Doch so erfreulich die Idee wäre, die diversen intertextuellen Phänomene in
verschiedene Gruppen zu gliedern und anschließend, nach der Zuordnung zum Zweck
der größeren Abwechslung als Synonyme zu verwenden, sie geht nicht auf. Partiell ist
dies, wie gerade demonstriert wurde, wohl möglich, umfassend gesehen ist es jedoch
nicht praktikabel. Denn schon die Menge der Kategorien divergiert zwischen den bereits
vorgestellten und den noch kommenden Modellen nicht unerheblich, bei Grivel sind es
vier, bei Genette z. B. sechs.
Nach den diversen und sehr unterschiedlichen Definitionen hat sich -
höchstwahrscheinlich schon seit geraumer Zeit - eine beträchtliche terminologische
Verwirrung eingestellt. Wie anhand der jeweils knappen Vorstellung unterschiedlicher
Ansätze zu ein und derselben Theorie deutlich zu erkennen war, laufen mehrere
Stränge mehr oder weniger lose miteinander verbunden nebeneinander her, kreuzen
sich teilweise, überlappen sich, dadurch, daß zu einem Phänomen mehrere Termini
kreiert werden (Prätext, Hypotext, teilweise meint auch die Bezeichnung „Subtext“
dasselbe, s. u.). So richtig zweifellos Pfisters Bestreben war, die verschiedenen
Annäherungen an den Begriff zu einer Synthese zu bündeln, es gelingt nicht
uneingeschränkt und in allen Fällen. Dies ist vor allem zu erkennen an der Entwicklung,

bezeichnenderweise hauptsächlich von der Hypertextualität handelt, noch lapidarer als „[...]
terminologisch überfrachtete[...] Monographie [Genettes] [...]“, vgl. Helbig, Jörg: Intertextualität und
Markierung. Untersuchungen zur Systematik und Funktion der Signalisierung von Intertextualität. -
Heidelberg 1996, S. 77. Zu Genettes Verteidigung, falls er dieser überhaupt bedürftig sein sollte, sei
erwähnt, daß er in einer neueren Studie den Paratext mit vergleichbarer Gründlichkeit behandelt, vgl.
Genette, Gérard: Paratexte. Das Buch vom Beiwerk des Buches. – Frankfurt a. M. 2001 (=stw 1510);
positiv dagegen Frick, Werner: >Die mythische Methode.< Komparatistische Studien zur Transformation
[!] der griechischen Tragödie im Drama der klassischen Moderne. – Tübingen 1998. (=Hermaea N. F. 86),
S. 31.

106Zu a: Ein Text entsteht aus einem oder mehreren anderen Texten,; zu b: Ein Text weist auf
einen oder mehrere andere Texte hin, welche zitiert werden; zu c: Hier moduliert ein Text ein Element aus
einem beliebigen und umgrenzten Intertext...; zu d: ... oder er fügt sich in eine „natürliche Sukzession von
Texten ein, wobei diese Reihenfolge eine bestimmte Verwandtschaft signalisiert“, vgl. Grivel, Charles:
Serien textueller Rezeption. Eine Skizze. In: Dialog der Texte. Hamburger Kolloquium zur Intertextualität.
Hg. von Wolf Schmid und Wolf-Dieter Stempel. - Wien 1983 (=Wiener Slawistischer Almanach
Sonderband 11), S. 53-84.



33

die der Begriff seit dem Erscheinen von Pfisters Aufsatz genommen hat. Denn die
Begriffskonfusion läßt sich weiter vorantreiben, obwohl lediglich eine Auswahl einiger
neuerer Konzepte, also bei weitem nicht aller Arbeiten zur Intertextualität, die in dieser
Zeit entstanden, im weiteren noch zu Rate gezogen werden.

107
Gegen die Intertextualität

als literarische und damit literaturwissenschaftliche Tatsache spricht das in keiner
Weise, wohl aber kaum für eine klar umrissene Theorie derselben, die dem Rezipienten
ein sicheres Instrumentarium zur Interpretation von Texten zu liefern imstande ist.
Zunächst teilt Lachmann mit Grivel die Auffassung, die, dies wurde weiter oben bereits
dargelegt, keineswegs auf „moderne“ (Lachmann, in Anlehnung an den von ihr
aufgeführten Titel) oder „modernistische“ (Pfister) Texte zu beschränken ist, „[d]er durch
das neue Konzept der Intertextualität veränderte Blick“ eröffne „Dimensionen an Texten
[...], die zuvor entweder verborgen waren oder aber, in einem anderen
Interpretationsparadigma angesiedelt, anders gelesen wurden. [...]“

108
Jedoch ist es

nicht damit abgetan, die hier angeführten „anderen Interpretationsparadigma“, hinter
welchen sich nichts anderes verbirgt als andere theoretische Ansätze als diejenige der
Intertextualitätstheorie, ad acta zu legen beziehungsweise die darin verfolgten Fragen
nicht mehr länger anzuerkennen oder weiterzuverfolgen. Vielmehr bietet sich die These
an, die Intertextualitätstheorie könnte allein eventuell nicht ausreichend sein, um
ausschließlich durch sie und mit ihr Texten, Dramentexten und Bühnenbearbeitungen
zumal, bei denen zumindest auch an Aufführungen und deren bühnentechnische
Möglichkeiten zu denken ist, hermeneutisch beizukommen. Eventuell ist sie nur eine
Möglichkeit unter anderen. Nicht zuletzt spräche für diese Vermutung, daß diese
Textgattungen unabhängig von ihrer Präsentationsform (als gelesenes oder auf der
Bühne präsentiertes Stück) in einem ersten Schritt zunächst als in sich geschlossene
Einheiten wahrgenommen werden, bevor in einem möglichen, jedoch nicht zwangsläufig
sich vollziehenden weiteren Schritt Interferenzen zwischengeschaltet, architextuelle
Relationen hergestellt werden, die diesen Eindruck verwischen. Auf diesen Punkt wird
noch zurückzukommen sein. Vorerst ist jedoch sinnvoller, noch bei den angekündigten
fehlenden Konzepten zu bleiben, d. h. mit Lachmann fortzufahren. Sie benennt zunächst
drei Perspektiven: die texttheoretische, die textdeskriptive sowie die literatur- und
kulturkritische Intertextualität.

109
Daran anschließend entwickelt sie drei Modellverfahren

- nämlich Partizipation, die bereits vorgestellte Transformation sowie Tropik. Die
erstgenannte, die Partizipation, umfaßt Akte des Wiederholens und Erinnerns

107Zurate gezogen werden neben den schon zitierten Arbeiten von Susanne Holthuis, Jörg
Helbig und Werner Frick vor allem Renate Lachmann, vgl. Dies.: Gedächtnis und Literatur. Intertextualität
in der russischen Moderne. - Frankfurt am Main 1990.

108Vgl. Lachmann, Renate: Gedächtnis und Literatur, S. 52 mit Grivel, Charles: Serien textueller
Perzeption. In: Dialog der Texte, S. 53-84, hier S. 68.

109Vgl. Lachmann, Gedächtnis und Literatur, S. 55ff..



34

vorhergehender Texte, gleichsam als repetierende und bewahrende Geste gegenüber
dem Hypotext. Hierunter fallen im wesentlichen die seit Stierle regelmäßig
wiederkehrenden allseits unstrittigen Ausprägungen wie Zitat und verdecktes Zitat. Bei
Lachmann kommen noch das Anagramm, die Syllepse, die Replik und die Metonymie
hinzu. Hierbei handelt es sich, laut Lachmann, um „konservative
Intertextualitätsphänomene.“

110
„Partizipationsfiguren“ tragen die Tendenz, den „Prätext

zu bewahren“, sehr stark in sich, so daß Texte auch ineinander zu geraten vermögen.
Was hier stattfindet, ist eine „im Schreiben sich vollziehende dialogische Teilhabe“ (vgl.
Bachtin) am Hypotext/an Hypotexten. Der Zugang erfolgt gleichsam eklektisch, weil
affirmativ. Die Tropik setzt sich davon ab durch den Versuch, den Prätext zu überbieten
und die Spuren des Vorläufertextes zu verwischen, dadurch wird die textuelle Identität
destruiert. Der Hypotext wird sowohl benannt als auch dementiert, durch „Absorption
des Prätextes“ soll der eigene erhöht werden. Im ganzen kommt dies einer „Abwehr“,
„Löschung“, einem Schreiben gegen den Vorläufertext gleich. Damit bildet die Tropik die
extremste Form.

111
Distanz und Souveränität, durchaus gepaart mit einem gewissen

Mutwillen, kennzeichnen die „Transformation“, der benutzte Text wird mitsamt des ihm
eigenen Sensus zersetzt.

112
Indes vermischen sich bei Lachmann diese drei getrennt

voneinander eingeführten Konzepte innerhalb eines Textes.113 In welche der drei
Lachmannschen Kategorien werden Schillers dramaturgische Arbeiten einzuordnen
sein, immer „nur“ in die erste, oder, in einigen sogar in die zweite oder die dritte? Was
zunächst als überraschende Frage erscheinen könnte, wurde bisher längst in einem
anderen Kleid diskutiert, wenn auch selbstverständlich nicht von Seiten der
Intertextualitätstheorie.

114

Was Pfister „Referentialität“ nennt, heißt bei Lachmann ähnlich, nämlich
„Referenzsignal“ und markiert auch bei ihr die Intertextualität zwischen einem

110Vgl. Lachmann, Gedächtnis und Literatur, S. 64.
111Lachmann, Gedächtnis und Literatur, S. 39; Dies. und Schamma Schahadat: Intertextualität,

Literaturwissenschaft – ein Grundkurs, S. 682.
112Lachmann, Gedächtnis und Literatur, S. 39ff..
113Lachmann / Schahadat, Intertextualität, Literaturwissenschaft – ein Grundkurs, S. 683f..
114Vgl. hierzu Köster, Albert: Schiller als Dramaturg. Beiträge zur deutschen Literaturgeschichte

des achtzehnten Jahrhunderts. - Berlin 1891, hier S. 86-89, bezüglich der „Macbeth“-Bearbeitung, die er
als freie Nachdichtung wertet respektive Guthke, Karl Siegfried: Geschichte und Poetik der deutschen
Tragikomödie. - Göttingen 1961, S. 87-105, der die „Turandot“-Bearbeitung als eigenständiges
Schillersches Werk einstuft. In beiden Fällen wäre damit das, was gemeinhin (hier im Pfisterschen Sinne)
als einfache Übersetzung oder Bearbeitung oder - nach der Lachmannschen Terminologie als
„konservatives Intertextualitätsphänomen“ erfaßt wird - nicht länger ausreichend, um Schillers Eingriffe
exakt zu klassifizieren. Ob die beiden hier schon einmal erwähnten Forschungstendenzen mit ihrer
Sichtweise bestätigt oder widerlegt werden können, sei an dieser Stelle noch nicht entschieden. Nur bleibt
der Hinweis wichtig, daß, sollte sich deren Urteil bestätigen, dies für die Bestimmung des vorliegenden
Intertextualitätsgrades zwischen Hypertext Übersetzung/Bearbeitung und Hypotext Original weitreichende
Konsequenzen nach sich zöge.



35

manifesten Text und seinem Referenztext.
115

Die sogenannten „Referenzsignale“ lassen
zwei voneinander zu scheidende Arten von Intertextualitätsstrukturen zutage treten: die
Kontamination und das Anagramm. Die durch unterschiedliche Verfahren
hervorgerufene „semantische Explosion, die in der Berührung der Texte“ sich vollzieht,
schafft „ästhetische[...] und semantische[...] Differenz“

116
, welche wiederum mit abhängig

ist vom Zeichenkontakt, worunter Lachmann „das noch nicht Text gewordene, das
Mitverstandene, das aufgrund einer gemeinsamen kulturellen Erfahrung Geltung“
besitzende, subsumiert.

117
Sie konkludiert: „Der Text erscheint [...] im sozialen Kontext

als ideologische Handlung, die in den Zeichenkontext eingreift.“
118

Der kulturell und/oder
historische Kontext bestimmt somit produktionsästhetisch wie rezeptionsästhetisch die
Sicht auf den Text mit.

119
Schiller teilt mit Shakespeare (1564-1616), Gozzi (1720-1806),

Picard (1769-1828) oder auch Racine (1639-1699), ja selbst mit Lessing (1729-1781)
keine gemeinsame kulturelle Erfahrung. Daß es aufgrund dieses Umstandes zu
Verschiebungen bezüglich der Konzeption wie der Aufnahme der Stücke von seiten des
Bearbeiters wie des Publikums kommen könnte, gilt es für die nachfolgenden
Interpretationen der einzelnen Bearbeitungen zu berücksichtigen. Zumindest der
Ideologiebegriff kann, gerade da ja Grivels Standpunkt, Intertextualität sei nicht allein als
Kennzeichen moderner-postmoderner Texte, sondern aller literarischen Texte zu
definieren, geteilt wird, jedoch nur eingeschränkt (eben auf moderne-postmoderne
Texte) angewendet werden, ist im vorliegenden Fall nicht relevant. Lachmann selbst
räumt, die Intertextualität ihrerseits einmal mehr zwischenbilanzierend (1990), ein, der
„Begriff selbst“ sei „[...] alles andere als luzid oder gar definitiv. Vielmehr“ habe er „in
seiner konzeptionellen Verzweigung mit ihren jeweiligen terminologischen
Konsequenzen irritierende Dimensionen angenommen.“

120
Konkret führt sie „die Vielzahl

der in Umlauf gebrachten Unterbegriffe“, an. Wichtig an ihren Thesen sind ihre
pragmatisch-gemäßigten und am Text erarbeitbar erscheinenden Feststellungen wie
„[d]er implizite Text kann immer nur annähernd, d. h. horizontbedingt, bestimmt werden

115Lachmann, Gedächtnis und Literatur, bes. S. 60ff..
116Vgl. Lachmann, Gedächtnis und Literatur, S. 57.
117Ebenda.
118Vgl. Lachmann, Gedächtnis und Literatur, S. 60ff..
119Explizit schließt sie hier an Kristeva und Volosina, implizit jedoch vor allem an Hans Robert

Jauß (Stichwort: Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwissenschaft) sowie Jan Assmann an,
vgl. Ders: Kollektives Gedächtnis und kulturelle Identität. In: Kultur und Gedächtnis. Hg. von Jan Assmann
und Tonio Hölscher. - Frankfurt am Main 1988, S. 9-19 oder auch „Niemand lebt im Augenblick. Ein
Gespräch mit den Kulturwissenschaftlern Aleida und Jan Assmann [...].“ In: Die Zeit.Wochenzeitung für
Politik, Wirtschaft, Wissen und Kultur 50 (1998), S. 43f. sowie besonders Rothe, Arnold:
Kulturwissenschaften und kulturelles Gedächtnis. In: Kultur und Gedächtnis [...], S. 265-290, hier S. 275.

120Vgl. Lachmann, Gedächtnis und Literatur, S. 55.



36

als Ort der dynamischen pluralen Sinnkonstitution.“
121

Mit der „Ausdifferenzierung des
Gedankens der Doppelkodierung [als Rückbindung an und Erweiterung des
Bachtinischen Konzept der Dialogizität, Anm. der Verf.] [...] ergibt sich eine Erschwerung
der Lektüre.“

122
Denn bestritten wird, „[...] daß der Text nur entschlüsselt werden muß,

daß er eine fertige chiffrierte Zeichenmenge vorlegt.“ Vielmehr verhalte es sich so,

[...] daß zwar durch die Doppelkodierung und deren Signale bestimmte intertextuelle Wege gewiesen

werden, daß aber der Leser diese nicht beschreiten muß. Er kann sein eigenes Lesemuster einbringen

und die vorprogrammierte Sinnkonstruktion nur als eine unter anderen möglichen vollziehen. Und es kann

sein, daß sein Lesehorizont den des Textes überschreitet, daß er das Programm überfüllen und

Assoziationen schaffen kann, die einmal mehr die Offenheit und Unabschließbarkeit [der] Texte bestätigt

[...]
123

Das Konzept von „Gedächtnis und Literatur“ führt dahin, die „Unausschöpfbarkeit eines
durch Kulturen geschaffenen Zeichenvorrats“ zu konzedieren, Rekombinationen zu
prognostizieren, die durch das Reaktivieren von Texten entstehen, was die Kreation von
potentiell Neuem in Aussicht stellt. Damit ist einmal mehr die Dichotomie
produktionsästhetischer und rezeptionsästhetischer Intertextualität aufgezeigt. Die eine
läßt sich, wenigstens theoretisch, noch als eingrenzbar einstufen, die letztgenannte ist
dies dagegen nicht. Dezidiert abgelehnt wird bei Lachmann kein bisher bekannter
Ansatz, sie wendet sich vielmehr gegen jede Form einer abgeschlossenen und damit
tendenziell einseitigen Grundsatzposition, indem sie ihren eigenen Ansatz
„Intertextualität als Sinnkonstitution“, gleichfalls um Synthese bemüht, in die Diskussion
einführt. Angesichts ihres Untersuchungsgegenstandes, der russischen Moderne, muß
zwar berücksichtigt werden, daß ihre poststrukturalistisch orientierte Konzeption in
weiten Belangen keine Anwendung auf die Dramen und ihre Bearbeitungen um 1800
findet, da aber Lachmann letztlich trotz ihrer nachweisbaren Anlehnung an Kristeva
allein die markierte Intertextualität und Metatextualität, innerhalb derer das intertextuelle
Verfahren selbst thematisiert wird, als nachweisbare und hinreichende Kriterien
akzeptiert

124
und folglich den gesamten, weitaus größeren Bereich als eine Art offene

Grauzone deklariert, bleibt den Interpreten ein großer Freiraum bei der Zu- oder
Aberkennung intertextueller Relationen bei gleichzeitiger fortschreitender
Subkategorisierung. Den eigentlichen Kern bildet auch bei ihr die „konservative

121Vgl. Lachmann, Gedächtnis und Literatur, S. 63.
122Vgl. Lachmann, Gedächtnis und Literatur, S. 85.
123Vgl. Lachmann, Gedächtnis und Literatur, S. 86f.; Lachmann distanziert sich hier deutlich von

Stempel, Wolf-Dieter: Intertextualität und Rezeption. In: Dialog der Texte. Hg. von Wolf Schmid und Wolf-
Dieter Stempel. [...], S. 96ff, S. 101f..

124Vgl. hierzu auch Holthius, Intertextualität, S. 24f..



37

Intertextualität“, die so alt und so sicher ist wie die Literatur selbst - und diese läßt sich
allemal auf jegliche Literatur, eben auch auf das hier anhängige Thema, anwenden.
Die Entwicklung der Debatte nach Lachmann geht dahin, endlich dem Postulat einer
möglichst systematischen Erfassung von Intertextualität seitens der Rezipienten
nachkommen zu wollen. Holthius geht nicht mehr vom Anspruch auf eine Einigung auf
„eine umfassende und allgemein verbindliche Intertextualitätstheorie“ aus - sie
konstatiert lapidar, Intertextualität werde „zum Prinzip [...] [,] zur Voraussetzung jeder
Lektüre [...], insofern jeder Text ‚virtuelle Texte‘“ impliziere, „oder [...] zur spezifischen
Form der Bedeutungskonstitution, die sich [...] dem Rezeptionsprozeß fakultativ oder
obligatorisch“ überstülpt, „abhängig davon, ob der Text diese als
Verstehensvoraussetzung“ einfordert „oder nicht.“ Absichernd räumt sie ein, „[...] jeder
Versuch einer Theoretisierung und/oder Systematisierung des Phänomens
‘Intertextualität’„ bleibe „notwendig perspektivisch [...] und das Spektrum potentieller
intertextueller Bezüge“ werde „[...] nicht einmal approximativ erfaßt“, was „[...] daher als
Ausgangspunkt jeder Konzeption, auch der folgenden, [gemeint: der eigenen
Holthuisschen, Anm. der Verf.] grundsätzlich mitgedacht werden [...]“ müsse.

125
In erster

Linie „Operationalisierbarkeit“
126

anstrebend, geht es Holthuis autoreflexiv darum, einen
sogenannten „integrativen Beschreibungsansatz“ zu entwickeln, der sich zwar klar von
den poststrukturalistischen Standpunkten distanziert, aber auch die strukturalistischen
Ansätze, „[...] die Intertextualität als textinhärente Eigenschaft verstehen und auf
bestimmte, im Text intersubjektiv nachweisbare Relationen begrenzt wissen wollen“

127,

überwindet, indem sie - dies scheint nach Pfister und Lachmann nicht mehr ganz neu -
einen dritten Weg ein- und vorschlägt. Sie wendet sich etwa gegen die von
Broich/Pfister vorgeschlagene Differenzierung von Einzeltextreferenz (Relationen
zwischen konkreten Texten, bei Genette Hypotext - Hypertext) und Systemtextreferenz
(Relationen zwischen Texten und sogenannten Systemtexten, worunter kanonisierte,
normativ festgelegte Texte verstanden werden, bei Genette am ehesten in den Bereich
„Architextualität“ fallend). Als praktikablere und einfachere Lösung empfiehlt sie
stattdessen die Definition von Petöfi/Olivi: „Eine intertextuelle Relation zwischen zwei
gegebenen Texten besteht dann, wenn sie entweder typologisch verwandt sind, oder
wenn der eine auf irgendeine Weise auf den anderen referiert.“

128
Die Einzeltextreferenz

wiederum faßt exakt diejenige Gegebenheit, die in der Mehrzahl der Fälle für die, nicht
nur Schillerschen, Bühnenbearbeitung zutrifft, ja geradezu konstitutiv für sie erscheint.
Denn in der Regel handelt es sich um eine distinkt benennbare Relation zwischen

125 Holthuis, Intertextualität, S. 26ff..
126 Holthuis, Intertextualität, S. 32.
127 Holthius, Intertextualität, S. 249.
128Vgl. hierzu besonders Holthuis, Intertextualität, S. 49, Abb. 1.



38

Original und daraus abgeleitetem Hypertext. Wie deutlich Holthuis sich in der Tat von
poststrukturalistischen Modellen absetzt, kann schon daran erkannt werden, mit welcher
Selbstverständlichkeit sie auf die „intentio auctoris“ aufbaut und damit Barthes’
Überlegungen zum „Tod des Autors“ als überwunden erachtet.

129
In Anlehnung an

Umberto Ecos Trias der Interpretationszielsetzungen, also der textbezogenen intentio
operis, der leserbezogenen intentio lectoris, bei welcher es beachtenswerterweise „über
die Textinformationen hinausgehend dominant idiosynkratische Faktoren (Gefühle,
Stimmungen zum Rezeptionszeitpunkt)“ zu berücksichtigen gelte

130
sowie der

autorbezogenen intenio auctoris
131, kreiert sie ihr jeweils durch die intertextuelle

Dimension erweitertes Modell einer „rezeptionsorientierten“ Intertextualität. In den Blick
gerät dabei, daß es sich in allen Fällen um Interpretationen handelt, die - auf
unterschiedliche Art und Weise - kontextuelle Informationen in die „Konstruktion der
Textwelt“ hineintragen. Dies sind grundsätzlich (Re-)
Konstruktionen des Lesers, auch bei der text- respektive der autorbezogenen
Interpretation, da Text (durch seine mindestens relative Fixiertheit) und Autor (durch
Abwesenheit) in der Regel nicht über das vorhandene Material hinaus Auskunft geben
können oder wollen. Hinzu kommt, daß der Interpret selbstverständlich nicht auf die
Interpretation des Autors verpflichtet werden kann oder den Ausführungen des Autors
zu seinem Werk Folge zu leisten hat. Die Basis (inter-)textueller Kompetenz bilden
folglich allein die vom Text selbst gelieferten Informationen und das Kontextwissen des
Lesers.

132
Holthuis kommt es darauf an, „die Pluralität von Deutungen zu literarischen

Texten [...] ebensowenig in Frage [zu stellen] wie die ‘Lust am Text’“, doch gleichzeitig
darauf hinzuweisen, wie sehr „[...] zur Erfassung der Faktoren, die im Zusammenhang
der Interpretation von Texten eine Rolle spielen, eine gewisse Wissenschaftlichkeit
vonnöten“ ist, „[...] wenn auch das ‘dilettanische Lesen’ nicht-dilettantisch erfaßt werden“
soll.

133
Statische Faktoren (Interpretationsobjekte, -typen und Wissenssysteme) sind zu

129Vgl. hierzu Holthuis, Intertextualität, S. 182, Nünning, Lexikon Literatur- und Kulturtheorie, S.
534f. Als Gegenbeispiel gegen den vermeintlichen Tod des Autors nennt Holthuis zurecht den zweifelsfrei
modernen Georg Trakl und im speziellen dessen autorspezifische Farbsymbolik, die sich der Behauptung
vom Tod des Autors hartnäckig entzieht, vgl. S. 253. Indes ist Trakl kein Einzelfall: Bei Franz Kafkas
Werk, dessen Zugehörigkeit zur Moderne genausowenig zu leugnen ist, ist es ebensowenig möglich, den
Tod des Autors nachzuweisen, man denke z. B. an die nicht zu klärende Schuldfrage, mit der sich Gregor
Samsa und Josef K. konfrontiert sehen, die dann trotz ihrer evidenten Nicht-Existenz zum Tod beider
Figuren führt, an die Bälle, die der ältere Junggeselle Blumfeld eines Tages in seiner Wohnung vorfindet,
ohne sich deren Provenienz erklären zu können etc..

130Vgl. Holthuis, Intertextualität, S. 186.
131Vgl. z. B. Eco, Umberto: Die Grenzen der Interpretation. Aus dem Italienischen von Günter

Memmert. - München 1995 (dtv 4644), z. B. S. 35-39.
132Vgl. Holthius, Intertextualität, vor allem S. 187ff..
133Vgl. Holthuis, Intertextualität, S. 173.



39

unterscheiden von dynamischen Faktoren (Textverarbeitungsstrategien).
134

Von
besonderer Wichtigkeit erscheint ihr dabei die „interindividuell[e] [U]nterschiedlich[keit]“
bei der Verarbeitung, was zur Konstruktion von Textwelten führt, die folgerichtig „je nach
Leser und Rezeptionssituation unterschiedlich ausfallen.“

135
Aufbauend auf Petöfis

Texttheorie werden diverse intertextuelle Relationen aufgefächert, um sodann
systematisch („taxonomisch“) erfaßt zu werden. Einmal mehr wird die Terminologie
erweitert, dieses Mal um die auto-intertextuelle (d. h. von ein und demselben Autor
verfaßten Werke) beziehungsweise um die hetero-intertextuelle Dimension
(verschiedene Werke mehrerer Autoren). Entsprechend bietet es sich in Anlehnung an
Holthuis an, bei den dramaturgischen Bearbeitungen durch Schiller, also eines
Dramaturgen, der selbst wiederum auch Dichter ist, von semi-hetero-intertextuellen
respektive semi-auto-intertextuellen Werken zu schreiben. Wenn aber nun mehrere
Werke verschiedener Autoren miteinander in Beziehung gesetzt werden, dann kann bei
einer sinnvollen Konstruktion des Zusammenhangs, die bis zum Beweis des Gegenteils
unterstellt werden soll, davon ausgegangen werden, daß entweder Anknüpfungspunkte
bezüglich der Gattung, des Stoffes oder Themas oder der Zeitgenossenschaft zwischen
den einzelnen Texte bestehen und dafür könnte man den Genetteschen Ausdruck
„Architextualität“ ohne weiteres nutzen. Das wäre in Teilen sogar erweiterbar auf auto-
intertextuelle Werke, sofern innerhalb von diesen die gerade benannten Bezüge zum
Tragen kommen. Eher einleuchtend ist die Unterscheidung zwischen ästhetischer, da
„poly-funktionaler“ und nicht-ästhetischer, da „klar definierter“ wissenschaftlicher
Intertextualität, obwohl die Dichotomie von Primär- und Sekundärliteratur hier sicherlich
auch Genüge tun könnte. Die Grenzen der taxonomisch erfaßbaren Intertextualität sieht
Holthuis eindeutig erreicht: „Der ‘intertextuelle Akt des Lesens’, d. h. die Konstruktion
einer intertextuell angereicherten Textwelt, kann als komplexe kognitive
Verarbeitungsleistung in ihrer Dynamik nur approximativ modelliert werden [...].“

136

Dieser Diagnose Rechnung tragend, holt sie mit der Kategorie des „Interindividuellen“
die Subjektivität, „Individualität“ auf die Ebene des Lesens und auf die Ebene des
Interpretierens zurück, schließt jedoch die Arbitrarität der Deutung durch den Text
selbst, der als Korrektiv fungiert, aus.

137

134Vgl. Holthuis, Intertextualität, S. 181.
135Vgl. ebenda, vgl. auch S. 63, S. 251; vgl. ferner: Schmidt, Siegfried J.: Interpretation – Eine

Geschichte mit Ende. In: Interpretation 2000. Positionen und Kontroversen. Festschrift zum 65.
Geburtstag von Horst Steinmetz. Hg. von Henk de Berg und Matthias Prangel. – Heidelberg 1999, S. 31-
43, hier S. 34 f., wo es u. a. heißt: „Alle Beobachtungen sind beobachterdependent. [...]
LiteraturwissenschaftlerInnen sprechen nicht über Literatur, sondern über sozio-kulturell konditionierte
Beobachterprobleme beim Erfahrungmachen mit literarischen Phänomenen in literarisch bestimmten
sozialen Situationen.“

136Vgl. Holthuis, Intertextualität, S. 251.
137Vgl. Holthuis, Intertextualität, z. B. S. 249.



40

Unmißverständlicher als vorausgegangene Theorieansätze entlarvt Holthuis die
Schwachstellen des diffusen „Modewortes“

138
Intertextualität, empfiehlt das

Weiterentwickeln der „Grobdifferenzierung in textzentrierte, autorzentrierte und
leserzentrierte intertextuelle Leser“ als möglichen Ausweg. Freilich könnte ein Ergebnis
dieses Fingerzeiges sein, daß es solche Leser, die sich nur auf einen oder auf zwei der
drei angeführten Ausschnitte kaprizieren, gar nicht gibt, sondern bei jedem/jeder
mehrere Aspekte Beachtung finden. Selbst das „grobdifferenzierte“ Modell stünde dann
auf tönernen Füßen. Der angestrebten Holthuisschen Taxonomie bekäme dies schlecht.
Problematisch scheint erst recht die angestrebte immer weiter fortschreitende
Auffächerung immer schwerer voneinander zu scheidender Subkategorien.
Möglicherweise verspricht die Annahme eines leserzentrierten intertextuellen Lesers,
der selektiv textzentrierte und autorzentrierte intertextuelle Aspekte mit in seine
hermeneutischen Überlegungen einbindet, eine zugegeben hochkomplexe, dafür jedoch
annäherungsweise realistischere Ausgangsposition. Ob damit das Zustandekommen
vorhandener oder künftiger Interpretationen allerdings tatsächlich plausibler erklärt
werden kann, ist eine andere Frage. Insgesamt läuft die generalisierende
Taxonomiebestrebung der gleichfalls in Erinnerung gebrachten interindividuellen
Unterschiedlichkeit zuwider.
Mit Holthuis konkurriert auch Helbig um den Schlüssel zu einer „standardisierten
Taxonomie“ für die „Errichtung [...] übergreifende[r] Theoriegebäude [...] für die
Fernziele einer Grammatik und Geschichte der Intertextualität sowie für die generelle
Theoriebildung im Kontext rezeptionslenkender Maßnahmen [Hervorhebungen der
Verf.].“

139
Einerseits anerkennt und konstatiert er „eine historisch gewachsene und zur

Polysemie tendierende Terminologie zur Beschreibung intertextueller Phänomene
[...]“

140
, andererseits bereichert er selbst den an dieser Stelle mehrfach kritisierten, weil

wenig überschaubaren Bestand an Fachbegriffen durch weitere Kreationen wie
„kryptisches Zitat“, welches sowohl an Lachmanns verdecktes Zitat als auch an Fügers
implizite Markierung gemahnt, oder „Reminiszenz“, welches wohl eine abgeschwächte
Form seines vorausgehend erwähnten Begriffs bedeuten soll, in jedem Fall aber mit
dem eingeführten Begriff der „Allusion“ (Stierle) oder auch mit der auf Lachmann
zurückgehenden „Replik“ im Wettstreit steht. Seine Trias (wie Lachmann und Holthuis
wählt er die Dreiteilung) Nullstufe intertextueller Markierung, Reduktionsstufe
intertextueller Markierung und Potenzierungsstufe intertextueller Markierung

141
ergänzt

138Vgl. Holthuis, Intertextualität, S. 2.
139Vgl. Helbig, Jörg: Intertextualität und Markierung. Untersuchungen zur Systematik und

Funktion der Signalisierung von Intertextualität. - Heidelberg 1996, hier S. 223.
140Vgl. Helbig, Intertextualität und Markierung, S. 30, vgl. auch bes. S. 14f. und S. 35f..
141Vgl. Helbig, Intertextualität und Markierung, S. 83ff., S. 93, S. 133.



41

erneut bereits länger zur Disposition stehende Vorschläge zur Skalierung der
Intertextualität. Mit „Nullstufe intertextueller Markierung“ kennzeichnet Helbig die
unmarkierte, folglich unbewußte oder offenkundig plagiatorische Bezugnahme auf
andere Texte. Durch den so entstandenen Unsicherheitsfaktor besteht prinzipiell das
„Risiko“ des Autors, „eine intendierte Wirkung zu verfehlen.“

142
Bei der nächsten, der

„Reduktionsstufe“, muß mindestens eine von drei Anforderungen erfüllt sein, damit eine
Einordnung in diese Kategorie erfolgen kann. Die drei Subkategorien sind gestaffelt vom
schwächeren „emphatischen Gebrauch“ über die etwas deutlichere „linguistische
und/oder graphemische Interferenz“, die ein bekannter Text in einem neuen Kontext
erzeugt bis hin zur klaren Kennzeichnung mittels „sprachlicher Informationsvergabe“, in
der „die intertextuelle Referenz offengelegt“ wird. Sie eröffnen viele
Ausdrucksmöglichkeiten der „graduelle[n] Hierarchie der Explizitheit“.

143
Konsequent zu

Ende geführt heißt dies: Explizite Markierungen dienen dazu, die „Indizierung impliziter
Markierung bis hin zum Beweis“ anzuzeigen, während implizit markierte Intertextualität
immer nur Indizien, aber keine hinreichenden Beweise für das tatsächliche Vorliegen
von Intertextualität zu liefern in der Lage ist. Diese Erkenntnis führte Füger ebenso
längst aus, wie Lachmann ihren darüber weit hinausreichenden, bedenkenswerten
Einwand, der Leser sei keineswegs darauf verpflichtet, den Markierungen zu folgen,
vielmehr könnte er das vom Autor gemachte Angebot sowohl ausschlagen als auch
weitergehend nutzen als von diesem selbst kalkuliert, ohne daß a priori von einer
Fehlinterpretation die Rede sein muß.

144
Genauso selbstverständlich besteht die

Möglichkeit der von Helbig sogenannten „mehrfachmarkierte[n] Intertextualität.“
145

Insgesamt ist diese zweite, umfangreichste Stufe die am schwierigsten faßbare. Dient
sie doch als ein Sammelbecken der meisten bei allen Theoretikern auftauchenden
Phänomene, die an dieser Stelle nicht noch einmal gesondert aufgeführt werden
müssen, die jedoch letztlich nicht absolut zwingend erscheinen und genügend
Spielraum für diverse Deutungen, die alle Belegbarkeit durch den Text für sich
reklamieren können, zulassen. Ob ein Text wenn überhaupt, dann unbewußte, mithin
vernachlässigbare oder wenig zwingende Bezüge zu einem anderen Text/zu anderen
Texten aufweist beziehungsweise ob er ein Plagiat eines anderen Textes darstellt und
aus diesem Grund den Hinweis auf den plagiierten Text vollkommen meidet, ist
vergleichsweise leichter entscheidbar, somit stellt die Nullstufe eine eher leicht
anmutende Aufgabe dar. Bei der Potenzierungsstufe handelt es sich schließlich um

142Vgl. Helbig, Intertextualität und Markierung, S. 83-92.
143Vgl. Helbig, Intertextualität und Markierung, S. 93f..
144Vgl. Lachmann, Gedächtnis und Literatur, S. 86f..
145Vgl. Helbig, Intertexualität und Markierung, S. 115ff..



42

thematisierte Intertextualität, an der es überhaupt kein Vorbeikommen gibt.
146

Dieser
letztgenannte Terminus konkurriert nun seinerseits mindestens mit der Pfisterschen
Autoreflexivität, wobei ja bereits bei diesem frühen, gleichzeitig tragfähigen Modell
Überschneidungen der einzelnen Kriterien untereinander auffallend waren.

147
Die

Erklärung, was der Begriff „Potenzierungsstufe“ demjenigen der „Autoreflexivität“
voraushat, läßt Helbig offen.
Bedenkenswert erscheint im Unterschied dazu Helbigs Analogiebeobachtung bezüglich
von Ironie- und Intertextualitätssignalen.

148
Solche Signale können, das ist ihnen

gemeinsam, entweder als solche erkannt werden oder auch nicht. Manche der zur
Verfügung stehenden Erkennungszeichen sind identisch: „Räuspern, emphatische
Stimme, besondere Intonation, [...] Kursivdruck und Anführungszeichen [...].“

149
Eine

eingehendere Untersuchung dieser teilweise deckungsgleichen literarischen
Erscheinungen wäre sicherlich lohnend.

150
Da jedoch die hier avisierte, sich verbal-

mimetisch dokumentierende Ironie bei Schiller, vorsichtig formuliert, von
untergeordneter Bedeutung ist, wird an dieser Stelle von dem spannenden Thema
abgelassen.

151

146Vgl. Helbig, Intertextualität und Markierung, S. 133 u.a. S. 153.
147Vgl. Pfister, Konzepte der Intertextualität, S. 27.
148Vgl. Helbig, Intertextualität und Markierung, S. 66ff..
149Vgl. Helbig, Intertextualität und Markierung, S. 67.
150Problematisch ist es in dem Fall, daß man von einem total entgrenzten Textbegriff und anolog

von einem total entgrenzten Ironiebegriff ausgeht. Denn dann verwischen die Grenzen zwischen Literatur,
Fiktion allgemein auf der einen und Realität auf der anderen Seite. Was auf rein literarischem Sektor
schlimmstenfalls zu einer Fehlinterpretation, zu einer unzureichenden Interpretation führt, obwohl
Lachmann diese Einschätzung mit ihrer These der Doppelkodierung bei gleichzeitiger Abweichung von
der vermeintlich vorprogrammierten Sinnkonstruktion durch eigene Lesemuster, vgl. Lachmann, S. 86,
stark relativiert und darin von Holthuis mit ihrer These der interindividuell unterschiedlichen
Verarbeitungsstrategien von Intertextualität bestärkt wird, zumal sie darauf insistiert, „[...] daß der Text
aber grundsätzlich auch ohne die Berücksichtigung seiner intertextuellen Relationen verstanden und
interpretiert werden kann. Dann ist Intertextualität keine Deutungsvoraussetzung, sondern allenfalls eine
Deutungserweiterung (im Hinblick auf die angestrebe Vollständigkeit der zu konstruierenden Textwelt)“,
vgl. Holthuis, S. 209, kann real sehr schnell zu Fehlkommunikation führen: Dehnt man nun das, was hier
über den Intertextualitätsbegriff festgestellt wurde, aus auf die Ironie, weil man aufgrund bestimmter
gemeinsamer Markierungsmechanismen etwas zugleich für intertextuell und ironisch hält, obwohl es
eventuell entweder nur intertextuell oder nur ironisch oder keines von beiden ist, steigt die Gefahr des
Mißverständnisses in diesem Zusammenhang erheblich an - zumal die Ironie und die Intertextualität dann
nie „nur“ auf das Literarische beschränkt bleiben: Werden sie bei der Besprechung von vermeintlich
ironischen/intertextuellen Texten (wobei es ja immer die Möglichkeit mehrerer „richtiger“ Deutungen gibt)
häufig wiederum gleichfalls als Kommunikationsmittel eingesetzt, haben sie den Wechsel vom Fiktiven
zum Authentischen eigentlich längst vollzogen. Das „jeu d’esprit“ (Helbig, S. 165) stößt an seine Grenzen,
dem ist nur zu begegnen, indem man in solchen Situationen beide außen vor läßt oder eindeutig markiert,
um nicht nur noch aneinander vorbei zu argumentieren.

151Um nicht dem Vorwurf ausgesetzt zu sein, es werde behauptet, im Schillerschen Werke
fände sich keine Ironie, wird an dieser Stelle stellvertretend auf Wallensteins letzten Satz vor seiner
Ermordung verwiesen: „Ich denke einen langen Schlaf zu tun,/Denn dieser Tage Qual war groß,/Sorgt,
daß sie nicht zu zeitig mich erwecken.“ (V. 3677ff.). Die hier sich offenbarende tragische Ironie begegnet



43

Dagegen belebt Werner Frick die Diskussion des von ihm favorisierten, von Genette und
Lachmann geprägten Transformationsterminus mittels der Binnendifferenzierung.
Neben Parodie und Travestie unterscheidet er präzisierend die raum-zeitliche oder
kulturelle Versetzung respektive Transposition, die an Grivel gemahnende Variation, die
besonders formale, stilistische oder thematische Ursachen hat, die pragmatische Um-
Motivierung oder die Transvalorisation, welche sich der semantisch-ideologischen Um-
Wertung bedient, als Formen der Transformation, um gleichzeitig deren „spezifische
Differenzqualität“ als Folgetexte hervorzuheben.152 Fricks Votum für diesen Begriff, den
er abgrenzt von verwandten Termini wie Bearbeitung[!], Adap(ta)tion, Retraktation „u.ä.“,
da er „[...] weniger als diese Konkurrenten an ein Rangverhältnis von >authentischen<,
künstlerisch vollwertigen >Originalen< und sekundär-abgeleiteten, kulturell
>entwurzelten< und ästhetisch >parasitären< Nachfolgetexten denken[...]“ lasse,
markiert jedoch wiederum ebenso präzise die davon zu scheidende thematische
Ausrichtung der vorliegenden Arbeit.153 Bühnenbearbeitungen sind, gemessen an ihrem
bisherigen Stellenwert, den sie innerhalb der Literaturgeschichte einnehmen, zunächst
einmal eine von Haus aus inferiore Erscheinung, was mit dem latent vorhandenen
Vorwurf des Eklektizismus konnotiert ist, der die Folgetexte, wie auch Frick indirekt
einräumt, wiederkehrend erreicht.154 Besitzen doch die Prätexte sowohl einen größeren
Bekanntheitsgrad, oder auch, bei einem dem nationalen oder gar dem weltliterarischen
Kanon zugehörigen Text, eine präsupponierte Höherrangigkeit gegenüber dem
Hypertext. In vielen Fällen sind sie im kulturellen Gedächtnis haften geblieben, während
manche Folgetexte längst als Marginalie in einer literaturgeschichtlichen Schublade
verschwunden sind. Das von Frick negierte Rangverhältnis zwischen Original und
Bühnenbearbeitung besteht, wie sich (später) anhand von Reaktionen auf Schillersche
Bearbeitungen zeigen läßt, eindeutig. Ging und geht es dabei nämlich zu einem nicht
unwesentlichen Teil um die Frage, ob eine Bearbeitung nun bereits ein eigenständiges
Werk darstellt, oder ob man es vielmehr mit einer (unstatthaften) Verbalhornung des zu
bearbeitenden Textes zu tun hat. Diese Entscheidung wird im zweiten Teil der Arbeit
eine Rolle spielen und möglicherweise, wenn nicht wahrscheinlich, von Fall zu Fall
unterschiedlich bei der vergleichenden Interpretation von Hyper- und Hypotext ausfallen.
155

bei Schiller auch noch in anderen Zusammenhängen. Ironie fernab von Tragik ist gleichfalls anzutreffen,
man denke an die mit Goethe verfaßten Xenien.

152 Frick, Die mythische Methode, insbesondere S.28-40, hier S.32f..
153 Frick, Die mythische Methode, S. 32ff..
154 Frick, Die mythische Methode, S. 33.
155Zuzustimmen ist dagegen Fricks Ansatz von der „Differenz als Erkenntnischance“, welche

„aus der Beobachtung von Anschluß- und Abweichungsverhältnissen zwischen Texten aus verschiedenen
historischen, sozialen, mentalen Kontexten und mit divergierenden kulturellen Funktionen neue und
fruchtbare Fragestellungen“ gewinnen will, vgl. Frick, Die mythische Methode, S. 35. Konkret läßt sich
daran im Bezug auf das vorliegende Thema die Frage anschließen, warum die von Schiller bearbeiteten



44

Indes ist an diesem Punkt eine Erweiterung der Theoriediskussion über die
Intertextualität(-stheorie) hinaus ratsam.
Abschließend und vorläufig zusammenfassend kann bis zum vorliegenden
Diskussionsstand zwar verhältnismäßig zuverlässig Auskunft gegeben werden über
diverse intertextuelle Erscheinungsformen. Bei deren systematischer wie
terminologischer Ordnung und Erfassung sind jedoch nach wie vor größte Differenzen
zu verzeichnen, die an dieser Stelle weder zu beheben sind, noch behoben werden
sollen.

156
Wie gesehen existieren zahlreiche, die vorgestelle Auswahl um ein Vielfaches

übersteigende und rivalisierende Theoriemodelle. Welche davon sich mittel- bis
langfristig durchsetzen werden, scheint längst noch nicht ausgemacht.
Auffallenderweise rekurrieren alle auf Genettes „Kurzversion“ und auf Pfister 157, so daß
ein potentieller künftiger Konsens am ehesten in Anlehnung an diese beiden zu
erwarten ist. Unterdessen geht das Addieren möglicher neuer Fachtermini munter
weiter: Den Beweis liefert Peter Stocker, der vermittels der Anwendung rhetorischer
Stilformen (z. B. Anaklasis, Syllepse, Metapher, Amphibolie, Änigma), paraphrastisch
gesprochen, die semantische Tiefendimension der Intertextualität auslotet. Nicht ohne
freilich gleichfalls die bekannten Intertextualitätsformen des Zitats sowie der Allusion,
laut Stocker die „Kernzone der Intertextualität“, in Erinnerung zu rufen.158

Die vorliegende Arbeit, deren Gegenstand schon eingangs als unstrittig intertextuell (da
u.a. im Genettesche Terminus paratextuell) eingestuft wurde, versucht aufgrund dieser
ohne Zweifel prekären Ausgangssituation den umgekehrten Weg: Wenn die
vorgestellten Intertextualitätsmodelle tragfähig sein sollen, müßten sie sich über die
selbst gegebenen Textbeispiele hinaus ja alle auf den vorgestellten Gegenstand

Texte für das Weimarer Theaterprojekt ausgewählt wurden und inwiefern das mit ihnen verfolgte Konzept
sich erfolgreich umsetzen ließ – oder nicht.

156Dies hat z. B. auch Helbig, Intertextualität und Markierung, eingeräumt, vgl. z. B. S. 32.
157So auch noch Böhn, Das Formzitat, dessen Arbeit aus dem Jahr 2001 stammt, vgl. hier S.

42.
158Stocker, Peter: Theorie der intertextuellen Lektüre. Modelle und Fallstudien. – Paderborn,

München, Wien 1998, hier S. 51; nicht unterschlagen werden soll freilich, daß sich mittlerweile die Kritik
an Genette nicht mehr nur auf die Extension und damit Anwendbarkeit seines weit verzweigten
„Intertextualitätskosmos“ beschränkt, sondern struktureller Natur ist, vgl. wiederum Böhn, hier S. 46f.:
„Genette gliedert die hypertextuellen Verfahren, mit denen er sich in erster Linie beschäftigt, mit Hilfe
einer Kombination von funktionalen und strukturellen Kriterien. [...] Daraus würde folgen, daß die
Abgrenzung des Formzitats von den Formen der ‚Transformation‘ im Sinne Genettes unproblematisch ist,
da sie diese eben nicht auf Codes, sondern auf Einzeltexte richten, die den Status von Äußerungen
haben. Doch Genettes Aufteilung ist angreifbar, denn die hypertextuelle Transformation bezieht sich auf
den Hypotext als Ganzes, zumindest auf größere Teile davon, und daher im Gegensatz zur Intertextualität
nicht nur auf einzelne Elemente, sondern auch auf Strukturen. In dem Maße, in dem diese Strukturen
formalen Schemata zuzuordnen sind, läßt sich die hypertextuelle Praktik auch als auf diese Schemata
gerichtet auffassen und geht somit nach Genettes Terminologie von der Transformation zur Imitation
über.“ – Doch ließe sich das, was Böhn meint, auch unter Genettes Kategorie der Architextualität (aus
seiner „Kurzversion“) subsumieren, was wiederum nur ein weiteres Mal bestätigt, wie häufig mehrere
Formen von Intertextualität interferieren.



45

anwenden lassen. Eben dies soll im folgenden erprobt werden. Zu fragen ist darum, ob,
und falls ja, welchen Intertextualitätsmodellen sich die einzelnen dramaturgischen
Arbeiten Schillers jeweils zuordnen lassen.
Hatte Holthuis in ihrem abschließenden Ausblick vor allem auf die Intermedialität
gesetzt, hoffend, „ein Teil der Forschungsergebnisse zur Intertextualität [könnte] [...]
wenigstens wegweisende Funktion haben und zugleich eine Möglichkeit sein, die
angestrebte Kooperation zwischen den einzelnen semiotischen Disziplinen weiter
voranzutreiben [...]“

159
, scheint dies lediglich der richtige Grundstein zu sein:

Intertextualität und die sich wesentlich aus ihr sich konstituierende, weil in der Regel
Texte adaptierende Intermedialität, die die gleichen oder analoge Verfahren verwendet,
stoßen letztlich an gleiche oder zumindest vergleichbare Grenzen. Selbst falls alle
intertextuellen oder intermedialen Relationen möglicherweise sogar zweifelsfrei
nachgewiesen worden sein sollten, steht damit noch lange keine Interpretation.

Zweite theoretische Annäherung: Intermedialität – als Projekt der Zukunft
Die, im Vergleich zur Intertextualität, noch in den Anfängen begriffene Intermedialität
steht sowohl vor dem Problem, daß der Terminus „Medium“ mindestens so konträr
diskutiert wird wie derjenige der „Textes“160 als auch vor dem hiermit teilweise, jedoch
nicht nur korrelierenden Umstand, daß sich mit der vorgenommenen Weiterung des
Untersuchungsfeldes gewissermaßen, in Anlehnung an Helbig und sein Modell zur
Markierung von Intertextualität, eine Art „Potenzierungsstufe“ der nebeneinander
geltenden Terminologien ergibt, welche – in der Art einer buchstäblichen Potenzierung –
die Begriffsüberlagerung innerhalb der Intertextualitätstheorie sprunghaft ansteigen
läßt.161 Die Kommunikation der intermedial Forschenden untereinander zeigt sich
hierdurch abermals erschwert. Ob diese Verständigung indes gesucht wird, stellt eine

159Vgl. Holthuis, Intertextualität, S. 255.
160Siehe hierzu als ersten Anhaltspunkt die Artikel „Intermedialität“ respektive „Medienwechsel“

im von Nünning hg. Lexikon Literatur- und Kulturtheorie, S. 238f. und S. 355; an dieser Stelle erfolgt eine
Ergänzung während der Überarbeitung der Arbeit nach der Bewertung und vor der Drucklegung: Jörg
Helbigs für 2002 angekündigte, bis jetzt (17. März 2004) noch nicht publizierte Einführung zur
„Intermedialität“ deutet auf Schwierigkeiten bei der exakten Fassung wie Abgrenzung des Begriffes hin;
ähnlich äußert sich Sabine Schrader in ihrer Rezension zu Irina O. Rajewskys demselben Thema
gewidmeten Monographien „Intermedialität“ – Tübingen, Basel 2002 und „Intermediales Erzählen in der
italienischen Literatur der Postmoderne: von den ‚giovani scrittori‘ der 80er zum ‚pulp‘ der 90er Jahre.“ –
Tübingen 2003, vgl. PhiN 27/2004, S. 92-98, hier S. 92.

161Mittels des von Mathias Mertens zusammengestellten „Forschungsüberblicks ‚Intermedialität‘“
steht inszwischen ein erstes Instrumentarium bereit, das aufgrund seiner insinuierten Vollständigkeit
mindestens bis kurz vor dem Erscheinungsdatum wenigstens alle thematisch relevanten Arbeiten
systematisch erfaßt, so daß (in dubio pro reo) ein erster Schritt getan scheint, dem benannten Zustand
mittel- bis langfristig Abhilfe zu schaffen: Mathias Mertens: Forschungsüberblick ‚Intermedialität‘.
Kommentierungen und Bibliographie. – Hannover 2000, siehe vor allem die „Auswahlbibliographie zum
Thema: Literatur und Medien / Intermedialität“ auf S. 157-210.



46

andere, allerdings zentrale Frage dar.162 Konstatieren läßt sich immerhin die offenbar
unter den Teilnehmern des Intermedialitätsprojektes unstrittige Erkenntnis, es liege bis
zur Umsetzung dieses „Fernzieles“, „einer historisch fundierten Systematik intermedialer
Figurationen und Strategien“ noch ein weiter Weg vor ihnen. Der Modebegriff der
Intermedialität hat seine beschworene Integrationsfähigkeit jedoch erst noch zu
erweisen, da er aufgrund „einer Tendenz zunehmender Verflechtung unterschiedlicher
Medien und Kunstgattungen“ zwar unter einem gemeinsamen Label erscheinen kann,
die so beschriebenen „Wechselwirkungen unterschiedlicher Zeichensysteme“ allerdings
keinesfalls einheitlich zu fassen sind.163 An dieser Stelle bleibt es im Moment noch bei
Holthuis’ frommem Wunsch. Spannend und bemerkenswert erscheint zudem, daß
Helbig selbst zu dem Schluß gelangt ist, die „Grammatik [...] der Intertextualität“ bilde
ihrerseits ein erst noch anzustrebendes „Fernziel.“164 Mithin befindet man sich inmitten
eines noch lange währenden und unabgeschlossen bleibenden Prozesses. Als allzu
problematisch erweist sich diese Erkenntnis im gerade interessierenden Kontext jedoch
insofern nicht, als der Verlauf vom Drama zur Bühnenbearbeitung und zur Aufführung
einen von vorne herein intendierten intermedialen Vorgang beschreibt, bei welchem es
zu proportional geringeren Friktionen und Reibungsverlusten kommt als bei anderen
intermedialen Verfahren.165 Da die Bühnenbearbeitung die diametral entgegengesetzte
Position zum Lesedrama, dem die virtuelle Aufführung ausreicht, einnimmt, markiert der
Medienwechsel166 weniger ein Problem, sondern vielmehr das avisierte Ziel.
Zudem ist, um einen Schritt zurück oder einen Schritt voran zu gehen, es nicht nur die
Literatur, die Literatur hervorbringt. Um Texten in ihrer Vielschichtigkeit, sei es bei deren
Kreation, sei es bei deren Interpretation, beizukommen, bedarf es zusätzlicher, teilweise
weitaus grundlegenderer Fragestellungen, etwa die nach zeitgenossenschaftlichen

162Die beiden zurate gezogenen Sammelbände zum Thema – Zima, Peter V. (Hg.): Literatur
intermedial. Musik – Malerei – Photographie – Film. – Darmstadt 1995 respektive Helbig, Jörg (Hg.):
Intermedialität. Theorie und Praxis eines interdisziplinären Forschungsgebietes. – Berlin 1998 – haben als
Ausgangspunkt primär, bei Zima sogar ausschließlich die Literatur, von der aus sich Bezüge zu den
anderen Medien ergeben – denkbar wären jedoch auch Formen, bei denen die Literatur nicht beteiligt ist,
so z. B. Modest Mussorgskis „Bilder einer Ausstellung“. Das Verhältnis von Ton und Bild wird
entsprechend von Rolf Großmann in Helbigs Sammelband näher untersucht, es finden sich zudem
andere intermediale Konstellationen, bei denen die Literatur entweder nur grenzwertig vorkommt (vgl.
ebenda Johann N. Schmidts Aufsatz zu Comic und Architektur) oder gar keine Rolle spielt (so bei Joseph
Garncarz’ Thema „Varieté und Kino“ im selben Band).

163Die Zitate sind sämtlich Helbigs Vorwort des von ihm hg. Sammelbandes entnommen, vgl. S.
8-13, insbesondere S. 8ff..

164Ebenda; siehe hierzu Lachmann, S. 60ff.; analog die Bestandsaufnahme bei Petra Maria
Meyer, Intermedialität des Theaters. Entwurf einer Semiotik der Überraschung. – Düsseldorf 2001, hier S.
14.

165Entsprechend schreibt Meyer, Intermedialität des Theaters, vom „Theater als Modell-Medium
der Intermedialität“, ebenda, S. 52.

166Siehe dazu auch: Füger, Wilhelm: Wo beginnt Intermedialität? Latente Prämissen und
Dimensionen eines klärungsbedürftigen Konzepts. In: Helbig, Intermedialität, S. 41-57 und Meyer,
Intermedialität des Theaters, hier S. 92ff..



47

Debatten, nach allgemein historischen Belangen, nach sozialen, damit faktischen
Gegebenheiten, die zwar nicht alles, aber manches determinieren, um nur einige
Konnexe anzuführen. Beim vorliegenden Thema mitsamt seines Textkorpus sind
beispielsweise Faktoren wie vorherrschende Theatergegebenheiten (- also: Was war zu
Schillers Zeit überhaupt technisch möglich auf der Bühne? Wie stand es insgesamt um
die Handhabung von Bühnenbearbeitungen zu dieser Zeit?) in die Untersuchung mit
einzubeziehen.

167
An diesen zwei Fragen wird gleich offenkundig, daß das Aufspüren

von intertextuellen Bezügen allein es nicht vermag, solche Wissensdefizite zu
beseitigen. Die Theorie ist das eine, das einer Ergänzung des historisch Gewachsenen
bedarf.

168
Dergestalt rücken mit einem Mal und mit guten Gründen vorausgehende, sich

auffallend oft mit anderen Fragestellungen beschäftigende Arbeiten in den Blickpunkt,
die sich zum einen an sogenannten „realen“, historisch belegbaren Gegebenheiten bzw.
an nicht-literarischen Texten orientieren, sowie zum anderen mit gänzlich anderen
Methoden und Zielsetzungen, eben u. a. geschichtswissenschaftlichen und
theatergeschichtlichen, Herangehensweisen operieren. Sie treten gleichberechtigt
neben literaturgeschichtliche, kulturgeschichtliche, vor allem rezeptionsgeschichtliche
Gesichtspunkte, die sich, wie gesehen, auf die Intertextualität und die dahinter sich
verbergende Theorie verpflichten, da auf sie hin- oder zurückführen lassen.

Dritte theoretische Annäherung: Interdisziplinarität
„Interdisziplinarität“, so lautet der Schlüsselbegriff, unter welchem man gemeinhin die
Bestrebungen zusammenfaßt, welche es sich zum erklärten Ziel gesetzt haben,
„dialogische Formen wissenschaftlicher Argumentation zu entwickeln, die erlauben, an
Problemzusammenhängen verschiedene Zugänge, Sehweisen, Theorien und Methoden
gemeinsam zu erproben.“

169
Mit dem Votum für Interdisziplinarität wird nicht bloß die

Zuflucht von einem schillernden und diffus bleibenden Begriff zu einem anderen

167Allen voran tun dies: Brauneck, Manfred: Die Welt als Bühne. Geschichte des europäischen
Theaters. Zweiter Band. - Stuttgart, Weimar 1996; Theaterlexikon. Begriffe und Epochen, Bühnen und
Ensembles. Hg. von Manfred Brauneck und Gérard Schneilin. 3., vollständig überarbeitete und erweiterte
Neuausgabe. - Reinbek 1992; Daniel, Ute: Hoftheater: Zur Geschichte des Theaters und der Höfe im 18.
und 19. Jahrhundert. - Stuttgart 1995; Fischer-Lichte, Erika: Kurze Geschichte des deutschen Theaters. -
Tübingen, Basel 1993 (UTB Bd. 1667).

168Vgl. Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. - Tübingen 1960, S. 9-15, besonders S.
10ff.; ferner Frick, Die mythische Methode, S. 28f..

169Vgl. Jauß, Hans Robert: Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften im Dialog der
Disziplinen. In: Geisteswissenschaften heute. Eine Denkschrift. Von Wolfgang Frühwald, Hans Robert
Jauß, Reinhart Koselleck, Jürgen Mittelstraß, Burkhart Steinwachs. - Frankfurt am Main 1991 (=stw 973),
S. 45-72. [und öfter].



48

gesucht, obwohl dieser Schluß nahe liegt.
170

Die Ausdifferenzierung der
„Wissenschaften, wissenschaftlichen Fächer und Disziplinen“

171
bis hin zu „einer

unbewältigten Vermehrung, Spezialisierung und Verselbständigung“ derselben
172

in der
Zeit nach Wilhelm von Humboldt (1767-1835) und dessen Reform innerhalb der letzten
ca. 200 Jahre

173
wird als Ausgangspunkt für das Anmahnen von Interdisziplinarität

gesehen. Besonderen Anteil an der Idee und Entwicklung auf bundesdeutschem Gebiet
hatte der Soziologe Helmut Schelsky.

174
Mittlerweile verselbständigte sich die einmal in

Bewegung gebrachte Idee und debattiert wird in ihrem Nexus, aus
literaturwissenschaftlicher Perspektive, auf dreierlei Ebenen: so auf institutioneller Basis,
bezüglich von Theorie- und Methodenüberlegungen und vor dem Hintergrund der Frage
nach „Leistung [...] [und] Funktion der Literaturwissenschaft in der kulturellen
Öffentlichkeit.“

175
Im an dieser Stelle interessierenden Zusammenhang können die

institutionellen Gesichtspunkte außen vor gelassen werden. Zur Relation von Theorie-
und Methodendiskussion sei gesagt, daß der Text, analog zur Diskussion über
Intertextualität, als tertium comparationis - was die Interpretation von Ästhetik und Poetik
anbelangt - als die tragfähige Säule bei der Überprüfung und Bewertung der einzelnen
methodologischen Richtungen und der anschließend daraus sich ableitenden
Interpretationen der Primärliteratur angesehen wird und nicht nur als das eher beiläufige
Zugeständnis, das Voßkamp macht.

176
Dieser Vorschlag erscheint eventuell wenig

originell, aber ernst gemeint. Die Kunstwissenschaft „Literaturwissenschaft“ hat sich
permanent über ihren Textbegriff aufs Neue zu vergewissern. Unmittelbar daran
anschließen läßt sich zudem die wahrscheinlich nicht minder altmodisch-konservative
Standortbestimmung, Literaturwissenschaft eher strictu sensu zu betreiben, literarische

170Ein Blick in das von Ansgar Nünning hg. „Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie“
(Stuttgart, Weimar 1998, S. 237f.) läßt erahnen, wie konträr die Sichtweisen auch hier sind.

171Vgl. Kocka, Jürgen: Interdisziplinarität.Praxis - Herausforderung - Ideologie. - Frankfurt am
Main 1987, S. 7.

172Vgl. Jauß, Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften, S. 58.
173Vgl. Kocka, S. 7; Jauß, S. 46; Mittelstraß, Jürgen: Die Stunde der Interdisziplinarität? In:

Interdisziplinarität. Praxis - Herausforderung - Ideologie. -Frankfurt am Main 1987 (stw 671) S. 152-158,
hier S. 152.

174Vgl. z. B. Schelsky, Helmut: Einsamkeit und Freiheit. Idee und Gestalt der deutschen

Universität und ihrer Reformen. - Düssldorf 21971.
175Vgl. Voßkamp, Wilhelm: Jenseits der Nationalphilologien: Interdisziplinarität in der

Literaturwissenschaft. In: Wie international ist die Literaturwissenschaft? Methoden- und
Theoriediskussion in den Literaturwissenschaften: kulturelle Besonderheiten und interkultureller
Austausch am Beispiel des Interpretationsproblems (1950-1990). Hg. von Lutz Danneberg und Friedrich
Vollhardt in Zusammenarbeit mit Hartmut Böhme und Jörg Schönert. - Stuttgart, Weimar 1996, S. 87-98,
hier S. 88.

176Vgl. Voßkamp, Jenseits der Nationalphilologien, S. 93, vgl. Holthuis, Intertextualität, S. 254f.,
vgl. Eco, Umberto: Die Grenzen der Interpretation. Aus dem Italienischen von Günter Memmert. -
München 1995. (dtv 4644), S. 11-17.



49

Texte und ihre Verarbeitung, was an dieser Stelle die neuen Medien wie Film und Radio
selbstverständlich in die wissenschaftliche Untersuchung integriert, als den zentralen
Gegenstand der eigenen Wissenschaft zu akzeptieren. Allerdings sollte dies - analog
zum Intertexualitäts- und Intermedialitätsbegriff - nicht geschehen, um den gerade
aktuellen theoretischen Moden zu dienen, sondern vielmehr auf Hinweisen in den zu
untersuchenden Texten, auf Thematisierung durch den Text gegründet sein (sei es, daß
der Primärtext selbst diese Medien thematisiert, sei es, daß der zu interpretierende Text
in diversen medialen Weisen adaptiert wurde) oder sich dadurch legitimieren, daß ein
oder mehrere zugrunde liegende Texte den Anlaß für eine neue, nunmehr eben
intermediale Darbietungsform bieten: Ein solches Medium ist das Theater.

177

Medienwissenschaft per se ist dagegen kein genereller Gegenstand der
Literaturwissenschaft.

178
Gleichzeitig soll diese Vorgehensweise keinesfalls als

eingeschränkt aufgefaßt werden: Ein Text erfordert eine Einbettung in größere
Zusammenhänge, daher rührt gerade die vorausgehende Erweiterung des
Theoriehorizonts über den Intertextualitätsbegriff hinaus. Den Anfang hierzu bildet
zunächst der Text-Leser-Dialog, der an dieser Stelle ein Verbindungsglied zwischen der
Intertextualität und der Hermeneutik markiert. Gewährleistet wird die Einbettung in
größere Zusammenhänge methodisch mittels der Interdisziplinarität, die sich
textspezifisch ergibt179 und nicht mittels Arbitrarität, indem Primärtexten

177In den überwiegenden Fällen stellt ein fixierter Text die Grundlage (anders verhält es sich
etwa bei der Commedia dell’arte) für alle weiteren denkbaren medialen Darbietungsformen dar; hierbei ist
dann oftmals, wie beim vorliegenden Themenbereich, zu unterscheiden zwischen dem sogenannten
Lesedrama, der daraus hervorgehenden Bühnenbearbeitung, -fassung und der daraus resultierenden
Inszenierung, bei der sich eventuell nochmalige Abweichungen ergeben. Alle im Rahmen dieser Arbeit
vorgestellten Texte liefern Beispiele für diesen Verfahrensweg. Ähnlich läuft es bei der Umsetzung vom
Buch zum Film oder Hörspiel: Nach der Vorlage des Originals wird, mehr oder weniger frei, das Dreh-
bzw. Aufnahmebuch konzipiert und dann wiederum spontan variiert. Literaturverfilmungen, als klassische
Beispiele für das intermediale Verfahren, erfreuen sich ständiger, ja scheinbar stetig wachsender
Beliebtheit - dies gilt von Choderlos de Laclos’ Briefroman „Les Liaisons dangereuses“ bis zu den
Romanen Jane Austens, für Shakespeares „Henry IV.“ und „Much Ado About Nothing“ (beide verfilmt von
Kenneth Branagh, beides Dramen, die mittels des Drehbuchs in Spielfilmform umgewandelt wurden)
genauso wie für einige Filme von Doris Dörrie, die ihre eigenen Erzählungen verfilmt hat („Keiner liebt
mich“, „Bin ich schön?“). Nicht zuletzt Woody Allen praktiziert konsequent dieses Prinzip: „Play it again,
Sam“ (Achtung: Hyperfilmizität: „Casablanca“-Zitat), „Bullets over Broadway“. Sonderformen sind
Filmaufnahmen von Theateraufführungen und spezielle Aufführungen auf der Theaterbühne, die zum
Zweck der Fernsehausstrahlung produziert werden (Goethes „Clavigo“, Hamburger Schauspielhaus,
1995/96), vgl. dazu auch: Helbig, Jörg: Vorwort. In: Ders. (Hg.): Intermedialität. Theorie und Praxis eines
interdisziplinären Forschungsgebietes. – Berlin 1998, S. 8-13, hier insbesondere S. 8f..

178Vgl. besonders Barner, Wilfried: „Kommt der Literaturwissenschaft ihr Gegenstand
abhanden?“ In: JbDSG (41) 1997, S. 1-8.

179Entsprechend fassen Andreas Fischer und Gabriela Hahn die von ihnen hg.
Aufsatzsammlung unter der treffenden Überschrift „Interdisziplinarität fängt im Kopf an“ (Frankfurt am
Main 2001) zusammen. Der Band versammelt Einblicke in (Lehr-)Erfahrungen mit interdisziplinären
Studienangeboten beziehungsweise interdisziplinären Zusatzqualifikationen und versucht Antworten auf
die Frage nach dem Nutzen solcher Konzepte.



50

Theoriekonzepte oktroyiert werden, ohne daß dadurch faktisch für die Hermeneutik
derselben etwas gewonnen wäre.

180
Klar ist, daß es nicht eine erfolgversprechende

Vorgehensweise gibt, der lediglich Folge zu leisten ist, mit deren Zuhilfenahme jeder
Text, gleich aus welcher Zeit oder Gattung er stammt, gedeutet werden kann. Andere,
meist geisteswissenschaftliche Disziplinen rücken dann, je nach Texterfordernis, ins
Zentrum des Interesses. Die Chancen für einen so umrissenen interdisziplinären
Zugang zu den Texten stehen indes nicht derart schlecht, wie es teilweise dargestellt
wird: Für den geisteswissenschaftlichen Teil der universitären Disziplinen läßt sich
konstatieren, daß jede(r) mit mindestens einer, meist mit zwei weiteren Disziplinen
wenigstens in Grundzügen vertraut ist und auf die Weise von Anfang an das Rüstzeug
erhält, aus zwei bis drei verschiedenen Blickwinkeln an den jeweiligen
Untersuchungsgegenstand heranzutreten. Es besteht dann konsequenterweise die
Möglichkeit, Schnittstellen zwischen den einzelnen Fächern aufzuspüren und deren
Berührungspunkte füreinander fruchtbar zu machen.

181
Dieser Vorgehensweise hängen

Jürgen Mittelstraß und Hans Robert Jauß mit überzeugenden Gründen an:
Interdiszipliarität als „Reparatur-“ wie als „Kompensationsphänomen“ beginnt bei jedem
Einzelnen, meint der erste, „[...] Geisteswissenschaften sind von Haus aus
grenzüberschreitend [,] integrativ [und] dialogisch [...]“ meint der letztere.

182
Auf diesen

beiden Positionen aufbauend wird hier das „wissenschaftspolitische Schlagwort“
183

verstanden. Denn der gemeinsame Fixpunkt aller Geisteswissenschaften ist, wie Jauß
vollkommen zurecht in Erinnerung ruft, die Hermeneutik „als ihr gemeinsames
methodisches Prinzip“

184
, mit ihrem Bestreben, wenigstens von Seiten der

philologischen Hermeneutik, vielleicht nicht den einen, jedoch einen möglichen Sinn, der
dem Text standhalten kann, herauszupreparieren.185 Die Auslegung des Textes vollzieht
sich hierbei jenseits von Exaktheit ebenso sehr wie jenseits von Arbitrarität.186

180Vgl. Holthuis, Intertextualität, S. 1: „Als Variable für bestimmte Phänomene textübergreifender
Bezüge wird dieser Terminus [gemeint: die Intertextualität, Anm. der Verf.] [...] in der Forschung entweder
- bewußt in seiner Diffusität belassen - instrumentalisiert, um einer bestimmten, [....] Position Vorschub zu
leisten oder aber - eher aus Verlegenheit oder um im Trend des literaturtheoretischen Diskurses zu
bleiben - für alles mögliche ge- und mißbraucht, das in irgendeiner Weise zu tun hat mit der Relation
zwischen Texten.“

181Vgl. Jauß, Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften, S. 61f..
182Vgl. Mittelstraß, Jürgen: Die Stunde der Interdisziplinarität? In: Interdisziplinarität. Praxis -

Herausforderung - Ideologie. Hg. von Jürgen Kocka. - Frankfurt am Main 1987, S. 152-158, hier S. 152
und S. 157; Jauß, Hans Robert: Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften, S. 45ff..

183Vgl. Nünning, Lexikon Literatur- und Kulturtheorie, S. 238.
184 Jauß, Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften, S. 46.
185 Vgl. Japp, Uwe: Hermeneutik. In: Brackert, Helmut und Jörn Stückrath (Hgg.):

Literaturwissenschaft – ein Grundkurs. Erweiterte Ausgabe. – Reinbek bei Hamburg 1995, S. 581-593,
hier S. 583, S. 591; vgl. weiterhin Nünning, Lexikon Literatur- und Kulturtheorie, S. 207-211, der,
rekurrierend auf Gadamer, die Aufnahmefähigkeit für das Fremde, das Unerwartete, nicht mit der eigenen
Erfahrung und Erwartung in Einklang zu Bringende innerhalb des ‘hermeneutischen Gesprächs’ auf dem



51

Eine zusätzliche Chance erhält jede Wissenschaft, die Literaturwissenschaft jedoch
insbesondere, durch Interdisziplinarität aufgrund der mit ihr/durch sie praktizierten und
gebotenen größeren Verständlichkeit

187
, da sie eine nicht zu unterschätzende öffentliche

Funktion besitzt. Mit der postulierten Verständlichkeit erreicht man einen breiteren sowie
größeren Kreis. Angesprochen werden so die Interessierten aller jeweils beteiligten
Disziplinen - eine größere wissenschaftsinterne Zielgruppe also - und nicht selten das,
was Voßkamp als „kulturelle Öffentlichkeit“ definiert.

188
Die folglich nicht allein

geforderte, sondern gleichfalls praktizierte „kommunikative Kompetenz“ bietet eventuell
den höchstwahrscheinlich allseits willkommenen Nebeneffekt, die vertretenen
Disziplinen, somit auch die Literaturwissenschaft, in einem größeren Ausmaß als derzeit
nach außen zu legitimieren, wenn plausibel gemacht wird, wie diese Wissenschaft
arbeitet. Eine Nivellierung des wissenschaftlichen Standards muß hieraus nicht
zwangsläufig hervorgehen.

189
Gleichwohl ist diese allgemeiner gehaltene Theorie

beschränkt, weil so, wie sie hier beschrieben und praktiziert wird, „nur“ „inter-
geisteswissenschaftliche“ Interdisziplinarität gemeint ist. Freilich hat diese
Selbstbeschränkung ihren Grund: Zum einen fehlt es heutzutage unbestritten an
Universalgelehrten, so daß von der Tatsache ausgegangen werden kann, daß ein
einzelner es nicht vermag, umfassend und autark wissenschaftlich tätig zu sein, zum
anderen scheint beim vorliegenden Gegenstand der Blick über die

Weg der Interpretation als zentrale Herausforderung sieht, vgl. S. 209; ferner Schutte, Jürgen: Einführung
in die Literaturinterpretation. Korrigierter Nachdruck der ersten Auflage. – Stuttgart 1990. (=SM 217), S.
20-34; Ibsch, Elrud: Die Interpretation und kein Ende. In: Interpretation 2000. Positionen und
Kontroversen. Festschrift zum 65. Geburtstag von Horst Steinmetz. Hg. von Henk de Berg und Matthias
Prangel. – Heidelberg 1999, S. 15-29, hier vor allem S. 17.

186 Vgl. wiederum Japp, Uwe: Hermeneutik. Der theoretische Diskurs, die Literatur und die
Konstruktion ihres Zusammenhanges in den philologischen Wissenschaften. – München 1977, S. 47f., der
für diesen „Skandal der Hermeneutik“ die Dichotomie von Reduktion und Entfaltung als die beiden
antagonistischen Pole identifiziert hat. Mithin ist eine Antwort auf die Frage, wieviele „richtige“
Interpretationen zu einem Text möglich seien, letztendlich nicht möglich. Möglich scheint es jedoch zu
klären, welche Interpretationen „falsch“, d.h. nicht durch den zugrunde liegenden Text stützbar sind. Was
nicht damit gleichzusetzen ist, daß nicht aus dem Text etwas herausgelesen, Implizites explizit gemacht
werden kann, was nicht auf den ersten Blick erfaßbar wird, vgl. explizit: Eibl, Karl: Sind Interpretationen
falsifizierbar? In: Vom Umgang mit Literatur und Liteaturgeschichte: Positionen und Perspektiven nach
der „Theoriedebatte“. Hg. von Lutz Danneberg [...]. – Stuttgart 1992, S. 169-183.

187Vgl. hierzu besonders Voßkamp, Wilhelm: Interdisziplinarität in den Geisteswissenschaften
(am Beispiel einer Forschungsgruppe zur Funktionsgeschichte der Utopie). In: Interdisziplinarität. Praxis -
Herausforderung - Utopie. - Frankfurt am Main 1987, S. 92-105, hier S. 99f.; Ders.: Jenseits der
Nationalphilologien, S: 95f..

188Vgl. Voßkamp, Jenseits der Nationalphilologien, S. 88, S. 94ff.; Insofern fördert das
Changieren zwischen einzelnen Disziplinen und theoretischen Modellen die von Voßkamp eingeforderte
„kommunikative Kompetenz“ der verschiedenen Teildisziplinen untereinander, hier im speziellen der
Literaturwissenschaft, vgl. ebenda, S. 95f..

189Vgl. Jauß, Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften, S. 68, Rothe, Arnold:
Kulturwissenschaften und kulturelles Gedächtnis. In: Kultur und Gedächtnis. Hg. von Jan Assmann und
Tonio Hölscher. - Frankfurt am Main 1988 (stw 724), S. 265-290, hier S. 282.



52

Geisteswissenschaften hinaus wenig zwingend oder fruchtbar, mithin entbehrlich.
190

Bei
allem Sich-Mühen um das möglichst klare Benennen und Begründen der Theorien und
Methoden, denen man folgt, sollte man immer berücksichtigen, wie wenig geklärt
vermeintlich gesicherte Schlagwörter letztlich sind.

191
Gegen das hieraus permanent

drohende Dilemma des Sich-Mißverstehens, An-einander-Vorbeiredens respektive An-
einander-Vorbeischreibens hilft indessen ein schlichtes Mittel: „Da es das erste Gesetz
aller Erkenntnis sei, auf Mitteilung bezogen und auf Anerkennung durch den Andern
angewiesen zu sein [Hervorhebungen der Verf.] [...], kann [...] der wissenschaftliche
Diskurs nicht monologisch, sondern nur dialogisch sein. [...] Der Streit, ob ihre
Angewiesenheit [gemeint: die Angewiesenheit der interdisziplinären Forschung, Anm.
der Verf.] auf Dialog und Kooperation besser als Intra-, Inter-, Multi- oder
Transdiszipliarität zu bestimmen sei, erscheint demgegenüber als ein Streit um
Worte.“

192
- Damit schreibt Jauß (nicht allein) seinen Diskussionspartnern eine wichtige

Erkenntnis ins Stammbuch, deren Übertragung und Anwendung auf andere, hier
ausführlich gewürdigte Diskussionsfelder sehr wünschenswert und fruchtbar erscheint.
Als gemeinsamer Bezugspunkt dient letztlich immer der polymethodologische, weil
interdisziplinäre Zugang zur jeweiligen Materie. Geht man nun in medias res, ist zu
erkennen, wie selbstverständlich über alle Theoriedebatten und
Kommunikationsschwierigkeiten hinweg dies an einem klar umrissenen Thema
praktiziert wird: Über Schiller als Dramaturg arbeiteten bisher - ein Blick in die
Literaturliste mag Genüge tun - Literaturwissenschaftler (in der Hauptsache aus der
Abteilung der neueren deutschsprachigen Literatur, aber auch Silke Schilling im deutlich
mediävistischen Kontext), Theaterwissenschaftler, Anglisten, Romanisten, Philosophen,
Sinologen, was die Umsetzbarkeit dieser Zugangsweise unterstreichen dürfte.
Intertextuellen, intermedialen und nicht zuletzt interdisziplinären Ansätzen
ausgewogenermaßen Rechnung zu tragen, ist das Ziel bei der Bewältigung des
eingangs näher vorgestellten Textkorpus. Die dramaturgischen Arbeiten Schillers
werden demgemäß eingebettet in eine gründliche Interpretation zum einen der

190Vgl. Jauß, Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften, S. 58; damit soll keinesfalls bestritten
werden, daß Interdiszipliarität über die Geisteswissenschaften hinaus bis hin zu Natur- und
Ingenieurwissenschaften Sinn machen kann, nachgewiesenermaßen Sinn macht - man denke nur an die
Technikgeschichte oder ein Thema wie Georg Forsters „Reise um die Welt“, das zu einem über die
geisteswissenschaftliche Grenzen hinausweisenden interdisziplinären Zugang geradezu einlädt; zudem
interessant und nicht komisch gemeint klingt Ecos Experiment, die „Anwendung der Semiotik auf die
Immunologie“ auszuloten, über dessen Ergebnis an dieser Stelle jedoch nicht befunden werden soll, vgl.
Eco, Umberto: Die Grenzen der Interpretation. Aus dem Italienischen von Günter Memmert. - München
1995 (dtv 4644), hier S. 283ff..

191Vgl. Horkheimer, Max: Begriff der Bildung (1952). In: Ders.: Gesammelte Schriften. Band 8.
Vorträge und Aufzeichnungen 1949-1973. 4. Soziologisches. 5. Universität und Studium. Hg. von
Gunzelin Schmid Noerr. - Frankfurt am Main 1985, S. 409-419, hier S. 410.

192Vgl. Jauß, Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften, hier bes. S. 60, S. 66ff..



53

Hypotexte, also der Originale sowie der für Schiller jeweils hinzukommenden, relevanten
Texte, worunter insbesondere ihm vorausliegende Übersetzungen der von ihm
bearbeiteten englischen und italienischen Originale zu subsumieren sind, sowie zum
anderen der Rezeption der Aufführung nach Schillers Bearbeitung. Auf die
Aufführungsrezeption wird zurückgegriffen in Ermangelung der unmittelbaren
Möglichkeit der eigenen Anschauung zeitgenössischer Produktionen gemäß Schillers
Bearbeitung. Das Hauptaugenmerk gilt dabei der Frage, ob überhaupt Schillers
schriftlich fixierte Vorstellung - soweit dies überprüfbar ist - umgesetzt wurde respektive
wie seine Sicht der von ihm bearbeiteten Stücke vom Weimarer Publikum, auf dessen
wichtige Rolle im zweiten Kapitel noch gesondert zu kommen sein wird, aufgenommen
wurde. Im Zentrum des Interesses bei der gerade beschriebenen Trias steht jedoch die
Schillersche Bearbeitung. Hierbei wird zu verfolgen sein, inwieweit seine Änderungen,
Abweichungen vom Original als bühnengegebene Notwendigkeiten oder als dazu nicht
zu zählende eigenmächtige Eingriffe einzuschätzen sind. Letzteres führt wiederum
zurück zu den einzelnen Phänomenen der Intertextualität und den daraus
hervorgehenden Theorien, die der ausführliche Gegenstand dieses Kapitels waren und
mittels derer der Grad an Originalität und/oder Abhängigkeit näher bestimmt werden
soll. Die Interpretation der jeweiligen Texte wird zu erweisen haben, ob respektive
inwieweit die vorgestellten Intertextualitätsdeskriptionen ausreichen, um alle
vorgefundenen Intertextualitätsphänomene adäquat und distinkt fassen zu können. Bei
den Fragen nach den Verfahrensweisen der einzelnen Spielvorlagen geht es weiterhin
darum, möglichen Bearbeitungsstrategien beziehungsweise Änderungen derselben auf
die Spur zu kommen.



54



55

[...] Dann nur, wenn wir bei uns selbst erst entschieden haben, was wir sind, und

was wir nicht sind, nur dann sind wir der Gefahr entgangen, von fremdem

Urteil zu leiden – und durch Bewunderung aufgeblasen oder durch Geringschätzung

feig zu werden.193

2. Schillers Positionierungen zu ästhetischer Bildung und Dramentheorie
Bekanntlich hat Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) das Drama „[...] als die
höchste Stufe der Poesie und der Kunst überhaupt [...]“ definiert, da nur dieses „[...] die
Objektivität des Epos mit dem subjektiven Prinzip der Lyrik [...]“ zu verbinden vermöge.
Dies geschehe, indem aufgrund „[...] kollidierende[r] Umstände[...], Leidenschaften und
Charaktere[...]“ Handlungen hervorgerufen würden, welche wiederum darin mündeten,
„[...] eine Schlichtung des Kampfes und Zwiespalts [...]“ unumgänglich werden zu
lassen.194 Bei der Entwicklung seines „Systems der einzelnen Künste“195 hat Hegel
Schiller nicht allein gegenüber Positionen romantischer Dichter apologetisch in Schutz
genommen196, sondern darüber hinaus auch erkennbar an dessen dramentheoretische
Überlegungen angeknüpft.197

Schiller betrieb in der Tat innerhalb seines umfangreichen und vielfältigen Schaffens
nicht nur, jedoch auch ausführliche Selbstvergewisserungen198 über poetologische
Fragestellungen, so zum einen beispielsweise über die Funktion und Rolle der
(schönen) Kunst oder das Wesen der Schönheit, zum anderen über die Form und das
Wesen der Tragödie und der Komödie. Den Entwicklungen dieser beiden Schiller lange
Zeiträume über beschäftigenden Themen soll im folgenden nachgespürt werden – nicht
um zu diesem Themengebiet Endgültiges oder fundamental Neues beizutragen, als
vielmehr um die Bedeutung dieser Schriften in Hinblick auf sein späteres dramatisches,
und besonders dramaturgisches Werk zu eruieren.

193 Fricke/Göpfert, Bd. V, S. 818-831, hier S. 818 („Was kann eine gute stehende Schaubühne eigentlich
wirken?“, 1784).
194 Hegel, Georg Friedrich Wilhelm: Werke 15. Vorlesungen über die Ästhetik III. – Frankfurt am Main
1970, S. 474-574, hier S. 474f.; siehe auch Berghahn, „Das Pathetischerhabene“, hier S. 485f..
195 Hegel, hier S. 10.
196 Siehe ebenda beispielsweise S. 496f..
197 So beispielsweise bei der Differenzierung der verschiedenen „Arten“ des Dramas, siehe Hegel, S.
520f., die sich mit Schillers Unterscheidung exakt deckt; vgl. Berghahn, „Das Pathetischerhabene“, hier S.
485f., der jedoch weniger von den längst bei Schiller angelegten Unterscheidungskriterien der einzelnen
poetischen Gattungen handelt, als vielmehr den – aus Hegels Perspektive - Vorbildcharakter des
Schillerschen (und Lessingschen Dramas) betont.
198 So auch in seinen Rezensionen der späten 1780er und frühen 1790er Jahre, vgl. hierzu für eine erste
Orientierung: Koopmann, Helmut: Dichter, Kritiker, Publikum. Schillers und Goethes Rezensionen als
Indikatoren einer sich wandelnden Literaturkritik. In: Unser Commercium. – Stuttgart 1984, S. 79-106;
Humboldt, Ueber Schiller und den Gang seiner Geistesentwicklung, hier S. 503f.; ferner Andrea Bartl,
Schiller und die lyrische Tradition. In: Schiller-Handbuch, S. 117-119, hier S. 117.



56

Mit dem Themenfeld der Rolle der Kunst eng verknüpft ist zunächst die Frage, ob
Schiller ein politischer Autor sei oder dessen genaues Gegenteil, was wiederum
innerhalb der Schillerforschung ein so häufig wie kontrovers diskutiertes Sujet ist.
Während Elizabeth Mary Wilkinson und Leonard Ashley Willoughby, rekurrierend auf die
„Ästhetischen Briefe“, vehement gegen das Bild Schillers als eines „[...] in späteren
Jahren im Zurückgezogenen lebende[n] Philosoph[en], der sich resignierend damit
zufriedengab, die Verwirklichung dieser [(ungefähr) gemeint: seiner, Anm. der Verf.]
Ideale in einer sublimierten Form zu suchen [...]“ antreten199, wobei mit der „sublimierten
Form“ in den letzten Jahren insbesondere das Drama respektive seine Arbeit am
Theater gemeint sein dürfte (unterstützt werden sie hierin u.a. von Gordon A. Craig200),
vertritt etwa Peter André Bloch die Ansicht, Schiller habe innerhalb seiner „komplexe[n]
Haltung gegenüber Frankreich“, womit insbesondere seine Beobachtung der
Entwicklung der französischen Revolution gemeint ist, „als Moralist und nicht als
Politiker“ gedacht.201 Eine mittlere Position bezieht Luserke, der angesichts Schillers

199 So Wilkinson/Willoughby, Schillers Ästhetische Erziehung des Menschen. Eine Einführung. –
München 1977, hier S. 19; als durchaus ambivalent jedoch in diesem Konnex erweist sich z. B. der fünfte
Brief mit folgenden, durchaus heterogenen Passagen, vgl. Fricke/Göpfert, Bd. V, S. 579-81: „Wahr ist es,
das Ansehen der Meinung ist gefallen, die Willkür ist entlarvt, und, obgleich noch mit Macht bewaffnet,
erschleicht sie doch keine Würde mehr; der Mensch ist aus seiner langen Indolenz und Selbsttäuschung
aufgewacht, und mit nachdrücklicher Stimmenmehrheit fodert er die Wiederherstellung in seine
unverlierbaren Rechte. [...]“ kontrastiert mit: „Es mag also sein, daß die objektive Menschheit Ursache
gehabt hätte, sich über den Staat zu beklagen; die subjektive muß seine Anstalten ehren. [...]“; auffallend
scheint immerhin, daß Schiller in diesem Nexus ein in der Tat sich wandelndes Bild der Höfe und mithin
der Hofkunst entwirft, siehe hierzu Borchmeyer, Dieter: „Der ganze Mensch ist wie ein versiegelter Brief.“
– Schillers Kritik und Apologie der „Hofkunst.“ In: Schiller und die höfische Welt. – Tübingen 1990, S. 460-
475, etwa S. 466.
200 Craig, Gordon A[lexander]: Friedrich Schiller und die Polizei. In: G. A. C.: Die Politik der
Unpolitischen. Deutsche Schriftsteller und die Macht 1770-1871. Aus dem Englischen von Karl Heinz
Siber. – München 1993, S. 59-68, hier vor allem S. 59-62: „[...] Die ersten Jahre nach dem Sturm auf die
Bastille brachte er als Geschichts- und Philosophieprofessor an der Jenaer Universität zu; [...] in den
Jahren [...] in der die französische Hegemonialmacht systematisch die politischen Freiheiten in seinem
Land beseitigte – widmete er sich mit allen seinen Kräften der literarischen Produktion. Diese scheinbare
Passivität in Zeiten dramatischer Umbrüche läßt es verständlich werden, daß Schiller von seinen eigenen
Zeitgenossen der Vorwurf des Rückzugs aus der Realität in die Geborgenheit einer fernen Vergangenheit
gemacht wurde, und es erklärt auch, weshalb er so gerne als Idealist und Romantiker [!] bezeichnet wird,
mit all den damit verbundenen Assoziationen einer ungebündelten Intellektualität. [...] In der Tat könnte
nichts unzutreffender sein als diese Unterstellungen. Schiller war ein durch und durch politischer Mensch.
Auch wenn er die emotionalen Erfolgserlebnisse des Aktivismus anderen überließ, war er nicht weniger
engagiert als sie. Kein Angehöriger seiner Generation dachte gründlicher über die politischen
Entwicklungen seiner Zeit nach und brachte so beängstigend zielgenaue Vorahnungen in bezug auf ihre
Folgen zu Papier. [...] Analog können wir feststellen, daß vieles von dem, was heute über die Erosion der
Freiheitsrechte und die Verdinglichung des einzelnen unter den Bedingungen eines übermächtigen
Staates [die müßte heute, 2002, sicherlich modifiziert werden, u. a. durch Ergänzungen, Anm. der Verf.]
geschrieben, sowie ein großer Teil dessen, was über das Problem der Entfremdung gesagt wird, in
Schillers Ästhetischer Erziehung bereits vorweggenommen ist [...].“; analog Hans-Jochen Marquardt,
Ästhetik der Emanzipation, hier S. 58.
201 Bloch, Schiller und die französische klassische Tragödie, S. 27f. respektive S. 32; dagegen rezipiert
beispielsweise Friedrich Dürrenmatt Schiller ganz selbstverständlich als politischen Autor, so in seiner
Rede „Das Theater als moralische Anstalt heute.“ In: JbDSG 31 (1987), S. 156-162, hier insbesondere S.



57

dramatischer Produktion ab der Wallenstein-Trilogie zu dem Schluß gelangt, diese
Literatur entwickele sich „zum Gegenwort von Resignation und Verzagtheit, von
Gleichgültigkeit und Ungerechtigkeit [...]“, ja Schiller beteilige sich „ungleich ästhetischer
und ästhetisierter als in den Jugenddramen [...]“ an der „literarische[n] und politische[n]
Diskussion, fern des Zeitgeistes, unmittelbar aber am Puls der Zeit.“202 Bei dem Versuch
das „Komplexe“ ein wenig zu erhellen, d. h. Schillers Standpunkt(e) unter Umständen
transparenter zu machen, hilft die Lektüre von Schillers sorgfältig gepflegter
Korrespondenz. Daß der Kunst nach Schillers Verständnis auch eine politische
Dimension zukomme, scheint allein schon deshalb zutreffend, weil er ein politisch
Denkender war. Zwei Beispiele mögen dies illustrieren: An seinen wohl engsten Freund
Körner richtet er beispielsweise das folgende Ansinnen:

[...] Weißt Du mir niemand, der gut ins Französische übersetzte, wenn ich etwa in den Fall käme, ihn zu

brauchen? Kaum kann ich der Versuchung widerstehen, mich in die Streitsache wegen des Königs

einzumischen, und ein Memoire darüber zu schreiben. [...] Es gibt Zeiten, wo man öffentlich sprechen

muß, weil Empfänglichkeit dafür da ist, und eine solche Zeit scheint mir die jetzige zu sein. [...] 203

Über die Hintergründe des nach wie vor ungeklärten Rastatter Gesandtenmordes204

äußert er sich gegenüber Goethe:

[...] Dohm [gemeint: der preußische Gesandte auf dem Rastatter Kongreß Christian Wilhelm von Dohm

(1751-1820), Anm. der Verf.] hat uns hier seine authentische Nachricht von der Rastatter Geschichte

zurückgelasssen, die mir zu verschiedenen Bemerkungen Gelegenheit gegeben. Unter andern werden

Sie den ganz sonderbaren Widerspruch bemerkt haben [...] wo zwei ganz entgegengesetzte Berichte auf

158: Auch Oellers, zuletzt „Um 1800. Schillers Dichtung als Politik“ [!], geht ganz selbstverständlich davon
aus, daß bei Schiller ein politischer Impetus mit am Werk ist, lautet doch der Schlußsatz des Aufsatzes,
hier S. 36: „[...] die Hoffnung, durch Poesie die Welt verändern zu können [die Schiller eignete, Anm. der
Verf.], ist durch die Erfahrungen des 20. Jahrhunderts fast ganz verschwunden.“ Ob Oellers mit dieser
Diagnose gänzlich recht behält, bleibt in Anbetracht des unmittelbar zuvor zitierten Dürrenmatt, aber
genauso mit Rücksicht auf Autoren wie Brecht, Böll oder Grass, um nur wenige Beispiele anzuführen,
jedoch durchaus zweifelhaft.
202 So Luserke, Friedrich Schiller Dramen IV, S. 526 respektive S. 534.
203 So Schiller in einem Brief an Christian Gottfried Körner vom 21. Dezember 1792, zitiert nach
Briefwechsel zwischen Schiller und Körner, hg. von Klaus L. Berghahn, hier S. 150f..
204 Im Rahmen des „Rastatter Kongresses“, der zwischen dem 9. Dezember 1797 und dem 23. April
1799 nach dem die französischen Revolutionskriege beendenden Frieden von Campoformio in der
oberrheinischen Barockstadt tagte, ging es um die Aufteilung des linken Rheinufers, welches durch diese
Verhandlungen vom Heiligen Römischen Reich deutscher Nation an Frankreich abgetreten wurde. Es war
vorgesehen, die Gebietsverluste der deutschen Fürsten mittels der Säkularisation geistlicher
Fürstentümer zu rekompensieren. Fünf Tage nach der Beendigung des Kongresses kam es zur
Ermordung von zwei französischen Gesandten durch österreichische Szekler-Husaren. Die Hintergründe
liegen (immer noch) im Verborgenen.



58

die Aussage des nämlichen Kammerdieners gegründet werden. Bei einer so feierlich angekündigten

Genauigkeit ist solch ein Versehen sonderbar genug [...].205

Schiller war folglich auch in seiner Weimarer Zeit ein stets politischer Kopf. Gleichwohl
bleibt festzuhalten, daß er seine Körner gegenüber erklärte Absicht nicht weiter verfolgt
und Goethe eine mögliche politische Diskussion über aktuelle politische Vorgänge nach
Schillers Brief zumindest nicht innerhalb des Schriftverkehrs aufgenommen hat.206 Mit
Hans Robert Jauß ließe sich vielleicht, auf Schiller gewendet, replizieren, eine bloße
„Reduktion des Kunstwerks auf eine nur abbildende Funktion“ verkürze die Sicht auf die
Möglichkeiten der Kunst, welcher mindestens eben so sehr „die lange unterdrückte
Einsicht in den wirklichkeitsbildenden Charakter der Kunst“ eigne.207 In jedem Fall war

205 So Schiller in seinem Brief an Goethe vom 7. Juni 1799, zitiert nach Briefwechsel zwischen Schiller
und Goethe, hg. von Emil Staiger, hier S. 759; die Herausgeber des Bandes 42 der NA attestieren den
beiden Stellungnahmen Fichtes und Caroline Schlegels, wonach Schiller und Goethe diese Tat
goutierten, lediglich Gerüchtstatus zu, vgl. NA, Bd. 42, hier S. 270 respektive S. 611. Ob dies zutrifft, läßt
sich anhand der vorliegenden Quellen leider nicht dezidierter entscheiden.
206 Man kann als einen plausiblen Grund hierfür, Jutta Linder folgend, Goethes „Apolizität“ nennen, die
somit auf Schiller abgefärbt haben könnte, so Linder, Ästhetische Erziehung, hier S. 56 – es ließen sich
jedoch auch andere Motive erwägen.
207 Vgl. Jauß, Hans Robert: Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwissenschaft. In: H. R. J.:
Literaturgeschichte als Provokation. – Frankfurt am Main 1970, S. 144-207, hier S. 157; exemplarisch und
lediglich stellvertretend läßt sich die Diskussion über die politische Dimension bei Schiller auch
rekonstruieren anhand dreier Beiträge im von Wolfgang Wittkowski hg. Band „Revolution und Autonomie.
Deutsche Autonomieästhetik im Zeitalter der Französischen Revolution. Ein Symposium.“ (Tübingen
1990): Walter H. Sokel analysiert „Die politische Funktion botschaftsloser Kunst“ (S.264-276, hier S. 266
respektive S. 272, indem er anhand der „Briefe über die Ästhetische Erziehung“ die Intention ihres Autors
darin erkennt, daß „[...] bei Schiller die Umleitung des Triebs von dem Ziel selbstsüchtiger Befriedigung
zur lustvollen Identifizierung mit dem Gebot der Vernunftmoral die im weitesten Sinne politische Aufgabe
der Kunst“ bedeute. Sokel zieht daraus den Schluß: „Die politische Funktion von Kunst liegt [...] nicht
darin, den Rezipienten zu irgendwelchen Absichten zu bekehren, sondern ihn unterschwellig zu bilden.
Kunst soll nicht die Ideen, sondern das Verhalten der Menschen verändern. [...] In ihrer botschaftslosen
Autonomie liegt für Schiller ihre wahre politische Relevanz.“; Dieter Borchmeyer macht in „Ästhetische
und politische Autonomie: Schillers >Ästhetische Briefe< im Gegenlicht der Französischen Revolution“ (S.
277-296, hier S. 277, S. 280) zwischen beiden Autonomiebestrebungen oder, vorsichtiger formuliert, -
ansprüchen „eine Wechselwirkung“ aus. Er umreißt Schillers These so: „[...] Um das ‚politische Problem‘
zu lösen, muß man [...] ‚durch das ästhetische den Weg nehmen‘. Ästhetische Erziehung als politische
Propädeutik!“ Im Unterschied dazu weist Klaus L. Berghahn in seinem Beitrag „Mit dem Rücken zum
Publikum. Autonomie der Kunst und literarische Öffentlichkeit in der Weimarer Klassik“ (S. 207-233, hier
S. 210, S. 217, S. 213, S. 214, S. 218, S. 225) „[...] auf das dezidiert apolitische Programm der >Horen<“
hin, das „[d]urch die Beschäftigung mit zeitlosen Werten [...] von politisch akuten Sorgen“ bewußt absehe,
zeichnet „[d]ie bewußte Abwendung von der politischen Wirklichkeit und von den volkstümlich-
plebejischen Tendenzen in der Literatur“ nach, die „nach 1794 durch die enge Zusammenarbeit von
Schiller und Goethe noch auseprägter“ zutage trat, „so daß man fast von einem Widerruf des pragmatisch
aufklärerischen Literaturprogramms sprechen kann.“ Berghahn führt hierfür hauptsächlich und ausführlich
Schillers Brief an Herder vom 4. November 1795 an, in welchem Schiller, so interpretiert Berghahn, „[...]
den Zusammenhang von Leben und Kunst“ negiere, da „gerade die ‚Übermacht der Prosa‘ des
bürgerlichen, politischen, religiösen und wissenschaftlichen Lebens [...] die Poesie gefährde und den
poetischen Geist zugrunde richte.“ Gleichzeitig räumt er freilich ein, „[d]urch die ästhetische Autonomie“
bekomme „die Kunst kritisches Potential und utopische Tendenz“, innerhalb derer, Borchmeyer zitierend,
„die Bühnenwelt“ im besonderen „zu einem Kontrastbild“, „zur terra utopica“ werde.



59

Schiller in seinem Werk nicht tagespolitisch, jedoch deswegen nicht apolitisch. Es läßt
sich daran vielmehr die These anschließen, daß es sich bei Schillers Dichtung, im
speziellen bei der dramatischen Produktion, um Dichtung mit sozial(politischem)
Sprengstoff, welche weit eher auf Evolution als auf Revolution setzt, handele. Ästhetisch
erziehen hieße entsprechend für Schiller, um es an dieser Stelle mit einer kurzen
Formel bewenden zu lassen, langfristig politisch zu wirken. 208

In der Tat wandelt sich Schillers Blick auf die Funktion der Kunst. In „Was kann eine
gute stehende Schaubühne eigentlich wirken?“ (1784) klingt Schillers Antwort so
konkret wie optimistisch, geht er hier doch davon aus, er könne beweisen, „daß die
Schaubühne Menschen- und Volksbildung“ leiste209, obwohl er diese Aussage gegen
Ende des Aufsatzes ein wenig relativiert.210 Allerdings, dies scheint zuweilen übersehen
zu werden, schlägt er bereits in der frühen Abhandlung die Brücke zu seiner in den
„Ästhetischen Briefen“ ausgeführten Funktionszuschreibung, die der Kunst bei ihm zuteil
wird, denn schon zu dem frühen Zeitpunkt, eben 1784, scheint ihm das Theater
insbesondere, die Rede ist nicht von der Kunst im allgemeinen, der einzige Ort, Schiller
schreibt hier exakt von der „Stiftung“, „wo sich Vergnügen mit Unterricht, Ruhe mit
Anstrengung, Kurzweil mit Bildung gattet.“211 Dies ist nun noch keineswegs originell, da
es sehr stark an die Horaz-Formel des „prodesse et delectare“ erinnert. Interessant und
innovativ scheint indes die unmittelbar daran anschließende Passage, in der Schiller,
aufbauend auf der bekannten Zuschreibung der Nützlichkeit und des Vergnügens eines
Theaterbesuches, zu seinem Schluß gelangt, hier sei der Ort, „wo keine Kraft der Seele
zum Nachteil der andern gespannt“ werde, mehr noch: „in dieser künstlichen Welt
träumen wir die wirkliche hinweg“, so daß „wir uns selbst wiedergegeben“ würden.212

Schiller insinuiert respektive attestiert dem Theater, therapeutische Wirkung zu besitzen,
da es in der Lage sei, die Selbstentfremdung, in der der Mensch, der Zuschauer213 sich

208 Anläßlich der „Ästhetischen Briefe“ analysiert Marquardt scharfsinnig, vgl. Ästhetik der Emanzipation,
hier S. 47: „Er [gemeint: Schiller, Anm. der Verf.] verstand demnach unter Politik lediglich die an
partikulare Interessen gebundene Sicht auf Tagesereignisse, während seine Konzeption der ästhetischen
Erziehung gerade als Aufhebung von jeglichen partikularen Zwecksetzungen [...] politisch wirken sollte.
Schiller beschrieb in den ‚Ästhetischen Briefen‘ die durch ästhetische Erziehung zu bewirkende
menschliche Emanzipation als Voraussetzungen der politischen.“
209 Fricke/Göpfert, Bd. V, hier S. 818-831, S. 819.
210 Vgl. ebenda, S. 830, wo es heißt: „Was bis hierher zu beweisen unternommen worden, daß sie
[gemeint: die Bühne, Anm. der Verf.] auf Sitten und Aufklärung wesentlich wirke, war zweifelhaft – daß sie
unter allen Erfindungen des Luxus und allen Anstalten zur gesellschaftlichen Ergötzlichkeit den Vorzug
verdiene, haben selbst ihre Feinde gestanden.“ [Kursive Hervorhebung der Verf.] Zudem weist Berghahn,
Das Pathetischerhabene, hier S. 494, berechtigterweise darauf hin, man könne schon in dieser Phase
keinesfalls auf eine „Besserungsdramatik“ bei Schillers Jugenddramen schließen, bei welcher „nur“ die im
Stück transportierte Botschaft umgesetzt, gleichsam gelernt werden müsse, damit anschließend die
tatsächlichen Probleme umgehend gelöst werden.
211 Ebenda, S. 831.
212 Ebenda, kursive Hervorhebungen der Verf..
213 Auffallenderweise schreibt Schiller entweder ganz allgemein „der Mensch“, S. 830, „der Pöbel“, S.
831 – oder er nennt als Beispiele der von Selbstentfremdung zumindest gefährdeten Personen, die im



60

befindet, aufzuheben. Die Kompetenzzuschreibung wiegt um so schwerer, da keiner
anderen Institution oder Tätigkeit sonst diese Fähigkeit supponiert wird. So gesehen
erhält das Theater bei Schiller einen unübertroffenen Status von nicht zu
überschätzendem Wert. Diese Sicht relativiert sich später, wobei die Wertschätzung der
„Bühne“ auch ohne die zitierten, beinahe euphorischen Elogen bestehen bleibt.
Immanuel Kants „Kritik der Urteilskraft“ (zuerst: 1790) kommt innerhalb dessen Schriften
wohl, von der Warte Schillers aus, deshalb eine Schlüsselrolle zu, da hier „eigene
Interessen“214 behandelt werden. Ausgehend von der „Kritik der Urteilskraft“ stellt er
weiterführende Überlegungen über den Terminus des „Schönen“ an. Wird ein Ding, bei
Kant „ein Gegenstand“, als „schön“ beurteilt, dann liegt ein „Wohlgefallen ohne alles
Interesse“ vor.215 Davon deutlich abgetrennt ist, „[...] ob uns, oder irgend jemand, an der
Existenz der Sache irgend etwas gelegen sei, oder auch nur gelegen sein könne [...]“216,
d. h. ob ein Gegenstand einen Nutzen besitzt oder einen Zweck erfüllt. Beim
Rezipienten läuft beim Betrachten eines „schönen“ Gegenstandes ein Prozeß ab, der
seinen Stimulus aus „der Begriffsfähigkeit der Vorstellungen, die die Einbildungskraft in
der Erfahrung des Schönen gibt, und der Unmöglichkeit, diese Vorstellungen auf einen
bestimmten Begriff“ einzugrenzen, bezieht.217 Allerdings deklariert Kant, der hierbei mit
beteiligte „Geschmack“ sei wiederum subjektiv.218 Eben das wollte Schiller widerlegen.
In unmittelbarer Reaktion auf die Lektüre der „Kritik der Urteilskraft“ entstehen die
„Kallias-Briefe“ im schriftlich geführten Dialog mit Körner. Fragment blieben sie wohl
nicht zuletzt deshalb, weil Schiller mit seiner Kritik an der rigiden Position Kants nicht so
weit kam, wie erhofft, gelingt es ihm doch keineswegs, wie davor angekündigt, „[de]en
objektiven Begriff des Schönen, der sich eo ipso auch zu einem objektiven Grundsatz
des Geschmacks qualifiziert, und an welchem Kant verzweifelt“ distinkt zu
bestimmen.219 Schließlich liefert die Aussage: „Die Schönheit der poetischen Darstellung

Theater therapiert werden sollen/können, den „Mann von Geschäften“ respektive den „Gelehrten“, der
davon bedroht werde „zum dumpfen Pedanten herabzusinken“, S. 831. Wie es scheint, sind Frauen mit
diesem Problem nicht konfrontiert, weil sie gemäß der hier unternommenen Einteilung das Stadium der
Natur gar nicht erst hinter sich gelassen haben. Inzwischen scheinen sie mir den gleichen Fährnissen
ausgesetzt zu sein, immerhin ein eindeutiger Fortschritt.
214 So Sandkaulen, Die „schöne Seele“ und der „gute Ton“, hier S. 77.
215 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft und Schriften zur Naturphilosophie. – Darmstadt 51983, S. 233-
465, hier S. 288[ § 6].
216 Ebenda, S. 280 [§2].
217 So neuerdings nochmals zusammenfassend und überblickend Greiner, Bernhard: Genie-Ästhetik und
Neue Mythologie. Versuche um 1800, das Neue als Neues zu denken. In: Das Neue. Eine Denkfigur der
Moderne. – Heidelberg 2002, S. 39-53, hier S. 40f..
218 Vgl. Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, hier S. 403 [§ 44]: „Es gibt weder eine Wissenschaft des
Schönen, sondern nur Kritik, noch schöne Wissenschaft, sondern nur schöne Kunst. Denn was die
erstere betrifft, so würde in ihr wissenschaftlich, d. i. durch Beweisgründe ausgemacht werden sollen, ob
etwas für schön zu halten sei oder nicht; das Urteil über Schönheit würde also, wenn es zur Wissenschaft
gehörte, kein Geschmacksurteil sein [...].“
219 So Schiller noch optimistisch in seinem Brief an Körner vom 21. Dezember 1792, vgl. Briefwechsel
zwischen Schiller und Körner, hg. von Berghahn, hier S. 150; wie sehr Schiller schon in dieser Schrift



61

ist ‚freie Selbsthandlung in den Fesseln der Sprache‘.“220, in der seine „Kallias“-
Ausführungen gipfeln respektive steckenbleiben, gerade kein Kriterium für ein Urteil, das
auch nur in irgendeiner Weise dazu geeignet sein könnte, als exakt oder allgemein, für
jedermann gültig zu gelten. Ob die Aufgabe zufriedenstellend umgesetzt wurde,
innerhalb der „Fesseln der Sprache“ ein gelungenes Werk221 zu kreieren (als Dichter)
oder den vorgegebenen Text dergestalt auf der Bühne zu präsentieren, daß die
Darstellung vor der Kritik, dem Publikum, dem Verfasser etc. bestehen kann (als
Schauspieler), ist eine Frage, die von verschiedener Warte mit verschiedenen
Vorstellungen und Zugangsvoraussetzungen unterschiedlich, mithin nicht einheitlich und
damit nicht allgemein gültig und objektiv beurteilt werden kann.222 So gesehen behält
Kant gegenüber Schiller recht.
In „Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen“, an
welche eine Annäherung mittels eines close reading erfolgen soll, unterzieht Schiller im
zweiten Brief seine Epoche einer Bestandsaufnahme, einer Momentaufnahme und
kommt dabei zu dem heutige Leser eventuell überraschenden Schluß, daß das vielen
als literarische Hochzeit geltende ausgehende 18. Jahrhundert sein Interesse weit mehr
auf den „Nutzen“ und entschieden zu wenig auf die „Kunst“ richte.223 Er verhandelt in der
späteren Schrift die Rolle der Kunst von einem weitaus theoretischeren Standpunkt aus,
hat nicht eine spezielle Ausformung der Kunst, wie zuvor das Theater, vor Augen.
Mittels der „Ästhetischen Briefe“ versucht Schiller, den eben konstatierten Umstand zu
verändern:

Ich hoffe, Sie zu überzeugen, daß diese Materie [gemeint: die Kunst, Anm. der Verf.] weit weniger dem

Bedürfnis als dem Geschmack des Zeitalters fremd ist, ja daß man, um jenes politische Problem in der

Erfahrung zu lösen, durch das ästhetische den Weg nehmen muß, weil es die Schönheit ist, durch welche

man zur Freiheit wandert. 224

gegen Kants Sichtweise opponiert, führt eindrucksvoll Reed vor, vgl. Palastrevolution: Kant, Schiller und
die Geburt einer Ästhetik aus dem Geist der Politik, S. 139-155, hier vor allem S. 148-152.
220 Ebenda, S. 199.
221 Ein „gelungenes Werk“ folgt im allgemeinen Regeln, die als solche anerkannt werden, zu fragen
bleibt immerhin: Welchen Regeln? Grammatikalischen? Poetologischen? Schauspielregeln? Welcher
Poetik? Etc.
222 Auf ein sich daran unmittelbar anschließendes Problemfeld wird im folgenden Kapitel noch einmal
zurückzukommen sein.
223 Fricke/Göpfert, Bd. V, hier S. 572: „Der Nutzen ist das große Idol der Zeit, dem alle Kräfte fronen und
alle Talente huldigen sollen. Auf dieser groben Waage hat das geistige Verdienst der Kunst kein Gewicht,
und, aller Aufmunterung beraubt, verschwindet sie von dem lärmenden Markt des Jahrhunderts.“, so
düster zeichnet Schiller das Bild. Da der Nutzen der Kunst nicht auf den allerersten Blick evident scheint,
bleibt ihr Einfluß gering – über ihre Güte scheint damit nicht das Geringste ausgesagt, diese
Differenzierung gilt es immerhin an dieser Stelle festzuhalten, dennoch schwingt Schiller sich im zweiten
Brief zu seiner berühmten These auf, man gelange über die Schönheit, das Gebiet der Kunst, zur Freiheit,
einem hochpolitisch besetzten Gut, vgl. hier S. 573.
224 Ebenda, S. 573.



62

Die Kunst soll den Menschen rüsten, ihn mit sich selbst ebenso aussöhnen wie mit dem
Sozialgefüge, mit dem Staat, in dem er lebt. Versöhnung mit sich selbst und
Wiederherstellung der Ganzheitlichkeit sind Ziele des ehrgeizigen Programms.225 Der
fünfte Brief distanziert sich jedoch mit unmißverständlicher Deutlichkeit von
gewaltsamen Mitteln, zu welchen diejenigen zu greifen geneigt sein könnten, die sich
bisher als die Verlierer der gültigen Verhältnisse sehen, der Rekurs auf die französische
Revolution, die die hier mitschwingenden Befürchtungen illustriert, schimmert zwischen
den Zeilen hindurch:

[...] der Mensch ist aus seiner langen Indolenz [!] und Selbsttäuschung erwacht, und mit nachdrücklicher

Stimmenmehrheit fodert er die Wiederherstellung in seine unverlierbaren Rechte. Aber er fodert sie nicht

bloß, jenseits und diesseits steht er auf, sich gewaltsam zu nehmen, was ihm nach seiner Meinung mit

Unrecht verweigert wird. Das Gebäude des Naturstaates wankt, seine mürben Fundamente weichen, und

eine physische Möglichkeit scheint gegeben, das Gesetz auf den Thron zu stellen, den Menschen endlich

als Selbstzweck zu ehren und wahre Freiheit zur Grundlage der politischen Verbindung zu machen.

Vergebliche Hoffnung! Die moralische Möglichkeit fehlt, und der freigebige Augenblick findet ein

umempfängliches Geschlecht.226

Was Schiller wahrnimmt, scheint die Gefahr, eine sich bietende Chance, die
Veränderung, da Verbesserung der Situation des Subjektes wie der Gesellschaft durch
den Einsatz der falschen Mittel – der Gewalt, der Revolution – zu verwirken, ja zu
verraten. Gleichermaßen pessimistisch, illusionslos klingt die Diagnose, „bloß das
Gleichgewicht des Schlimmen“227 gebiete der ungezügelten Verselbständigung dieser
negativ gezeichneten Kräfte Einhalt. Ein basales Problem besteht für ihn in der
Vermengung der Zuständigkeitsbereiche von „sinnlichem Trieb“ und „Formtrieb.“228

Daher plädiert Schiller für eine strikte Trennung, für ein strenges Auseinanderhalten
beider229 oder auch eine „Wechselwirkung“, bei welcher „beide Triebe“ seitens „der

225 Vgl. hierzu speziell den vierten Brief, Fricke/Göpfert, Bd. V, hier S. 576-579; aber nicht nur das, vgl.
Marquardt, Ästhetik der Emanzipation, hier S. 50, sondern hinzu kommt, daß es problematischerweise
gleichzeitig auch „Voraussetzung“ ist.
226 Fünfter Brief, Fricke/Göpfert, Bd. V., hier S. 579f.; nur kursive Hervorhebung von der Verf..
227 Ebenda, S. 581.
228 Ebenda, S. 606-611, hier S. 607 [dreizehnter Brief].
229 Ebenda, S. 607: „Wahr ist es, ihre Tendenzen widersprechen sich, aber, was wohl zu bemerken ist,
nicht in denselben Objekten, und was nicht aufeinandertrifft, kann nicht gegeneinanderstoßen.“ In
Schillers kurz darauf eingefügter Fußnote heißt es ergänzend, S. 607: „So notwendig es also ist, daß das
Gefühl im Gebiet der Vernunft nichts entscheide, ebenso notwendig ist es, daß die Vernunft im Gebiet des
Gefühls sich nichts zu bestimmen anmaße. Schon indem man jedem von beiden ein Gebiet zuspricht,
schließt man das andere davon aus und setzt jedem eine Grenze, die nicht anders als zum Nachteile
beider überschritten werden kann.“ - Ob allerdings Schillers Behauptung, der sinnliche Trieb sei derjenige,
welcher „Veränderung“ verlange, wohingegen der Formtrieb für „Einheit und Beharrlichkeit“ stehe, bleibt



63

Vernunft“, der die diffizile, intrikate „Aufgabe“ zufällt, vermittelt werden sollen.230

Angestrebt wird das, was knapp zusammengefaßt, als Versöhnung von Stoff- und
Formtrieb im Spieltrieb beschrieben werden könnte.231 Die im fünfzehnten Brief
entfaltete, dem Spieltrieb nachfolgende Spielmetapher ist eng verknüpft mit der bei
Schiller nicht aus dem Blick geratenen Kunst beziehungsweise mit deren Funktion:

Man wird niemals irren, wenn man das Schönheitsideal eines Menschen auf dem nämlichen Wege sucht,

auf dem er seinen Spieltrieb befriedigt. [...] Denn, um es endlich auf einmal herauszusagen, der Mensch

spielt nur, wo er in voller Bedeutung des Worts Mensch ist, und er ist nur da ganz Mensch, wo er spielt.
232

Vor allem der letzte Satz ist es, der nach Schillers Überzeugung „das ganze Gebäude
der ästhetischen Kunst und der noch schwierigern Lebenskunst“233 zu schultern
imstande sei. Da der Mensch im Spiel sowohl „unwiderstehlich ergriffen und angezogen“
als auch zugleich „in der Ferne“, auf Distanz „gehalten“ sei, werde ein „Zustand der
höchsten Ruhe und der höchsten Bewegung“ erzeugt, was eine „wunderbare Rührung“
hervorbringe, wofür noch kein bisher bekannter adäquater Terminus existiere.234

Aktiviert wird der Spieltrieb schon in dem Moment, in dem der Mensch „mit dem Auge
[...] genieß[t], [...] das Sehen für ihn einen selbständigen Wert erlangt“, schon dann sei
er „ästhetisch frei.“235 Durch den dergestalt erreichten „ästhetischen Zustand“ werde, -
und darin besteht die besondere Qualität der Kunstrezeption - , „Erkenntnis“,
Horizonterweiterung, möglich:

Man kann also denjenigen ebensowenig unrecht geben, die den ästhetischen Zustand für den

fruchtbarsten in Rücksicht auf Erkenntnis und Moralität erklären. Sie haben vollkommen recht; denn eine

Gemütsstimmung, welche das Ganze der Menschheit in sich begreift, muß notwendig auch jede einzelne

Äußerung derselben, dem Vermögen nach, in sich schließen; eine Gemütsstimmung, welche von dem

doch eher zweifelhaft, so daß u.a. diese (zu kurz greifende?) These mit dazu beitragen könnte, die
Konsistenz der Schrift in Frage zu stellen. Borchmeyer kompensiert diesen Umstand übrigens damit, daß
er die „Ästhetischen Briefe“ zu einem „work in progress“ deklariert, vgl. Borchmeyer, Ästhetische und
politische Autonomie, hier S. 291.
230 Ebenda, S. 611f. [vierzehnter Brief].
231 Vgl. insbesondere S. 613: „Der Spieltrieb also, in welchem beide [Stoff- und Formtrieb, Anm. der
Verf.] vereinigt wirken, wird zugleich unsre formale und unsere formale Beschaffenheit, zugleich unsre
Vollkommenheit und unsre Glückseligkeit zufällig machen; er wird also, eben weil er beide zufällig macht,
und weil mit der Notwendigkeit auch die Zufälligkeit verschwindet, die Zufälligkeit in beiden wieder
aufheben, mithin Form in die Materie und Realität in die Form bringen.“
232 Ebenda, S. 617f. [fünfzehnter Brief].
233 Ebenda, S. 618.
234 Vgl. hierzu S. 619.
235 Ebenda, S. 657 [sechsundzwanzigster Brief].



64

Ganzen der menschlichen Natur alle Schranken entfernt, muß diese notwendig auch von jeder einzelnen

Äußerung derselben entfernen. 236

Die bisher gestellte Frage: „Ist es nützlich?“, bei der der Philosoph seine
(zeitgenössischen) Leser anfangs abgeholt hatte, wird erweitert, wenn nicht potenziert
zu den Fragen: „Ist es möglich?“ und „Ist es wahr?“ Der Kreis schließt sich im
siebenundzwanzigsten Brief insoweit, als der „Nutzen“ im allgemeinen und der „Nutzen“
der Kunst im besonderen nochmals kontrastiert werden: Vom bloßen, eventuell auch
nur vordergründigen Nutzen abzusehen und stattdessen

[d]em selbständigen Schein nachzustreben, erfordert mehr Abstraktionsvermögen, mehr Freiheit des

Herzens, mehr Energie des Willens, als der Mensch nötig hat, um sich auf die. Wie übel würde er sich

also raten, wenn er den Weg zum Ideale einschlagen wollte, um sich den Weg zur Wirklichkeit zu

ersparen!“ Realität einzuschränken, und er muß diese schon hinter sich haben, wenn er bei jenem

anlangen will! 237

So entstehen mehr Möglichkeiten für den Menschen, für den einzelnen wie für die
Gemeinschaft. Dies impliziert zugleich die Möglichkeit / Notwendigkeit der Wahl, für die
der an der Kunst, am spielerischen Um- und Zugang zur Kunst geschulte Mensch
gerüstet sei. Die zweite Hälfte des letzten ästhetischen Briefes gipfelt in einem Entwurf,
einer Vision vom durch die Kunst „auf dem Wege zum Ideal“ sich wiederfindenden
Einzelnen, der, ausgehend vom Betrachten schöner Gegenstände, zunehmend den
Ehrgeiz entwickele, „selbst gefallen“ zu wollen, „anfangs zwar nur durch das, was sein
[nämlich, ganz konkret: ihm gehörende ästhetische Dinge, Anm. der Verf.] ist, endlich
durch das, was er ist.“238 Der durch die Kunst erst einmal in Gang gesetzte Prozeß führt
damit zu einer umfassenden Veränderung, zu einer positiven Entwicklung des einzelnen
wie der Gesellschaft:

So wie sich ihm von außen her, in seiner Wohnung, seinem Hausgeräte, seiner Bekleidung allmählich die

Form nähert, so fängt sie endlich an, von ihm selbst Besitz zu nehmen und anfangs bloß den äußern,

zuletzt auch den innern Menschen zu verwandeln. Der gesetzlose Sprung der Freude wird zum Tanz [!],

die ungestalte Geste zu einer anmutigen, harmonischen Gebärdensprache [!], die verworrenen Laute der

Empfindung entfalten sich, fangen an, dem Takt zu gehorchen und sich zum Gesange zu biegen. [...] Dort

236 Ebenda, S. 637 [zweiundzwanzigster Brief], kursive Hervorhebungen der Verf..
237 Ebenda, S. 661f. [siebenundzwanzigster Brief].
238 Ebenda, S. 662 respektive S. 665.



65

sehen wir bloß den Übermut blinder Kräfte, hier den Sieg der Form und die simple Majestät des

Gesetzes.239

Im zwischenmenschlichen Umgang hinterläßt das Spuren: Was bisher „Begierde“ war,
wird zur „Liebe“ veredelt. Hierarchie wird nicht länger allein über die Gewalt organisiert,
sondern weiß sich an den „Verstand“ zu richten, sich argumentativ, rational
nachvollziehbar zu legitimieren. Daran anschließend entsteht eine freiheitliche
Gemeinschaft.240 Die Grenzen, die dem „dynamischen“ wie dem „ethischen Staat“241

immer noch auferlegt werden, werden überwunden im „ästhetischen Staat“, da „Freiheit
zu geben durch Freiheit“ „das Grundgesetz dieses Reiches“ sei.242 Hier können,
entgegen so mancher Unterstellungen243, auch weniger elitäre Kreise, „auch nicht
‚feingestimmte Seelen‘“244, integriert werden, schließlich schließt diese „Freiheit“,
zumindest hypothetisch, alle ein.
Daß es mit der Definition des „Schönen“ auch einfacher geht als in Schillers
ästhetischen Schriften, zeigt übrigens Goethe. Am Beginn der Brieffreundschaft mit
Schiller faßt er den Begriff „schön“ so schlicht wie pragmatisch als „ein vollkommen
organisiertes Wesen, wenn wir uns bei seinem Anblicke denken können, daß ihm ein
mannigfaltiger freier Gebrauch aller seiner Glieder möglich sei, sobald es wolle; das
höchste Gefühl der Schönheit ist daher mit dem Gefühl von Zutraun und Hoffnung
verknüpft.“245

Doch zunächst noch einmal ein Blick zurück zu den beiden 1793 im Entstehen
begriffenen Schriften „Kallias oder Über die Schönheit“ und „Über Anmut und Würde“:
Mittels einer Prolepse möchte ich mich einem hier anhängigen Themenfeld nähern, das

239 Ebenda, S. 665f.; Das später am Weimarer Hoftheater avisierte Konzept des Tanzes
beziehungsweise der Gebärdensprache, die am gelungenen Ende einer Entwicklung zur perfekten
Inszenierung stehen, haben hier ihren Ursprung.
240 Ebenda, S. 666; sehr bedenklich mutet Schillers schematisches, holzschnittartig Beispiel an, so wie
die Schönheit den Streit der Naturen in dem ewigen Gegensatz der Geschlechter löse, indem analog zum
„Muster des freien Bundes“, der „zwischen der männlichen Kraft und der weiblichen Milde“ geknüpft
werde, ließe sich „auch in dem verwickelten Ganzen der Gesellschaft“ „alles Sanfte und Heftige in der
moralischen Welt [...] versöhnen.“ Diese geschlechtscharakterlichen Zuschreibungen gelten heute wohl
kaum noch als plausibel.
241 Ersterer ist der „Staat der Rechte“, innerhalb dessen „der Mensch dem Menschen als Kraft begegnet
und sein Wirken beschränkt“, letzterer ist derjenige „der Pflichten“, innerhalb dessen „mit der Majestät des
Gesetzes [...] sein Wollen“ gefesselt werde, vgl. S. 667.
242 Ebenda; Schillers „ästhetischer Staat“ erweist sich, folgt man der Rezeptionsgeschichte, als ein
durchaus komplizierter Begriff. Vgl. zu diesem Komplex Birgit Sandkaulens erhellenden Aufsatz: Die
„schöne Seele“ und der „gute Ton“. Zum Theorieprofil von Schillers ästhetischem Staat. In: DVjS 76
(2002), S. 74-85.
243 Vgl. Sandkaulen, S. 79.
244 Ebenda.
245 So Goethe in der Beilage zum Brief vom 30. August 1794, vgl. Briefwechsel zwischen Schiller und
Goethe, hg. von Emil Staiger, hier S. 41; Schillers Antwort fällt zurückhaltend zustimmend aus, vgl.
ebenda, S. 44.



66

ebenso eng mit der im unmittelbar folgenden Kapitel behandelten Thematik
zusammenhängt und folglich ebenso berechtigt dort beleuchtet werden könnte. Es
markiert geradezu eine Schnittstelle zwischen dem hier behandelten theoretischen und
dem theaterpraktischen Teil, denn: Schon früh befaßte sich Schiller intensiv mit der
Schauspielkunst und, unmittelbar darauf aufbauend, mit der Rolle des Schauspielers.246

In „Über Anmut und Würde“ (1793) beobachtet Schiller zunächst allgemein die Differenz
zwischen den (mündlichen) Äußerungen eines Menschen und dessen Körpersprache.
Was dergestalt zutage trete, sei einerseits „für was er [gemeint: der Mensch, Anm. der
Verf.] will gehalten sein“ wolle und andererseits „das, was er wirklich ist.“247 Die
benannte Unterscheidung von Sprechen und Handeln hat Schiller früher und später
zuweilen auch in seinen Dramen klar herauspräpariert, etwa indem er eine Diskrepanz
zwischen Text und Nebentext, in dem er konkrete Vorgaben für die Körpersprache der
Figuren lieferte, aufbaute.248 Schiller verharrt jedoch nicht nur bei allgemeinen und

246 Im Gegensatz dazu sieht Helmut Koopmann bei Schiller nur eine minimale Bereitschaft, wenn nicht
„[...] geringe Fähigkeit und offenbar auch nur geringe Neigung, der Schauspielkunst eines einzelnen
Schauspielers wirklich gerecht zu werden“ respektive hält er dessen „[...] Bemerkungen zur
Darstellungskunst einzelner Schauspieler“ für derart „wenig spezifisch, daß man Schiller Spracharmut
unterstellen würde, wüßte man nicht, daß er sich auch später nur für Allgemeines am Theaterbetrieb
interessiert und wenig konkrete Bemerkungen gemacht hat“, vgl. Koopmann, Schillers Theater- und
Bühnenpraxis, Schiller-Handbuch, S. 233-239, hier S. 234f.; gegen diese Einschätzung scheint indes
einiges zu sprechen, zumal Koopmann nicht erwähnt, daß seine These keineswegs unumstritten ist, so
gelangt etwa Schmidt in seiner Arbeit über die Bühnenanweisungen zu einer gänzlich anderen
Konklusion, vgl. hier S. 294f.: „Schiller hat keine Dramaturgie geschrieben und keine Regeln für
Schauspieler aufgestellt, aber aus seinen Werken selbst, aus brieflichen Äusserungen und aus den
theoretischen Schriften ergibt sich ein klares Bild von der Art der theatralischen Darstellung, die ihm für
seine Werke vorgeschwebt haben muß.“
247 Vgl. „Über Anmut und Würde“ in Fricke/Göpfert, Bd. V, S. 433-488, hier S. 450.
248 Ein solches Beispiel der diametral unterschiedlichen Botschaften von Rede und Körpersprache wird
im „Turandot“-Kapitel eingehend behandelt; als ein Paradebeispiel für den darüber hinaus generell
durchdachten, effektvollen Einsatz der Körpersprache bei Schiller mag an dieser Stelle die Begegnung
der beiden Königinnen (Szene III,3) aus „Maria Stuart“ gelten, vgl. Fricke/Göpfert, Bd. II, hier S. 621-628;
Kuntz, Schillers Theaterpraxis, betont dagegen, hier S. 88: „Rücksicht zu nehmen galt es für den Dichter
auf die einzelnen Fächer und die besonderen Fähigkeiten der Weimarer Kräfte. Hierbei geht Schiller den
Dramatikern aller Zeiten als leuchtendes Beispiel voran, hat sich doch wohl kein anderer grosser Dichter
derart sorgfältig und eingehend mit der Theaterbesetzung seiner Gestalten befasst und diese gelegentlich
sogar dem Darsteller ‚auf den Leib geschrieben.‘ So erhält zum Beispiel die gesanglich begabte Weimarer
Favoritin Karoline Jagemann als Thekla wie als Maria Stuart vom Dichter eine Liedeinlage eingebaut.“
Dem entspricht auch Schillers Plan, die Titelrolle der sich in Arbeit befindenden „Phädra“-Übersetzung
von vorneherein mit „Madame Becker“ zu besetzen vgl. Schillers Brief an Goethe „nach“ dem 20. Januar
1805, Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger, hier S. 1042; zusätzlich stellt
Peter Schmidt fest, wie Schiller, gerade auch in Abgrenzung zu Goethe, „optische Element[e] in der
Aufführung“ berücksichtigt, indem er „dem Schauspieler in weitaus grösserem Masse Anleitungen für die
sprachliche Gestaltung seiner Rolle“ unterbreitet, ja „den sichtbaren Bühnenvorgang“ choreographiert,
„während bei Goethe davon überhaupt nicht die Rede sein“ könne, vgl. Schmidt, Bühnenanweisungen,
hier S. 170-174, vgl. ebenda auch S. 178, S. 193, S. 276, insbesondere S. 293; daß Schiller auch
praktisch, konkret auf Schauspieler einzugehen wußte, erhellt die Lektüre von NA, Bd. 42, hier besonders
S. 250, Nr. 503 (der Schauspieler Christian A. J. Leißring berichtet von einem Gespräch mit Schiller über
seine Rolle als Jäger in „Wallensteins Lager“); S. 288, Nr. 647 (Goethe erwähnt gegenüber Eckermann
seine und Schillers Kontakte zu Schauspielern, wohl verbunden mit der Intention der Einflußnahme); S.



67

alltäglichen Beispielen, sondern er kommt gleichfalls, überaus rasch, auf das Wesen der
Schauspielkunst, da der Begriff der „wahren Anmut“ oder „Grazie“ respektive der
„erkünstelten“ zu klären ist.249 Die mögliche Kollision der Schauspielkunst mit dem
Anspruch an „wahre Anmut“ kompensiert er, indem er erst eine Parallele zum Tanz
herstellt und anhand des daraus abgeleiteten Beispiels seine Vorstellung von einem
guten Schauspieler illustriert:

Ich bin ebenso weit entfernt [...] dem Tanzmeister sein Verdienst um die wahre Grazie, als dem

Schauspieler seinen Anspruch darauf abzustreiten. Der Tanzmeister kommt der wahren Anmut unstreitig

zu Hülfe, indem er dem Willen die Herrschaft über seine Werkzeuge verschafft und die Hindernisse

hinwegräumt, welche die Masse und Schwerkraft dem Spiel der lebendigen Kräfte entgegensetzen. [...]

Entläßt er aber den Lehrling aus seiner Schule, so muß die Regel bei diesem ihren Dienst schon geleistet

haben, daß sie ihn nicht in die Welt zu begleiten braucht: kurz, das Werk der Regel muß in Natur

übergehen.

Die Geringschätzung, mit der ich von der theatralischen Grazie rede, gilt nur der nachgeahmten, und

diese nehme ich keinen Anstand, auf der Schaubühne wie im Leben zu verwerfen. [...] Die Forderungen,

die wir an den Schauspieler machen, sind: 1. Wahrheit der Darstellung und 2. Schönheit der

Darstellung.250

318, Nr. 739 (Genast beschreibt anläßlich einer Probe Schillers mit dem Schauspieler Haide dessen
„Nachsicht und Freundlichkeit gegen die Schauspieler“).
249 Vgl. Fricke/Göpfert, Bd. V, hier S. 451.
250 Ebenda, S. 451f.; Es ist zudem festzuhalten, daß die Wahrheit der Darstellung die Priorität über die
Schönheit der Darstellung erhält. Möglicherweise steht dies in engem Nexus zu Schillers
Tragödienaffinität, da naturgemäß das Leiden nicht immer dazu prädestiniert ist, die ihm anheim fallende
dramatis persona „schön“, oder, um den hier gebrauchten Ausdruck korrekterweise zu verwenden,
„anmutig“ aussehen zu lassen, während sie ohne weiteres „wahr“, überzeugend erscheinen kann.
Während „‘Anmut‘ eine Eigenschaft ist, die wir von willkürlichen Bewegungen fordern“, vgl. ebenda S.
453, bleibt zu bedenken, was Günther Heeg, allerdings anhand des Begriffes der „Würde“, für die dies
natürlich unbestritten erst recht Gültigkeit besitzt, hervorgehoben hat: „[...] die Erinnerung an die
momentane Übermacht des Affekts und die Ohnmacht der Vernunft [...]“ sind stets präsent, insofern „ist
Würde eine Frage der Zeit“, für die „Anmut“ gilt das nämliche, wie selbstverständlich entsprechend auch
„Leid“ von weiblichen Figuren bei Schiller verkörpert werden kann, belegt nicht nur die weiter oben
erwähnte Szene III,3 aus „Maria Stuart“, sondern trifft auf alle tragischen Heldinnen zu, vgl.: Heeg: Das
Phantasma der natürlichen Gestalt. Körper, Sprache und Bild im Theater des 18. Jahrhunderts. –
Frankfurt am Main 2000, S. 393-398, hier S. 397; dabei sei „Anmut“ weiblich, „Würde“ männlich
konnotiert, vgl. S. 397, synthetisiert wird beides im „Edlen“, welches „[i]n der Gestalt des ‚edlen Mannes‘
von ‚Würde und Wert‘ mit durchaus ‚weiblichem‘ Einschlag [...] für das Theater der Weimarer Klassik zur
repräsentativen ‚Grundfigur‘ geworden“ ist, „als Versöhnung des Männlichen und Weiblichen“, vgl. S. 398.
- Heeg überprüft seinen Gedanken allerdings an keiner Figur Schillers, sondern betont vielmehr, die
beinahe neutrale „edle Gestalt“ rücke in die Nähe „einer ‚weißen Leinwand‘“, „auf der das (Rollen)bild des
Schauspielers erscheinen“ könne. „Über Anmut und Würde“ indes als gemeinsame (Schauspiel-)
Programmatik Goethes und Schillers zu interpretieren, wie Heeg es unternimmt, ist allein schon deshalb
problematisch, da 1793 noch gar keine gemeinsame Linie gesucht, geschweige denn gefunden wurde.
Bekanntlich fand die Annäherung beider erst 1794 statt. Zudem scheint es keineswegs so zu sein, als
hätten sich auf der Weimarer Bühne nur „schöne Seelen“ (vgl. Schillers Definition, S. 468f.) präsentiert –
der Spielplan, der im nächsten Kapitel kursorisch vorgestellt wird, spricht klar dagegen, oder als hätte es
innerhalb des Theaterensembles keinerlei Differenzen über die Ausgestaltung der Rollen gegeben.



68

Das Entscheidende ist demnach nicht, daß die Bewegungen, die eine Person oder im
speziellen ein Schauspieler vollführt, ihr oder ihm von der Natur gegeben sind, sondern,
daß sie ihm in Fleisch und Blut übergegangen sind, sie nicht aufgesetzt wirken, er sie
sich anverwandelt hat und sei es auch allein für den Einsatz auf der Bühne.251

In den in etwa zur gleichen Zeit entstandenen „Kallias“-Briefen präzisiert Schiller anhand
der Kategorien „Manier“ sowie „Stil“ seine Idee des authentischen Schauspielers und
zeigt damit gleichzeitig, daß „Nachahmung“ per se keinesfalls ein problematischer
Terminus für ihn ist.252 Ausgehend vom Gegensatzpaar „Manier“ und „Stil“ – letzterer
wird definiert „[...] als die höchste Unabhängigkeit der Darstellung von allen subjektiven
und allen objektiv zufälligen Bestimmungen“253 – proklamiert er jenen zum „großen
Künstler“, der es vermag, „den Gegenstand“, die spezielle Rolle vor Augen zu führen,
dann werde „reine Objektivität“254 zum Ausdruck gebracht. Dem beschriebenen
Schauspieler gelingt es demnach, jede Rolle unterschiedlich zu interpretieren, in jeder
Rolle als ein anderer zu erscheinen, in seiner Rolle zu verschwinden. Den beiden
anderen von Schiller beobachteten Darstellertypen geht diese Fähigkeit ab: Der
mediokre Schauspieler, diagnostiziert er, führt lediglich sich selbst vor, „seine
Darstellung“ besitzt also „Subjektivität“, die oben beschriebene und gelobte
Variationsbreite ist mithin nicht gegeben, während der „schlechte“ Akteur nur seinen
„Stoff“ darstellt, hier wird „die Darstellung [...] durch die Natur des Mediums und durch
die Schranken des Künstlers“ determiniert.255 Der so beschriebene Schauspieler wirkt in
seiner Rolle überfordert, unglaubwürdig, nicht authentisch. So glaubt Schiller dem von
ihm als Beispiel aufgeführten „Herrn Brücke“ den von ihm repräsentierten König nicht,
da er immer nur er selbst bleibe, während „Madame Albrecht“ als Vertreterin der
mittleren Kategorie unabhängig davon, ob es bei einer konkreten Rolle stimmig
erscheint oder nicht, „Schmerz“, „Wahnsinn“ und „edlen Anstand“ verkörpere, einzig
Konrad Ekhof und Friedrich Ludwig Schröder bestehen vor seiner Kritik, dadurch, daß
sie als Privatpersonen ganz „in der künstlichen Person“ aufgehen, für die Dauer der
Aufführung nichts an sie persönlich erinnert, dem Zuschauer einzig die jeweilige Rolle

251 Bei Schiller kollidiert der Anspruch an den Menschen mit dem Anspruch an den Schauspieler lediglich
in dem Falle, wenn der Künstler sich nicht zuvor zum „Menschen“ ausgebildet habe, den es „auf der
Schaubühne [zu] repräsentieren“ gelte, vgl. Fricke/Göpfert, Bd. V, S. 452.
252 Anders deutet dies Heeg, Das Phantasma der natürlichen Gestalt, hier S. 395, der die Passage aus
den „Kalliasbriefen“ nicht in seine Interpretation mit einbezieht.
253 Vgl. die Beilage zu Schillers Brief an Körner vom 28. Februar 1793, zitiert nach Briefwechsel
zwischen Schiller und Körner, hg. von Klaus L. Berghahn, S. 193-199, hier S. 196f..
254 Erneut kehrt also ein längst bekanntes Gegensatzpaar Schillers, das „Objektive“ und das
„Subjektive“, wieder.
255 Vgl. wiederum Schillers Brief an Körner vom 28. Februar 1793.



69

gezeigt wird.256 Es kommt auf das Gelingen der Nachahmung an, dann beinhaltet sie für
Schiller keine negative Komponente, da ja auch die Vorstellung von „Anmut“ nicht
gestört wird, wie Schiller ja realistischerweise „nur“ fordert, „Anmut“ habe „etwas
Unwillkürliches“ zu „sein oder scheinen“.257

Schillers zweites, intensiv reflektiertes Themenfeld bildet die Dramentheorie, die Frage
nach der Gattungsdifferenzierung: Wann und in welch differierenden Kontexten auch
immer von Tragödien- und insbesondere von Komödientheorie die Rede ist, wird
Schillers diesbezüglichen Stellungnahmen große Bedeutung beigemessen.258 Die
meisten verweisen in diesem Nexus auf Schillers letzte theoretische Abhandlung „Über
naive und sentimentalische Dichtung“ (1795). Tatsächlich hat Schiller zwischen 1784
und seinem gerade erwähnten Aufsatz mehrmals zu diesem Thema Position
bezogen.259

In seinem Aufsatz „Was kann eine gut stehende Schaubühne eigentlich wirken?“ vertrat
Schiller die Ansicht, die Komödie besitze „eine erzieherische Bedeutung.“ Aus diesem
Grund schien es ihm nicht ausgemacht zu sein, ob nicht „vielleicht die Erfahrung“ dem
Lustspiel vor der Tragödie den „Vorrang“ geben kann, da „Spott und Verachtung [...] den
Stolz des Menschen empfindlicher [verwunden], als Verabscheuung sein Gewissen

256 Ebenda, S. 197; viel konkreter und praktischer geht es, als Replik auf Koopmann, kaum, ob man an
Schillers Ablehnung der Spielweise des Schauspielers Haide, vgl. NA, Bd. 42, hier S. 318f., einzig den
Schluß ziehen kann, Schiller vermöge es nicht, Schauspielern „gerecht“ zu werden, ist nicht konsistent.
257 Vgl. wiederum „Über Anmut und Würde“, Fricke/Göpfert, Bd. V, S. 452.
258So erwähnt Hans Steffen im Vorwort einer von ihm herausgegebenen Vortragssammlung Schillers
herausragende Rolle bei der Klärung der beiden Dramengattungen, vgl. Steffen, Hans: Das deutsche
Lustspiel. Erster Teil. - Göttingen 1968. (=Kleine Vandenhoeck-Reihe, Bd. 271), S. 3f.; Hinck versäumt es
in der Einführung von „Die deutsche Komödie. Vom Mittelalter bis zur Gegenwart“ ebenso wenig, auf
Schillers wichtigen „Vergleich von Tragödie und Komödie“ in „Über naive und sentimentalische Dichtung“
hinzuweisen wie Catholy in „Das deutsche Lustspiel“, der die „hohe Originalität“ von Schillers
„Lustspieltheorie“, ja „Lustspielutopie“ herausstreicht, vgl. Hinck, Walter: Einführung in die Theorie des
Komischen und der Komödie. In: Ders.: Die deutsche Komödie. Vom Mittelalter bis zur Gegenwart. -
Düsseldorf 1977, S. 1-31, hier S. 25f. und Catholy, Eckehard: Schiller. Theorie der Komödie als Ersatz der
Komödie. In: Ders.: Das deutsche Lustspiel von der Aufklärung bis zur Romantik. - Stuttgart, Berlin, Köln,
Mainz 1982, S. 135-160, hier S. 137; Greiner unterscheidet die „Komik der Herabsetzung, des Ver-
Lachens“ und die „Komik der Heraufsetzung“, wobei bei letzterer an Schillers Entwurf einer „höheren
Komik“ in „Über naive und sentimentalische Dichtung“ zu denken sei, vgl.: Greiner, Bernhard: Die
Komödie. Eine theatralische Sendung. Grundlagen und Interpretationen. - Tübingen 1992. (=UTB Bd.
1665), S. 3; Hirst beruft sich zwar nicht nachdrücklich auf Schiller, geht jedoch von einem ähnlichen
Standpunkt wie dieser aus: „Tragedy plays on our emotions, it involves us and demands our sympathy for
the protagonist; comedy appeals to our intellect, we observe critically and laugh at the victim. [...]“, vgl.
Hirst, David L.: Tragicomedy. - London, New York 1984. (=The Critical idiom 43), Preface; Mainusch
knüpft wieder direkt an Schiller an und hebt hervor, wie er die Komödie schließlich über die Tragödie
gestellt habe und ein „Bekenntnis zum Zufall und zur Ungereimtheit [a]n die Stelle des
Schicksalsglaubens“ habe treten lassen, vgl.: Mainusch, Herbert (Hg.): Überlegungen zur Komödie. In:
Ders.: Europäische Komödie. - Darmstadt 1990, S. 1-12, hier S. 9; vgl. ferner: Hein, Jürgen: Die Komödie.
und Baldo, Dieter: Die Tragödie. jeweils in: Knörrich, Otto (Hg.): Formen der Literatur in
Einzeldarstellungen. 2., überarbeitete Auflage. - Stuttgart 1991, S. 202-126, hier S. 208 und S. 398-419,
hier S. 415f.
259 Vgl. besonders: Koopmann, Helmut: Schiller und die Komödie. In: JbDSG 13 (1969), S. 272-285.



70

foltert [...]“ Das Theater bietet zudem den Vorteil, „[...] unsre Schwächen [zu] belachen“
und „unsre[...] Empfindlichkeit [zu] schon[en] [...] Ohne rot zu werden sehen wir unsre
Larve aus ihrem Spiegel fallen und danken insgeheim für die sanfte Ermahnung. [...]“260

- Damit hat Schiller dem Lustspiel eine erzieherische und darum wertvolle Aufgabe und
Intention eingeräumt.
Unmißverständlich geringschätzender ist seine Einstellung zur Komödie in seinen 1793
festgehaltenen „Gedanken über den Gebrauch des Gemeinen und Niedrigen in der
Kunst“ einzuordnen. Nicht mehr Lustspiele oder Komödien, beides genuin wertfreie
Bezeichnungen, sind hier Gegenstand seiner Überlegungen. Unter dem abfällig
klingenden Terminus „Lachstücke“ versteht er jetzt Dramen, in welchen der Zuschauer
durch ein „niedriges“ Mittel erheitert werden soll, welches explizit nur unter Vorbehalt
und Einschränkungen, nur da, „[...] wo es Lachen erregen soll [...] gestattet werden kann
[...].“261 Das bereits oben implizierte Verlachen ist in dieser Definition noch vorhanden,
doch der pädagogische Nebeneffekt verschwindet vollkommen. Schillers Hinweis,
derjenige Dichter verbreite „Unwillen“, der „das Niedrige da“ anbringe, „wo wir es
schlechterdings nicht verzeihen können, bei Menschen nämlich, von denen wir
berechtigt sind, feinere Sitten zu fodern“, stellt zudem eine eindeutige Hierarchie
zwischen der nun bevorzugten Tragödie und der in der Gunst gesunkenen Komödie dar,
treten doch im Trauerspiel ausschließlich Figuren von hohem Stand respektive hoher
Gesinnung auf, zu denen „niedrige“ Verhaltensweisen, die Lachen hervorrufen, nicht
passen.262 Damit nicht genug, lehnte Schiller zur circa gleichen Zeit kategorisch jegliche
Annäherung zwischen Tragödie und Komödie ab, aus dem anfänglich
unentschlossenen „Nebeneinander“ war ein „Gegeneinander“ geworden.263 Seine
zeitlich ungefähr parallel liegenden Überlegungen „Über das Pathetische“ schließt er mit
einer zentralen Aussage, die er im konkreten Nexus zwar eindeutig auf den Unterschied
zwischen dem „ästhetischen“ und dem „moralischen“ Urteil bezieht, wobei er explizit und
mit guten Gründen dafür eintritt, „ästhetische Dinge“, also Kunst im weitesten und
Dichtung im engeren Sinn, nicht an moralischen Maßstäben zu messen, die jedoch in
dem hier interessierenden Kontext eine noch bedeutendere Kernaussage in sich birgt,

260 Vgl. Fricke/Göpfert, Band V, S. 818-831, hier S. 825f..
261 Vgl. Fricke/Göpfert, Band V, S. 537-543, hier S. 539.
262 Koopmann weist schlüssig nach, daß diese geänderte Einstellung Schillers auf sein intensives Kant-
Studium zurückgeht, vgl. Koopmann, Schiller und die Komödie, S. 277ff.; jedoch sollte nicht außer Acht
gelassen werden, daß Kant nicht der einzige Philosoph war, welcher auf Schiller maßgeblichen Einfluß
ausübte, vgl. hierzu beispielsweise Wolfgang Riedels Überblick über „Schiller und die
popularphilosophische Tradition“ im Schiller-Handbuch, S. 155-166, besonders S. 164, wo Riedel via
Wieland Shaftesburysches Gedankengut auf Schiller einströmen sieht; bereits davor findet sich der Bezug
auf Shaftesbury, etwa bei Wilkinson/Willoughby, hier z. B. S. 28, S. 32.
263 Koopmann, Schiller und die Komödie, S. 278; Schillers selbständige kritische Haltung geht aus der
oben erwähnten Rezeption der „Kritik der Urteilskraft“ schon hervor, auf die Diskussion über die Art des
Einflusses, den Kant auf Schiller ausübte, wird im Verlauf des Kapitels noch näher eingegangen.



71

nämlich: „Indem man zwei verschiedene Zwecke verfolgt, wird man Gefahr laufen, beide
zu verfehlen. [...]“264 Analog angewendet auf die Relation zwischen Trauerspiel und
Lustspiel ergibt sich daraus zugleich die absolute Unmöglichkeit, die unterschiedliche
Intention beider Dramengattungen in ein und demselben Stück umzusetzen.
Bei der negativen Meinung über die Komödie, die nun einen untergeordneten Rang
einnahm, blieb es indes nicht. Allmählich, „[...] mit dem Versuch einer Überwindung des
kantischen Einflusses [...]“, der jedoch zu keinem Zeitpunkt blinde Gefolgschaft
implizierte, stieg die Komödie wieder in Schillers Ansehen.265 Im auf die Jahre 1793/94
datierten Fragment „Tragödie und Komödie“, das als Vorarbeit zu „Über naive und
sentimentalische Dichtung“ eingestuft wird, stellt Schiller fest: „Das Gemüt in Freiheit zu
setzen, erzielen beide, die Komödie leistet es aber durch die moralische Indifferenz, die
Tragödie durch die Autonomie.“266 Die Formulierung „moralische Indifferenz“ stellt eine
klare Aufwertung der zwischenzeitlich an den Rand gedrängten Komödie dar, schon
allein, weil Schiller in diesem Zusammenhang nicht „an de[n] rohen, aber wahren
Ausdruck der Natur“, der sich laut einem früheren Beispiel u. a. in der „Betrunkenheit“,
einem „niederen“ Zustand, äußerte, sondern dieselben Themen wie im Trauerspiel vor
Augen hatte, die im Lustspiel nur nicht als solche behandelt werden dürfen und deshalb
zu „neutralisieren“ seien.267 Wenn also beispielsweise der „Undank“ Gegenstand der
Komödie sei, müsse er, so Schiller, lediglich anders behandelt werden als in der
Tragödie. Generell folgt daraus, daß grundsätzlich beide Dramengattungen die gleichen
Themen behandeln können und nur die Art der Darstellung eine andere zu sein habe.
Für das von Schiller gewählte Beispiel des Undanks bedeutet dies, daß in der Komödie
im Gegensatz zur Tragödie die Undank erfahrende Figur aus der Sicht des Zuschauers
nicht zur bemitleidenswerten, aber stattdessen zur lächerlichen Figur wird, da sie in
falscher Einschätzung der Situation zu Unrecht Dank erwartete. In der Komödie ist es
folglich die Aufgabe des Dichters, dem Zuschauer die Rolle des Betrachters „von
außen“ zu geben, so daß dieser nicht in das Bühnengeschehen involviert wird und
dieses mit moralischen Maßstäben beurteilt.268 Im Gegenteil soll der Zuschauer
nüchtern und unbeteiligt die ihm vorgeführten Vorkommnisse betrachten, sich nicht mit
der sich in Schwierigkeiten befindenden Figur identifizieren, sondern sich über diese
amüsieren.269 Eher zögerlich äußert sich Schiller dazu, in welchem Verhältnis Tragödie

264 Ebenda, S. 536f..
265 Ebenda, S. 281.
266 Vgl. Fricke/Göpfert, Band V, S. 1017f..
267 Vgl. Fricke/Göpfert, Band V, S. 539, S. 1017f..
268 Überhaupt gilt: „Moral und Kunst unterstehen zwei grundverschiedenen Beurteilungsvermögen im
Menschen: bei jener gebietet die Vernunft, bei dieser herrscht die Einbildungskraft. Damit hängt
zusammen, daß man dieselbe Haltung moralisch anders beurteilen kann als ästhetisch.“, so Berghahn,
„Das Pathetischerhabene“, hier S. 495, vgl. generell zu dieser Differenzierung ebenda, S. 495f..
269 Ähnlich sieht es Lesley Sharpe, indem sie feststellt, es gehe darum, „to judge events not according to
our own notions of morality but according to the cause and effect relationships operating within the play“,



72

und Komödie zueinander stehen und wie 1784 treibt ihn nun erneut die zwischenzeitlich
schon einmal geklärte, inzwischen jedoch wieder offene Frage danach um, welcher
Dramengattung die größere Bedeutung zukomme: „Man müßte untersuchen, welche
von beiden die höhere Kraft voraussetzt und das Höhere erzielt [...]“ - so beginnt seine
ausweichende Formulierung, mit der er eine kurze Erörterung über mögliche
Untersuchungskriterien, die eventuell Gewißheit in der ungelösten Frage bringen
könnten, einleitet. Mit einer klaren Stellungnahme tut er sich schwer, was damit
zusammenhängen könnte, daß er sowohl eine Polarisierung konstatiert als auch eine
Hierarchisierung beider anstrebt. Es genügt ihm nicht, nur deren Verschiedenartigkeit
herauszustellen. Als einen Unterschied benennt er, daß eine der beiden Gattungen „die
höhere Kraft“ erfordere, die andere „das Höhere“ erreiche. Für welche der beiden was
zutrifft, bleibt dabei offen. Definitiv legt Schiller sich nicht fest - geschickt flicht er an
dieser Stelle ein, sie seien „nicht vergleichbar“, da ihre Ausgangs-, Wirkungs- und
Zielpunkte vollkommen unterschiedlich seien. Immerhin ringt er sich anschließend zu
einer entschlossenen Aussage durch, wenngleich diese nach dem unmittelbar
Vorausgegangenen nicht so recht motiviert erscheint: Auf einmal heißt es: „[D]ie
Komödie setzt uns in einen höhern Zustand, die Tragödie in eine höhere Tätigkeit.“ Die
naheliegende Frage, ob für das Trauerspiel oder das Lustspiel die „höhere Kraft“
notwendig sei beziehungsweise welches der beiden „das Höhere“ erreiche, läßt Schiller
vorerst unbeantwortet. Er beschränkt sich auf ein Lob der Komödie: „Unser Zustand in
der Komödie ist ruhig, klar, frei, heiter, wir fühlen uns weder tätig noch leidend, wir
schauen an, und alles bleibt außer uns; dies ist der Zustand der Götter, die sich um
nichts Menschliches bekümmern, die über allem frei schweben, die kein Schicksal
berührt, die kein Gesetz zwingt.“270 Mit dieser Komödiendefinition ist eine Kehrtwende in
zweierlei Hinsicht vollzogen: Zum einen schätzt Schiller das Lustspiel in ähnlichem Maß
positiv ein wie anfangs im Schaubühnen-Aufsatz, zum anderen hat er dabei zwar noch
eine Form des Verlachens im Blick (dergestalt, daß der Geschädigte, der einem Betrug
in welcher Form auch immer aufgesessen ist, „lächerlich“ wird), eine Rückkopplung zum
eigenen Verhalten, welches durch das auf der Bühne Gesehene verändert, ja gebessert
werden soll, wird aber nicht mehr angestrebt. Statik, Neutralität, Gleichgültigkeit und
Distanz kennzeichnen nun die Verfassung des Betrachters der Komödie. Insofern grenzt
die Komödie, die Schiller im Blick hat, mit ihrer „moralischen Indifferenz“ an so
verwandte Termini wie „Indolenz“, oder aber, bereits pejorativ konnotiert,
„Desinteresse“, „Apathie“, „Phlegma“, positiver gewendet an „Ataraxie“, an die
Seelenruhe, Unerschütterlichkeit, Gleichmut. Dieser „Zustand“ impliziert

vgl. Sharpe, Lesley: Schiller’s fragment „Tragödie und Komödie.“ In: MLR 81 (1986), S. 116-122, hier
S.120.
270 Vgl. Fricke/Göpfert, Band V, S. 1018.



73

(möglicherweise auch) die Gefahr der Langeweile beim Zuschauer: etwas, das den
Rezipienten nichts angeht, was außerhalb seiner selbst bleibt, seinen
„Affektmechanismus“271 nicht in Gang setzt, seine (wenn auch lediglich gedankliche)
„Tätigkeit“ nicht animiert, verliert rasch den Reiz. Eine denkbare Erklärung für das Nicht-
Umsetzen dieser Idee und Definition der Komödie besteht im eben beschriebenen, und
sicherlich intendierten oder von Schiller selbst zumindest erkannten größtmöglichen
Gegensatz zu seiner Tragödienkonzeption. Sie wirkt somit in erster Linie wie eine
schöne, interessante Kopfgeburt, ein theoretisches Konstrukt, das als solches praktisch
schwerlich umsetzbar sein dürfte respektive eventuell das Interesse der Zuschauer nicht
in dem Maße zu fesseln in der Lage wäre wie die Tragödie. Darin liegt ein möglicher
weiterer Grund, warum Schiller als erklärter Bühnenpraktiker mit Blick für das, was
Hinck treffend „Bretterfestigkeit“272 nennt, seine Theorie nicht umgesetzt hat.
Denn gerade weil Schiller diese Befindlichkeit für nicht menschlich und damit für nicht
gegeben hält, bricht er hier seine Überlegungen zur Komödie ab und schwenkt auf die
Tragödie um, weil er diese als die den „Menschen“ näherstehende Dramenform
erachtet, er bekennt sich sozusagen zu seiner „natural sympathy with tragedy.“273 Auf
einmal spricht er ein unzweideutiges Votum für das Trauerspiel aus. Es dient dazu, das
der Komödie innewohnende „glückliche Gleichgewicht“ mit Hilfe der „Kraft“, die durch
das Spiel auf der Bühne mobilisiert werde, „wieder“ zu erlangen. Während die Komödie
darauf zielte, den Zuschauer keinesfalls persönlich anzusprechen und zu integrieren,
intendiert umgekehrt die Tragödie, auf jeden einzelnen Zuschauer eine erst in ihren
Bann ziehende und dann befreiende Wirkung auszuüben. Obwohl Schiller in seinem
Fragment die Stellung der Komödie deutlich anhebt, favorisiert er hier wie in der Schrift
„Über das Pathetische“ noch ihr Gegenstück.
In seiner Abhandlung „Über naive und sentimentalische Dichtung“ (1795), die als „[...]
Höhepunkt und [...] Abschluß der Schillerschen Poetik“ gilt, behält er manche der in
„Tragödie und Komödie“ festgehaltenen Positionen bei, andere werden jedoch nicht
mehr erwähnt und damit überwunden.274 Sehr vertraut klingen solche Feststellungen
wie: „Nicht das Gebiet, aus welchem der Gegenstand genommen, sondern das Forum,
vor welches der Dichter ihn bringt, macht denselben tragisch oder komisch [...]“275, denn
damit meint Schiller nichts anderes als zuvor schon mit dem Beispiel des Undanks,
welcher grundsätzlich in beiden Dramengattungen thematisiert werden könne.

271 So nennt es Jutta Linder, Schillers Dramen, Bauprinzip und Wirkungsstrategie, S. 33.
272 Hinck, Theater der Hoffnung, z. B. S. 49.
273 Vgl. Sharpe, S. 122.
274 Vgl. Japp, Literatur und Modernität, S. 148.
275 Vgl. Fricke/Göpfert, Band V, S. 694-780, hier S. 724ff.; gemäß dieser Überzeugung handelte Schiller
später beim Polizei-Fragment, für welches er sowohl einen Trauerspiel- als auch einen Lustspiel-Plan
anfertigte, vgl. hierzu: Fricke/Göpfert, Band III, S. 190-219.



74

Erneut beschäftigt ihn auch die Frage nach der Hierarchie und dem Verhältnis von
Tragödie und Komödie.276 Schiller bemüht sich wiederum um die Benennung der
zentralen Unterscheidungskriterien beider Dramengattungen. Gleichzeitig kommen nun
neue Gesichtspunkte hinzu. Denn er beginnt damit, daß er dem Trauerspiel „das
wichtigere Objekt“, also den bedeutenderen „Gegenstand“, zuschreibt, während er
bescheiden, aber weniger entschieden zugibt, das Lustspiel benötige „das wichtigere
Subjekt“, d. h. den besseren Dichter. Auf die gleiche Weise fährt er fort, den beiden
Dramengattungen einander zuwiderlaufende Eigenschaften zuzuordnen: Er identifiziert
es als die Aufgabe der Tragödie, „[...] die Gemütsfreiheit, wenn sie durch einen Affekt
gewaltsam aufgehoben worden, auf ästhetischem Weg wiederherstellen zu helfen [...]“.
Davon grenzt er die Komödie ab, in der „[...] verhütet werden [muß], daß es niemals zu
jener Aufhebung der Gemütsfreiheit komme.“277 Analog definiert Schiller auch die
anderen Eigenschaften von Lustspiel und Trauerspiel diametral entgegengesetzt: Der
Tragiker gehe z. B. mit dem Drama grundsätzlich „praktisch“, der Komiker generell
„theoretisch“ um. Ersterer habe darauf zu achten, fortwährend „das Herz“, also: das
Gefühl des Rezipienten anzusprechen, letzerer müsse unter allen Umständen „das
Pathos“ vermeiden und auf „ruhige“ Art und Weise „den Verstand“, also: den Geist
zerstreuen. Der eine soll unbedingt Passion auslösen, der andere muß eben dies auf
alle Fälle unterbinden. Wenn also das Pathos nicht in die Komödie integriert werden
soll, heißt das umgekehrt selbstverständlich auch, daß Komik nicht in das Trauerspiel
einzufließen hat. Schillers Gegenüberstellung von der Tragödie und der Komödie und
ihrer jeweiligen Dichter gipfelt in der Aussage: „Wenn [...] die Tragödie von einem
wichtigern Punkt ausgeht, so muß man auf der andern Seite gestehen, daß die Komödie
einem wichtigern Ziel entgegengeht, und sie würde, wenn sie es erreichte
[Hervorhebung der Verf.], alle Tragödie überflüssig und unmöglich machen. Ihr Ziel ist
einerlei mit dem Höchsten, wornach [!] der Mensch zu ringen hat, frei von Leidenschaft
zu sein, immer klar, immer ruhig um sich und in sich zu schauen, überall mehr Zufall als
Schicksal zu finden und mehr über Ungereimtheit zu lachen als über Bosheit zu zürnen
oder zu weinen.“278 Schiller zweifelt allem Anschein nach bereits zu diesem Zeitpunkt
daran, seine niedergelegte Komödientheorie selbst realisieren zu können.
Im Unterschied zum vorausgegangenen Fragment „Tragödie und Komödie“ tritt nun das
Lustspiel an die erste Position und das Trauerspiel steht diesem zum ersten Mal
erkennbar nach. Doch Schiller behält, wie die hervorgehobene, im Konjunktiv formulierte
Wendung deutlich zeigt, seine Skepsis bezüglich der dichterischen Umsetzbarkeit

276Fricke/Göpfert, Bd. V, S. 694-780.
277Ebenda, S. 725; Der Gedanke der Wiederherstellung der Gemütsfreiheit erinnert sowohl an den
Schaubühnenaufsatz als auch an die Rolle der Kunst in den „Ästhetischen Briefen“, was Rückschlüsse
auf gewisse Kontinuitäten innerhalb des Schillerschen Denkens erlaubt.
278 Ebenda, S. 726.



75

dieses zweifellos großen, hohen Zieles einer von ihm entworfenen Komödie bei. Zudem
hat die hier geschilderte Heiterkeit mit allen bisher erwähnten Komödiendefinitionen, an
die er zu unterschiedlichen Zeiten dachte und in der in zweifellos verschiedener
Wertigkeit das Verlachen eine Rolle spielte, gänzlich nichts mehr zu tun. Für diese
derbe Form der Komik ist ab „Über naive und sentimentalische Dichtung“ kein Raum
mehr. Das Lachen gewinnt eine andere Qualität - Schadenfreude oder bösartiges
Lachen auf Kosten anderer - und seien es nur Figuren auf der Bühne - erscheint von
nun an völlig unangebracht. Damit ist das, was gemeinhin unter „Komik“ verstanden
wird und was Schiller anfänglich auch in den Lustspielen und später nur noch in den
„Lachstücken“ zuließ, aus der Komödie eliminiert worden. Damit geht gleichzeitig ein
Spannung gewährleistendes Element verloren. Das Lachen steht nunmehr für einen
gelösten, unbeschwerten Zustand, in welchem der Zuschauer beim Zusehen eines
Stückes gleichbleibend verharrt. Ebenso deutlich wie von früheren Vorstellungen über
das Lustspiel grenzt sich die neu definierte Komödie natürlich vom Trauerspiel ab.
Dessen Funktion blieb aber über die Jahre hinweg weitgehend gleich. Gemäß Schiller
ist „der tragische Künstler“ und damit der Verfasser von Tragödien vor allem dazu
angehalten, „Pathos“ entstehen zu lassen. „[D]ie Darstellung des Leidens“ - und der
Leidenschaft - dient eben dazu, den Helden des Stückes - und den Zuschauer
desselben - wieder zur „Independenz“ bzw. zur „Autonomie“ und damit in jenen Status,
der in der Komödie permanent vorherrscht, zu führen.279 Das Pathos dient folglich nur
als Mittel, welches zu einem bestimmten Ziel führt: Leiden und Leidenschaft werden
allmählich durch den Verstand, der ja in der Komödie fortwährend aktiv ist, überwunden.
Die Tragödie ist gewissermaßen der Weg und die Komödie das Ziel. Die Figur auf der
Bühne erlangt ihre „Selbständigkeit“280 zurück und befreit sich vom Leiden am
„Schicksal“. Von dieser Position bezüglich der Tragödie weicht Schiller auch in „Über
naive und sentimentalische Dichtung“ inhaltlich nicht mehr ab.
Ganz wie es seiner dialektischen Denkweise entsprach, waren die gerade
wiedergegebenen, von ihm angeführten Kriterien zur Differenzierung und Erklärung der
Intention von Tragödie und Komödie demnach nicht nur komplementär, sondern auch
antagonistisch, also nicht nur sich ergänzend, sondern auch sich widersprechend, ja
sich widerstrebend.281 Denn so sehr Schillers letzte Abhandlung insgesamt auf die
Synthese hin ausgerichtet ist 282, so ausgeschlossen hält er dies für Tragödie und

279 Vgl. Fricke/Göpfert, Band V, S. 512f. bzw. S. 1017f..
280 Ebenda, S. 525.
281Vgl. bes. Catholy, Das deutsche Lustspiel, der dies in einem Schema anschaulich darstellt, S. 140f..
282Vgl. z. B. Catholy, S. 142; Fischer, Bernhard: Goethes Klassizismus und Schillers Poetologie der
Moderne: “Über naive und sentimentalische Dichtung.“ In: ZfdPh 113 (1994), S. 225-245, hier S. 234f.
spricht in diesem Zusammenhang von „Ganzheit“; Hinck, Walter: Einführung in die Theorie des
Komischen und der Komödie. In: Die deutsche Komödie. Vom Mittelalter bis zur Gegenwart. - Düsseldorf
1977, S. 25; Japp, Literatur und Modernität, hier S. 153: „ [...] zeigt eine genauere Betrachtung der



76

Komödie - und zwar in allen Schriften zu diesem Thema. Die theoretisch strikte
Gattungstrennung zieht sich wie ein roter Faden durch alle einschlägigen Schriften
Schillers. Ganz gleich, welchen Stellenwert die Komödie zu unterschiedlichen Zeiten bei
Schiller einnahm, - daß sie von ihrer Umsetzung und Erscheinung her betrachtet nach
seiner Überzeugung sich grundsätzlich und immer anderer Mittel als die Tragödie zu
bedienen habe, ergibt sich immer zwangsläufig aus der Benennung ihrer jeweiligen
Eigenschaften. Wie gesehen, gilt die gleiche Unvereinbarkeit theoretisch auch für Komik
und Pathos. In einem entscheidenden Punkt findet allerdings eine Annäherung
zwischen beiden statt: Während noch im Fragment „Tragödie und Komödie“ von
Polarität die Rede war, obwohl bereits die „Gemütsfreiheit“ als das erklärte gemeinsame
Ziel, als Vergleichspunkt beider Dramengattungen konstatiert wurde, ist diese nun nicht
mehr angesprochen. Deswegen fällt die Hierarchisierung wesentlich leichter als zuvor:
Die Tragödie strebt nach dem Zustand der Komödie, letztere erhält die „Gemütsfreiheit“,
erstere ist dazu da, sie zurückzugewinnen. Zu Zeiten seiner frühen Schriften (1784, und
auch noch 1793) hatten sie jedoch inhaltlich nichts miteinander gemein.
Soweit zu Schillers theoretischen Schriften - da jedoch „Komik und Komödie [...] nicht
wechselseitig aufeinander angewiesen [sind]“283, sollte nach der Klärung von Schillers
theoretischer Position doch auch ein Blick auf die Dramen und damit auf seine eigene
praktische Umsetzung der aufgestellten Forderungen gerichtet werden.
Der erste, dem Schillers komische Seite auffiel, war der Philosoph und
Philosophiehistoriker Kuno Fischer (1824-1907).284 Unter Berücksichtigung sämtlicher
Dramen kommt er zu dem Schluß, es ließen sich, abgesehen von den Dramen „Don
Carlos“, „Maria Stuart“, „Die Jungfrau von Orleans“, „Die Braut von Messina“ und
„Wilhelm Tell“ samt der darin auftretenden Figuren, welchen eine komische
Komponente völlig abgehe, eine „Fülle komischer Gebilde“ in seinem Werk ausmachen.
Neben den von Fischer so bezeichneten „satirischen Gedichten“ sind dies eine ganze
Reihe von Figuren aus den verbleibenden Dramen. Im Gegensatz zu Schillers
theoretischem Anspruch macht Fischer das „Pathos“ als „die Urquelle“ des Komischen

kunstphilosophischen Schriften Schillers – von den Kantischen Anfängen bis zur Abhandlung über naive
und sentimentalische Dichtung – daß die Struktur der Schillerschen Spekulation zwar antithetisch ist, daß
aber ihre Intention auf eine Synthesis der Antithesis zielt. In diesem Sinne ist für Schiller das Denken in
Gegensätzen ebenso bezeichnend wie der Gedanke ihrer Vermittlung.“; Berghahn, „Das
Pathetischerhabene“, hier S. 486: „[...] Sein [gemeint: Schillers, Anm. der Verf.] dualistisches Welt- und
Menschenbild ließ ihn die Welt als einen Kampfplatz zwischen Natur und Vernunft erfahren, wo der
Mensch als sinnlich-sittliches Doppelwesen in Konflikte verwickelt wird, in denen er sich als
Vernunftwesen gegen die feindlichen Kräfte der Natur wie gegen die eigene Sinnlichkeit behaupten
muß.“; ferner: Sharpe, Schiller’s Fragment, S. 117.
283 Vgl. Hinck, Die deutsche Komödie, S. 31; von Wiese erklärt sogar, Friedrich Schiller, hier S. 691: „Die
Komödie war im Grunde nicht Schillers Sache.“
284 Vgl. Fischer, Kuno: Schiller als Komiker. Zweite neubearbeitete und vermehrte Auflage. - Heidelberg
1891. [zuerst: Frankfurt am Main 1861 unter dem Titel: Schiller als Komiker. Vortrag, gehalten in der
„Rose“ zu Jena am 30. Januar 1861 erschienen.]



77

bei Schiller aus.285 Er unterscheidet das „heroische Pathos“, welches er den tragischen
Figuren und den oben ausgesonderten Dramen zuordnet, vom „komischen Pathos“ und
definiert aufgrund der von ihm einzeln besprochenen Figuren dieses wie folgt: „So
verschiedenartig die menschlichen Naturen sind, so verschiedenartig ist ihr Selbstgefühl
und ihr Pathos. In jedem liegt eine Quelle komischer Wirkungen. [...] Es ist offenbar ein
Unterschied, in welchem Selbstgefühl und in welcher Lebenssphäre sich das Pathos
bewegt: ob im Wallenstein oder im Wachtmeister, ob im Posa oder im Kapuziner.“286

Auffälligerweise blieb Kuno Fischers Ansatz ohne eine ausgeprägte weiterreichende
Wirkung, was daran erkennbar ist, daß weder Koopmann noch Kaiser auf Fischer
zurückverweisen, obwohl sie sich mit ähnlichen Fragestellungen beschäftigen.287 Dies
ließe sich u. a. mit Fischers ungenauer Terminologie, denn er schreibt mehrfach von
„menschlichen Naturen“ und vom „natürlichen Menschen“, wo es sich um
Dramenfiguren handelt, erklären.288 Andererseits schmälert dies nicht sein Verdienst,
immerhin als erster die ohne Zweifel komischen Züge in Schillers Dramen erkannt zu
haben. Wie Fischer betont Koopmann die komische Komponente in „Kabale und Liebe“
und Kaiser deutet nicht nur sämtliche Figuren aus dem „Lager“ als komische Figuren,
sondern geht noch einen Schritt weiter und erklärt sogar das Stück selbst zur Komödie.
Dadurch, daß Komik auch in einem „bürgerlichen Trauerspiel“ und später sogar in einer
Tragödie, „Wallensteins Tod“, anzutreffen ist289, wird gleichzeitig deutlich, wie
problematisch es sich praktisch mit der theoretisch so eindeutigen Scheidung von
Pathos und Komik verhält. Offensichtlich ist die Trennungslinie keinesfalls immer klar zu
ziehen. In dieser Hinsicht wird Schillers „erste und letzte Komödie“, „Wallensteins
Lager“, interessant. Vorsichtig weist Kaiser darauf hin, der erste Teil der Wallenstein-
Trilogie werde „[...] nur dadurch Komödie, daß das Stück keine eigentliche dramatische
Handlung“ besitze, vielmehr bloß „Lager, Zustand“ bleibe, da es sich allein „[...] um
Meinungsäußerungen, nicht [aber] um Taten [...]“ drehe.290 Nun ist zwar sicherlich nicht
der im Lager beschriebene Zustand, der die Soldaten in ihrer Unreflektiertheit zeigt (was
Kaiser selbst eingesteht), das Ziel der „hohen Komödie“291, die Schiller in „Über naive
und sentimentalische Dichtung“ theoretisch entwirft. Unbestritten ist jedoch, daß die
Soldaten ohne Veränderung jeden Tag auf Leben und Tod kämpfen und sich folglich
tatsächlich in einem unveränderlich scheinenden Zustand befinden. Darum zieht Kaiser

285 Die Liste der laut Fischer komischen Figuren reicht von Karl Moor über den Hofmarschall von Kalb,
den Stadtmusikant Miller bis zu sämtlichen Figuren aus „Wallensteins Lager“, vgl. ebenda, bes. S. 284-
360.
286 Ebenda, S. 310.
287 Vgl. wiederum Koopmann, Schiller und die Komödie; Kaiser, Gerhard: Wallensteins Lager. Schiller
als Dichter und Theoretiker der Komödie. In: JbDSG 14 (1970), S. 323-346.
288 Vgl. Fischer, Kuno, z. B. S. 310, S. 337f..
289 Vgl. Fischer, S. 376.
290 Vgl. Kaiser, Wallensteins Lager, S. 345, S. 337f..
291 Vgl. Koopmann, Schiller und die Komödie, hier S. 283.



78

den Schluß, in diesem Stück sei die „absolute moralische Gleichgültigkeit der Komödie
im Zusammengehen mit geistreicher Heiterkeit und Freiheit des Gemüts“ gewährleistet,
nicht zuletzt weil der Zuschauer/Leser bei den lediglich als „Rollenexistenzen“
auftretenden Soldaten „diesseits der Erschütterung“ bleibe.292 In der theoretisch
geforderten extrinsischen Haltung des Zuschauers liegt demnach Kaisers
Hauptargument für seine Einstufung.
An einer Stelle im Lager scheint nun aber die „moralische Gleichgültigkeit“, die Distanz
des Zuschauers aufgehoben: „Wie du bist ein Friedländischer Mann,/Kannst dich so
wegwerfen und blamieren,/Mit einem Bauer dein Glück probieren?/Der laufe, was er
laufen kann.“ - wendet sich der „erste Kürassier“, für die Soldatenehre eintretend und
dem Bauern zur Flucht verhelfend, weil es sich nicht gehört, den Zivilisten anzugreifen,
an den „ersten Scharfschützen“ (vgl. Fricke/Göpfert, Band II, Szene 11, V. 667-670).
Hier zeigt sich, daß nicht nur Komik in der Tragödie, sondern auch umgekehrt Pathos in
der „Komödie“ praktisch angewendet wird. Das Entscheidende an diesem Beispiel ist,
daß mit dem hier durchschimmernden Pathos die für die Komödie an sich typische
„moralische Gleichgültigkeit“ in zweierlei Hinsicht aufgehoben wurde. Denn indem der
Kürassier das Leben des Bauern rettet und mit pathetischen Worten an die
Soldatenehre des Scharfschützen appelliert, handelt er unbestreitbar sympathisch und
damit gerade nicht „moralisch indifferent“, d. h. er zieht die Sympathie des Zuschauers
auf sich, durchbricht dessen Gleichgültigkeit (darüber hinaus handelt er, ohne daß dies
in diesem Zusammenhang wichtig wäre, sogar noch im Wortsinn „moralisch“). Gerade
dieses Verhalten des Pappenheimers wirkt auf besondere, höhere Art und Weise
komisch, da es sich deutlich von der Position aller anderen Soldaten abhebt und
beispielsweise mit den platten Weisheiten des Kapuziners nichts gemein hat. Der hohe
Anspruch an sich selbst paßt demnach nicht zum übrigen, eher einfach denkenden
Personal. In diesem Stück kommen somit verschiedene Formen von Komik zum
Ausdruck. Zudem bedroht in dieser Dramensituation die der Tragödie zugeordnete
„Leidenschaft“, mit der der Kürassier seinen Standpunkt vorträgt, die Ruhe, die in der
Komödie unbedingt bewahrt werden soll. Die von Kaiser gewählte Gattungsbezeichnung
„Komödie“ erweist sich damit als höchstens mit Einschränkungen haltbar. Gleichzeitig
ist die betreffende Stelle ein weiteres Indiz dafür, daß Schiller seinem theoretischen
Anspruch nicht immer selbst gerecht wurde.
Sicherlich ist es kein Zufall, wenn Schiller sich in seinen chronologisch an die
theoretischen Schriften anschließenden Werken, den eigenen Dramen, nach seiner
Definition von Komödie von neuem zwar nicht ausschließlich, aber verstärkt dem

292 Vgl. Kaiser, Wallensteins Lager, S. 342 und S. 346.



79

Trauerspiel zuwandte, weil hier die Kriterien leichter zu erfüllen waren.293

Wahrscheinlich erkannte er selbst, wie schwer die eigenen Ansprüche zu realisieren
waren und bemühte sich darum nicht weiter intensiv um die Komödie. Schließlich ist
auch das oben kurz erwähnte Polizei-Fragment nicht weit gediehen.
Für diese Annahme spricht ferner die bereits erwähnte „Dramatische Preisaufgabe“, die
fünf Jahre nach Schillers letzter Komödiendefinition entstand. Indem Schiller hier dazu
auffordert, „Intrigenstücke“ einzusenden, weil es zu wenige aufführbare Komödien gebe,
zeigt dies zwar nach wie vor den hohen Anspruch, den Schiller diesbezüglich hatte.
Gleichzeitig nimmt er jedoch z. T. indirekt auch Forderungen aus „Über naive und
sentimentalische Dichtung“ zurück, da eine Intrige ohne ein gewisses Maß an Spannung
und damit Aufhebung von Ruhe schlichtweg undenkbar erscheint. Daraus leitet sich ab,
daß Schiller höchstwahrscheinlich zu diesem Zeitpunkt spätestens, wenn nicht bereits
1795, wußte, wie wenig seine Forderungen praktisch umsetzen ließen. Diese These
wird weiter gestützt durch die Tatsache, daß Schiller mit dem „Nathan“ ein „Schauspiel“
bearbeitet, ein nicht klar gattungstheoretisch zuzuordnendes Stück, welches er von
theoretischer Warte aus klar abgelehnt hatte und das trotz des ernsten Stoffes bisweilen
Komik in Form von Sprachspielen zu transportieren weiß. Die Preisaufgabe in der
Komödiensparte stünde dann als das Zugeständnis, die Konzession da, zu der Schiller
zu dem späteren Zeitpunkt, 1800, gerade noch bereit gewesen wäre. Aber „[u]nmöglich
konnte nach dem Wallenstein die Kraft des Komischen in unserem Dichter [gemeint:
Schiller, Anm. der Verf.] [gänzlich] erloschen sein. [...]“294

Weil Schiller nach 1798 kein eigenständiges Drama mehr schrieb, welches auch nur in
Ansätzen in Richtung der Komödie oder der Komik ging, rücken für den Zeitraum
danach Schillers dramaturgische Arbeiten für das Weimarer Hoftheater, insbesondere
„Turandot“ und die Übersetzungen der beiden Picard-Lustspiele, in den Blickpunkt des
Interesses.295 Nicht allein da Holl im Unterschied zu Kaiser sogar meint, „[a]m ehesten“
sei „ihm [gemeint: Schiller, Anm. der Verf.] der Versuch zum Lustspiel in der

293 So sieht es auch Koopmann, Schiller und die Komödie, S. 284f.. Er weist zudem auf Schillers radikale
Ablehnung nahezu sämtlicher z. T. bis heute als bedeutend eingestufter Komödiendichter hin. Unter den
Abgeurteilten finden sich u. a. auch Shakespeare und Lessing, was einzig aufgrund der von Schiller in
„Über naive und sentimentalische Dichtung“ aufgestellten Kriterien nachvollzogen werden kann; auf
Lessing und seine Komödie „Minna von Barnhelm oder das Soldatenglück“ wird im Kapitel über die
beiden Picard-Lustspiele noch einmal eingegangen.
294 Vgl. Kuno Fischer, S. 274f.; Fischer hat mit seiner Vermutung recht, obwohl er Schillers
dramaturgische Projekte selbst nicht zu Rate zieht. Von der „Turandot“-Bearbeitung ist bei ihm zwar an
keiner Stelle die Rede, wohl aber von den beiden Picard-Lustspielen, so daß er selbst darauf hätte
kommen können, daß seine Einteilung in nur zwei Schaffensperioden, in welchen sich Schiller mit Komik
beschäftigt habe, unvollständig ist, zumal auch ein Hinweis auf „Körners Vormittag“ aus dem Jahr 1787
bei ihm fehlt.
295 Vgl. Prang, Helmut: Geschichte des Lustspiels. Von der Antike bis zur Gegenwart. - Stuttgart 1968,
der in bezug auf die Picard-Lustspiele von Übersetzung, in bezug auf „Turandot“ von „Nachgestaltung“
schreibt, S. 189.



80

Bearbeitung von Gozzis ‚Turandot‘ [gelungen]“296, sondern auch weil ein „Schauspiel“
wie „Nathan der Weise“, das weder der Tragödie noch der Komödie explizit zuzuordnen
ist, laut Schillers eben vorgestellten dramentheoretischen Überlegungen gar nicht
angestrebt, sondern abgelehnt wurde, scheinen seine dramaturgischen Arbeiten eine
Abkehr, oder doch eine Relativierung von den zuvor erarbeiteten theoretischen
Standpunkten zu markieren. Daß Schiller selbst gegen Ende seines Lebens mit dem
„Wilhelm Tell“, einem von Goethe übernommenen Stoff, ein eigenes „Schauspiel“
schreibt, zeugt, mit Monika Ritzer zu sprechen, von Schillers „stilistischer
Spannbreite.“297 Ein vollkommen falsches, inkomplettes Bild entsteht, wenn man wie
Berghahn in seinem nach wie vor bedeutenden Aufsatz Schillers Dramentheorie auf
„Das Pathetischerhabene“ reduziert.298 Berghahn handelt hier ausschließlich von der
Tragödie, ganz so, als erwähne Schiller andere Formen des Dramatischen in seinen
ästhetischen Schriften nicht einmal. Das durch Berghahn evozierte Bild einer nahezu
ausschließlichen Tragödienfixierung läßt sich hingegen sowohl von der erwähnten
theoretischen wie von der theaterpraktischen Seite her relativieren. Berghahn
identifiziert im Unterschied dazu die Erhabenheit als das exklusive Telos des
Schillerschen Dramas, welche über das zuvor erfolgte Leiden vermittelt werde.299 In

296 Vgl. Holl, Das deutsche Lustspiel, hier S. 199.
297 So Monika Ritzer in der Einleitung ihres Kapitels „Schillers dramatischer Stil“, Schiller-Handbuch, S.
240-269, hier S. 240, wo es weiter heißt: „Wie kaum einem anderen Autor eignet Schiller die Lust zum
dramatischen wie theatralischen Experiment – auch wenn uns heute diese Seite seines Œuvres durch
den historischen Abstand wie die Pauschalismen der Schullektüre eher verstellt ist. Schillers dramatischer
Stil ist daher nicht in einigen wenigen Grundkategorien zu definieren; seine charakteristische Vielfalt
erschließt sich erst, wenn man die Werkstatt des großen Dramatikers betritt.“ Analog bereits von Wiese,
Friedrich Schiller, hier S. 686: „Schillers dramatische Phantasie war reicher und umfassender, als es die
meisten seiner Interpreten glauben machen wollen.“ – Ein kleinerer Teil innerhalb der von Ritzer
sogenannten „Werkstatt“ widmet sich den hier interessierenden dramaturgischen Projekten.
298 Berghahn, Klaus L.: „Das Pathetischerhabene.“ Schillers Dramentheorie. In: Schiller. Zur Theorie und
Praxis der Dramen. Hg. von K. L. B. und Reinhold Grimm. – Darmstadt 1972 (= Wege der Forschung Bd.
CCCXXIII), S. 485-522. [passim]; er ist damit lediglich ein exponierter Vertreter eines durchaus weit
verbreiteten Verfahrens, ihm folgend beispielsweise: Linder, Jutta: Schillers Dramen. Bauprinzip und
Wirkungsstrategie. – Bonn 1989, die gleichfalls die Komödientheorie wie die –praxis ausgeblendet läßt.
299 So etwa belegbar anhand folgender Beispiele, vgl. Berghahn, „Das Pathetischerhabene“, hier S. 489:
„Die Aufgabe der Poesie sieht Schiller [...] gerade darin, die Empfindungsfähigkeit für das Erhabene zu
entwickeln, und zwar durch die tragische Kunst.“; S. 489f.: „‘Der letzte Zweck der Kunst ist die Darstellung
des Übersinnlichen und die tragische Kunst insbesondere bewerkstelligt dieses dadurch, daß sie uns die
moralische Independenz von Naturgesetzen im Zustand des Affekts versinnlicht‘ [...]. Dieser so bekannte
wie befremdliche Satz aus der Schrift >Über das Pathetische< (1793) führt in das Zentrum von Schillers
Ästhetik und Dramentheorie.“; S. 491f.: „Die unmittelbare Konfrontation mit dem leidenden Menschen im
Drama läßt sich [...] ästhetisch rechtfertigen, wenn im Leiden auch die mögliche Erhebung über das Leid
gezeigt wird. [...] Unser Vergnügen am Tragischen beruht also darauf, daß der Mensch sich über sein
Leid erheben und seine übersinnliche Kraft unter Beweis stellen kann. [...]“; S. 493f.: „Das Pathetische der
Tragödie versetzt den Zuschauer in eine erhabene Gemütsstimmung und ermöglicht ihm die Erfahrung
seiner übersinnlichen Bestimmung. [...] Ohne Bezug zum Erhabenen wäre das Pathos bloß sinnentleerte
Form und als solche nicht ästhetisch.“; S. 501: „Die Tragödie [...] bereitet Vergnügen, da sie die mögliche
Überwindung des Leidens zeigt und wie ein Vermögen zur Freiheit in uns spüren. [...]“; vgl. weiterhin S.



81

einer Art „Verabredung“ zwischen Dramatiker und Zuschauer entsteht eine
Illusionssituation, die letzteren einerseits involviert, die ihn andererseits jedoch
gleichzeitig auf seinem Sitz zurückhält, da das Gezeigte nicht wirklich ist.300 Durch die
Simulation des Leids durchlebt oder rekonstruiert der Zuschauer also etwas, das als
„Impfung“ gelten kann: „Diese wohlorganisierte Täuschung erfüllt den Zweck, in uns
eine Kraft zu wecken, die den Leiden der Sinnlichkeit überlegen ist. Das Pathetische als
ein künstlich forciertes Leid ermöglicht das Erhabene als Erfahrung unseres intelligiblen
Vermögens.“301 – Daß es für Schiller theoretisch auch dramatische Formen gab, die das
Pathos, das Leiden nicht als einen konstituierenden Bestandteil benötigten, wird bei
diesem verkürzenden close reading Berghahns vollkommen ausgeblendet. Und zwar
nicht zuletzt darum, weil in der von Schiller letzten Endes angestrebten Komödie der
„Zustand“ des Zuschauers in der „Freiheit des Gemüts“, in der Distanz zum gezeigten
Bühnengeschehen gehalten werden soll, während die Tragödie dessen „Tätigkeit“
anregen will. Ob jedoch, als rein theoretisches Konstrukt, Schiller nicht möglicherweise
an einen Zustand des Komödienzuschauers gedacht haben mag, der wiederum nach
seiner Wahrnehmungsweise als „erhaben“ identifiziert werden könnte respektive der
„Erhabenheit“ auch ohne vorausgegangenes Pathos denken ließe, auch wenn diese
Begriffe („erhaben“ / „Erhabenheit“) explizit an keiner Stelle seiner Annäherungen an die
Komödie fallen, ist eine der Fragen, auf die noch keine befriedigende oder gar
endgültige Antwort gegeben worden ist.302 Für den Dramaturgen ab 1796 spielen die
theoretischen Annäherungen aber nicht die entscheidende Rolle303, weshalb die Klärung
der soeben gestellten Frage hier nicht weiter verfolgt werden muß, es bleibt immerhin,
folgt man Berghahn, ungeklärt, wie Schiller ein derart ‚pathosfreies‘ Stück wie Picards
„Der Neffe als Onkel“ bearbeiten konnte.
Nach der hier vorgenommenen tour de force durch Schillers ästhetische Schriften sollte
jedoch niemand der vielleicht verlockenden Illusion anhängen, Schillers dramaturgische
Arbeiten seien nahtlos an seine ästhetischen Schriften anschließbar. Vielmehr scheint
dies eher zweifelhaft bis unsicher. Immerhin schreibt Schiller bereits am 7. Januar 1795

498, S. 503. – Das Telos des Schillerschen Dramas ist jedoch, allgemeiner gefaßt, die Gemütsfreiheit, die
sowohl die Tragödie erreichen als auch von der Komödie bewahrt werden kann.
300 Wohingegen, mit Berghahn zu sprechen, gilt, vgl. S. 500: „Wirkliches Unglück und Leiden des
Menschen läßt sich niemals ästhetisch betrachten und in erhabene Empfindungen auflösen. Es hebt die
Freiheit der Einbildungskraft auf.“
301 Wiederum Berghahn, hier S. 500f..
302 Während Berghahn Schillers Dramentheorie als „[i]n ihrer Geschlossenheit so einmalig wie
unwiederholbar“ einstuft, vgl. ebenda, S. 522.
303 Dazu paßt Caroline von Wolzogens spätere Schilderung aus ihrer Schiller-Biographie: „Das Theater
gab ihm [gemeint: Schiller, Anm. der Verf.] fortwährend viel Genuß und wirkte belebend und aufklärend
auf seine produktive Stimmung. Selbst ein schlechtes Stück gebe ihm viel neue Ansichten, sagte er uns.“,
vgl. NA, Bd. 42, S. 288, Nr. 646.



82

an den frisch befreundeten Goethe unter dem Eindruck der ersten Teile des ihm zur
Korrektur überlassenen „Wilhelm Meister“:

[...] Ich kann Ihnen nicht ausdrücken, wie peinlich mir das Gefühl oft ist, von einem Produkt dieser Art

[gemeint: der noch im Entstehen begriffene Roman „Wilhelm Meister“ Goethes, Anm. der Verf.] in das

philosophische Wesen hinein zu sehen. Dort ist alles so heiter, so lebendig, so harmonisch aufgelöst und

so menschlich wahr, hier alles so strenge, so rigid und abstrakt und so höchst unnatürlich, weil alle Natur

nur Synthesis und alle Philosophie Antithesis ist [...]. [...] fühle ich nicht weniger lebhaft den unendlichen

Abstand zwischen dem Leben und dem Räsonnement – und ich kann mich nicht enthalten, in einem

solchen melancholischen Augenblick für einen Mangel in meiner Natur auszulegen, was ich in einer

heitern Stunde bloß für eine natürliche Eigenschaft der Sache ansehen muß. So viel ist indes gewiß, der

Dichter ist der einzige wahre Mensch, und der beste Philosoph ist nur eine Karikatur gegen ihn. [Kursive

Hervorhebungen der Verf.] 304

Nach einer gewünschten, wenn nicht intendierten Abkehr von der Philosophie klingt
auch eine Stelle aus einem Brief Schillers an seinen „vortrefflichen Freund“ August
Wilhelm Schlegel, der ein rundes dreiviertel Jahr später abgeschickt wird: „[...] Ich hoffe
aber, wenn ich nur Zeit und Stimmung finde, nicht immer so ängstlich mehr am Ufer der
Philosophie hinsteuern zu müssen, sondern etwas weiter ins freie Meer der Erfindung
zu segeln. [...]“305 Indes, gänzlich neu ist Schillers Entschluß, der Poesie den Vorrang
vor seinen anderen Projekten und Interessen einzuräumen, nicht, auch wenn er sich im
Anschluß daran stärker an den sich selbst verordneten Weg gehalten hat als zuvor.306

Bereits 1788 ermahnt Körner seinen über mangelnde Belesenheit und diesbezüglich
über Unsicherheit klagenden Freund:

[...] Bist Du nicht zu ängstlich in Ansehung Deiner Lektüre? [...] Ich habe mehr gelesen, als Du; aber

vielleicht hätte ich mehr Talent zu eigener Schöpfung, wenn meine Kräfte bei dem trägen Genuß fremder

Geistesprodukte nicht erschlafft wären. Ich komme immer darauf zurück, daß Du nicht berufen bist ein

Gelehrter, sondern ein Künstler zu sein. [...] 307

304 So Schiller an Goethe, siehe Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger, hier S.
81.
305 So Schiller in einem Brief an August Wilhelm Schlegel vom 29. Oktober 1795, hier zitiert nach
Borcherdt, Schiller und die Romantiker, S. 362-364, hier S. 363; entsprechend heißt es in Schillers Brief
an Körner vom 18. Januar 1796, er habe „auf lange Zeit von der Theorie Abschied genommen“, vgl.
Briefwechsel zwischen Schiller und Körner, hg. von Berghahn, hier S. 241.
306 Benno von Wiese, Friedrich Schiller, hier S. 678-710, S. 678, konkludiert entsprechend: „Mehr und
mehr wird Schiller, der lange Jahre in abgeschlossener Einsamkeit gelebt hat, die unmittelbare
Anschauung der Bühne zum unentbehrlichen Bedürfnis.“
307 Ebenda, S. 81[Brief Körners vom 3. Juni 1788].



83

Fast exakt vier Jahre später wiederholt Körner gegenüber Schiller den Rat, seine
Prioritäten nicht falsch zu setzen:

[...] Wer zu eigener Schöpfung Talent hat, versündigt sich an sich selbst, wenn er die Zeit mit Grübeln

verdirbt. Glaube mir, es ist nur ein Behelf für Menschen, die bloß Kunstgefühl haben. Bei Dir muß es

immer Nebensache bleiben – Beschäftigung für Stunden, in denen Deine Einbildungskraft weniger

ergiebig ist. [...] Spekulation über Gegenstände der Ästhetik ist an sich interessant, aber ihre Fruchtbarkeit

ist vielleicht größer für den Psychologen, als für den praktischen Künstler. [...] 308

Dieser antwortet sowohl im Nachhinein als auch antizipatorisch:

[...] Ein philosophischer Gegenstand ist schlechterdings für die Poesie verwerflich, vollends für die, welche

ihren Zweck durch Handlung erreichen soll. [...] Hingegen, wenn sich ein historischer handlungsreicher

Stoff findet, mit dem man diese philosophischen Ideen nicht nur in eine natürliche, sondern notwendige

Verbindung bringen kann, so kann daraus etwas Vortreffliches werden. [...] 309

Vollkommen klar und unzweifelhaft bleibt für den zeitweiligen Geschichtsprofessor, auch
während seiner intensiven Auseinandersetzung mit der Kantlektüre, er sei „bloß Poet,
und als Poet werde ich auch noch sterben [...]“310, auf den verschlungenen Wegen der
Geschichtsschreibung gelangt er zu dem Schluß, daß es „[...] doch nur die Kunst selbst“
sei, „wo ich meine Kräfte fühle, in der Theorie muß ich mich immer mit Prinzipien
plagen. Da bin ich bloß ein Dilettant.[...]“311 Das vorübergehende Hinwenden zu Themen
der Geschichte und Philosophie hängt nicht allein, aber doch nicht zuletzt damit
zusammen, daß Schiller „[...] die Kühnheit, die lebendige Glut, die ich hatte, ehe mir
noch eine Regel bekannt war [...]“ entbehrt, denn: „Ich sehe mich jetzt erschaffen und
bilden, ich beobachte das Spiel der Begeisterung, und meine Einbildungskraft beträgt
sich mit minder Freiheit, seitdem sie sich nicht mehr ohne Zeugen weiß.“ Dieses für ihn
problematische Zwischenstadium, rückblickend als eine Art Inkubationszeit verstehbar,
denkt Schiller früher oder später zu überwinden, ja er hofft, „[...] daß mir Kunstmäßigkeit
zur Natur wird, wie einem wohlgesitteten Menschen die Erziehung“, weil nach diesem
Prozeß „die Phantasie ihre vorige Freiheit“ wiedererlange und sich lediglich „freiwillige

308 Ebenda, S, 148 [Brief Körners vom 4. Juni 1792].
309 Überlegt Schiller in seinem Brief an Körner vom 28. November 1791, siehe Briefwechsel Schiller –
Körner, hg. von Berghahn, S. 139-141, hier S. 140f..
310 So Schiller in seinem Brief an Körner vom 27. Februar 1792, siehe Briefwechsel, hg. von Berghahn,
hier S. 145.
311 Schiller in seinem Brief an Körner vom 25. Mai 1792, hier Briefwechsel, hg. von Berghahn, S. 146-
148, besonders S. 147.



84

Schranken“ auferlege.312 Geschichte und Philosophie bildeten, folgt man dieser
Selbsteinschätzung, nicht mehr, aber auch nicht weniger als notwendige und wichtige
Durchgangsstationen – die Geschichte als Themenfundus, Steinbruch, die Philosophie
als abstrakter Gedankengeber.313 Kants Bedeutung, und damit einhergehend die
Bedeutung der Philosophie insgesamt, hat für Schiller in dessen letzten zehn Jahren
abgenommen.314 Schillers Hinwendung zum Theater, zur Dramaturgie läßt sich nicht
lückenlos an seine intensive Beschäftigung mit Kant anschließen und schon gar nicht
notwendigerweise als auf Kant aufbauend erklären. Noch pointierter formuliert: Es
braucht Kant nicht, um Schillers Theaterschaffen ab 1796, also der „Egmont“-
Bearbeitung, zu verstehen.315 Er hat bewußt gewählt, seine Kräfte gebündelt, die
Prioritäten gesetzt, seine vielfältigen Interessen konzentriert – zugunsten der Dichtung,
des Dramas und gegen die Philosophie. 1805, in seinem letzten Brief an Wilhelm von
Humboldt, wird er sich noch einmal auf ganz ähnliche Weise erklären:

[...] Die speculative Philosophie, wenn sie mich je gehabt hat, hat mich durch ihre hohle Formeln

verscheucht, ich habe auf diesem kahlen Gefild keine lebendige Quelle und keine Nahrung für mich

gefunden; aber die tiefen Grundideen der Idealphilosophie bleiben ein ewiger Schatz und schon allein um

ihretwillen muß man sich glücklich preisen in dieser Zeit gelebt zu haben. [...] 316

312 Ebenda; die ausführliche Hinzuziehung des Briefwechsels zwischen Schiller und Körner rechtfertigt
sich aufgrund der hohen Bedeutung, die der geistige Austausch mit seinem Dresdner Freund für Schiller
insbesondere nach seiner Ankunft in Weimar, so auch Berghahn in seinem Vorwort, hier S. 15, besitzt. In
diesem lesenswerten Vorwort gewährt der Herausgeber erste Einblicke in die Tiefe und Intensität der
Freundschaft mit dem Juristen; vgl. zu Körner weiterhin: Camigliano, Albert James: Friedrich Schiller and
Christian Gottfried Körner. A critical relationship. – Stuttgart 1976. (=Stuttgarter Arbeiten zur Germanistik
Nr. 12)
313 Treffend charakterisiert Walter Hinderer Schillers Talent, vgl. dessen Vorwort zu: Interpretationen.
Schillers Dramen. Hg. von W. H. – Stuttgart 1992, S. 7-10, hier S. 8: „Diese Doppelbegabung für Begriff
und Anschauung, für Regel und Empfindung, für Reflexion und Affekt verdankte Schiller nicht nur sein
spezifisches ‚Theater-Idiom‘, sondern sie machte ihn auch zum Prototyp des sentimentalischen, d. h. des
modernen Dichters, der ebenso auf philosophische, anthropologische, existentielle, ästhetische,
poetologische, rhetorische wie auf historische, geistesgeschichtliche, sozialhistorisch-gesellschaftliche
und politische [!] Fragestellungen antwortet.“, wobei klar festzuhalten bleibt, wie bewußt sich Schiller in
den späten 1790er Jahren für das Theater und damit für das Drama entschieden, seine Talente mithin
hierarchisiert hat.
314 Gänzlich anders schätzt Erhard Lange, Schiller und Kant, hier S. 123f., dies ein: „[...] Von nun an
[1787, Anm. der Verf.] schenkte Schiller den Arbeiten Kants große Aufmerksamkeit. Mannigfaltig sind die
Hinweise, Bemerkungen und Reminiszenzen zu den kleinen Schriften, aber auch zu den drei Kritiken und
anderen Werken des Philosophen. Dieses Interesse ist nie erloschen. [...]“; bezeichnenderweise handelt
Birgit Sandkaulens Aufsatz „Die ‚schöne Seele‘ und der ‚gute Ton‘. Zum Theorieprofil von Schillers
ästhetischem Staat“ [In: DVjS 76 (2002), S. 74-85, hier S. 75] vom „Theoretiker“ Schiller – und explizit
nicht vom „Dichter und Dramatiker“, d. h. diese Komponente wird hier vollkommen ausgeblendet.
315 Von Wiese formuliert entsprechend, Friedrich Schiller, S. 679: „[...] So dürfen denn die späten
Dramen keinesfalls nur mit den Maßstäben seiner theoretischen Schriften gemessen werden. Manche
ihrer Gedanken gehören bei der rasch fortschreitenden Entwicklung des Dichters bereits einer
überwundenen Epoche an.“
316 So Schiller in seinem Brief an Wilhelm von Humboldt vom 2. April 1805, vgl. NA, Bd. 32, S 206-209,
S. 575-578, hier S. 208, kursive Hervorhebung der Verf.. Dieser Brief steht am Ende einer kontinuierlich



85

Rückblickend relativiert also Schiller nicht seine Affinität zur Philosophie respektive
deren bestechenden Reiz in ihren fundamentalen Zügen, jedoch sehr distinkt deren
Bedeutung für seine dichterische Produktion. Er entfernt sich dabei nicht allein von der
gegenüber Schütz so genannten „neuesten Philosophie“, sondern genau genommen
gleichzeitig von seinen eigenen Beiträgen und Überlegungen, zumindest insofern, als er
das „in sich geschlossene Ganze“ eines künstlerischen Werkes nicht auf theoretische
Regeln verpflichtet sehen will, sondern die künstlerische Freiheit und Beweglichkeit
apologisiert.317 Erinnert man sich an die putative Ganzheit, die Schiller z. B. von Benno
von Wiese attestiert wurde318, dann hat man hier einen Bruch innerhalb seiner
Entwicklung, da Schiller frühere theoretische Positionen verwirft respektive diese im
späteren poetischen Werk überwindet. Analog vertritt Humboldt, als er seine
Freundschaft und den Gedankenaustausch mit Schiller Revue passieren läßt, diese
interessante These:

verlaufenden Distanznahme: Innerhalb des Briefwechsels mit Goethe geht Schiller 1799 letztmals explizit
auf Kant ein, bezeichnenderweise in einer abschätzigen Formulierung, schließlich bemängelt er in seinem
Brief vom 2. August 1799, vgl. Briefwechsel Schiller Goethe, hg. von Emil Staiger, hier S. 791, „[...] Kants
Entwicklung“ als „gar zu mönchisch“ und setzt hinzu: „[I]ch habe nie damit versöhnt werden können. Sein
ganzer Entscheidungsgrund beruht darauf, daß der Mensch einen positiven Antrieb zum Guten so wie
zum sinnlichen Wohlsein habe; er brauche also auch, wenn er das Böse wählt, einen positiven innern
Grund zum Bösen, weil das Positive nicht durch etwas bloß Negatives aufgehoben werden könne. Hier
sind aber zwei unendlich heterogene Dinge, der Trieb zum Guten und der Trieb zum sinnlichen Wohl,
völlig als gleiche Potenzen und Quantitäten behandelt, weil die freie Persönlichkeit ganz gleich gegen und
zwischen beide Triebe gestellt wird.“ Anders deutet dies Lange, Schiller und Kant, hier S. 124, der
Schillers „Interesse“ an Kant als „nie erloschen“ wertet. - Der Dramatiker, speziell der Tragiker,
differenziert im Brief an den befreundeten Kollegen demnach sorgfältiger als der Philosoph, eventuell
nicht zuletzt deshalb, weil er dramatische Figuren konzipiert, die mit haargenau dem Problem konfrontiert
sind, daß sie sich zwischen dem „sinnlichen Wohl“ und dem „Trieb zum Guten“ entscheiden müssen, da
beides gleichzeitig für sie nicht zu haben ist, zu denken wäre etwa konkret an Max Piccolomini, an
Johanna von Orleans, aber auch bereits an Luise Miller, oder, später, Romanow aus dem „Demetrius“-
Fragment. Ein Bindeglied zwischen den beiden Briefen an Goethe und Humboldt bildet ein Brief Schillers
an den Herausgeber der ALZ, der Allgemeinen Litteratur Zeitung, Schütz, vom 22. Januar 1802, vgl. NA,
Bd. 31, hier S. 94f.: „[...] Aber ein poetisches Werk muß, in so fern es [...] ein in sich selbst organisirtes
Ganze ist, aus sich selbst heraus, und nicht aus allgemeinen, und eben darum hohlen, Formeln beurtheilt
werden; denn von diesen ist nie ein Uebergang zu dem Factum. Aber Sie werden überhaupt oft
Gelegenheit haben, zu bemerken, daß unsere neueste Philosophie (selbst wenn ihre Principien als wahr
angenommen werden) in der Anwendung hinkt; daß die Versuche, ihrer Stifter selbst, ins Praktische zu
gehen, nicht glücklich ausfielen, sie mögen nun in der Aesthetik oder im Naturrecht und in der Politik
angestellt worden seyn. [...]“ [kursive Hervorhebungen im letzten zitierten Brief von der Verf.]
317 Vgl. wiederum den in der vorangegangenen Anmerkung zitierten Brief an Schütz; vgl. entsprechend
Schillers Brief an Goethe vom 20. Januar 1802, vgl. Briefwechsel, hg. von Emil Staiger, hier S. 930f.: „[...]
es ist mir [...] sehr fühlbar geworden, daß von der transzendentalen Philosophie zu dem wirklichen
Faktum noch eine Brücke fehlt, indem die Prinzipien der Einen gegen das Wirkliche eines gegebenen
Falles sich gar sonderbar ausnehmen, und ihn entweder vernichten oder dadurch vernichtet werden. [...]
Man sieht aber daraus, daß die Philosophie und die Kunst sich noch gar nicht ergriffen und wechselseitig
durchdrungen haben [...].“
318 Vgl. hierzu die Einleitung der vorliegenden Arbeit.



86

[...] Auf welche Weise Kant von Schiller gewürdigt ward, hat Schiller in mehreren Stellen seiner Schriften

geäussert, noch mehr aber durch die That gezeigt. [...] Er nahm nicht von ihm [gemeint: Kant, Anm. der

Verf.]; von den in Anmuth und Würde und den aesthetischen Briefen durchgeführten Ideen ruhen die

Keime schon in dem, was er vor der Bekanntschaft mit Kantischer Philosophie schrieb, sie stellen auch

nur die innere, ursprüngliche Anlage seines Geistes dar. Allein dennoch wurde jene Bekanntschaft zu

einer neuen Epoche in Schiller’s philosophischem Streben, die Kantische Philosophie gewährte ihm Hülfe

und Anregung. Ohne grosse Divinationsgabe lässt sich ahnden, wie, ohne Kant, Schiller jene ihm ganz

eigenthümlichen Ideen ausgeführt haben würde. Die Freiheit der Form hätte wahrscheinlich dabei

gewonnen. 319

Damit zieht Humboldt einerseits die Relevanz des Einflusses, welchen Kant auf Schiller
ausgeübt hat, in Zweifel, andererseits supponiert er eine ausgreifendere Variationsbreite
bei Schillers poetischem Schaffen im Falle des Ignorierens der Kantischen Schriften, die
ihrerseits auf die exakte Klärung von Begriffen angelegt und nicht darauf aus sind,
Figuren auf die Bühne zu bringen, deren diverse Handlungsweisen in einen konkreten
Zusammenhang untereinander gestellt wurden. Darüber hinaus insistiert Humboldt bei
Schiller auf dessen Eigenständigkeit und verteidigt ihn somit gegen den, vor allem von
Seiten der Philosophie, erhobenen Vorwurf des Eklektizismus, indem er Schillers
zutiefst intrinsisch motivierten Weg nachzeichnet.320 Diese Sichtweise hat nun
tatsächlich vieles für sich, in sie eingeschlossen scheint nämlich zugleich ein Abwehren
weiterer Vereinnahmungen respektive präsupponierter Gefolgschaften wie derjenigen
Goethes.321 Die zur Widerlegung der angesprochenen Sichtweise ausführlich zitierten
Briefe gerade aus den 1790er Jahren sprechen sine ira et studio eine deutlich andere
Sprache. Schiller bleibt in jeder Phase bei sich. Damit ist keineswegs ausgesagt, er
habe nicht wichtige Impulse von Kant oder Goethe erhalten, wie wiederum Goethe
Impulse von Schiller bekommt. Darüber hinaus sollten bei einer solchen Aufzählung die
wichtigen Briefpartner Körner und Humboldt nicht vergessen werden.

319 Siehe Wilhelm von Humboldt, Ueber Schiller und den Gang seiner Geistesentwicklung, hier S. 512f.;
analog Jutta Linder, Schillers Dramen, Bauprinzip und Wirkungsstrategie, S. 143; Reed weist jedoch mit
genauso viel Berechtigung darauf hin, wie selbstverständlich Schiller die Abhängigkeit von Kant attribuiert
wird, vgl. Reed, Palastrevolution: Kant, Schiller und die Geburt einer Ästhetik..., hier S. 148.
320 Vgl. etwa Wolfgang Riedel, Schiller und die popularphilosophische Tradition. In: Schiller-Handbuch,
hier S. 157.
321 Anders sieht dies beispielsweise Japp, Literatur und Modernität, hier S. 152f.: „Denkt man daran
zurück, daß Humboldt der Ansicht war, Schiller nähere sich dem höchsten Ziel der Dichtung, indem er in
sich gleichsam ‚Kant und Göthe‘ miteinander verknüpfe, so hat es den Anschein, als habe Schiller sich
jetzt, nämlich nach der Zeit seiner Spekulationen, gegen Kant und für Goethe entschieden.“
[Hervorhebung der Verf.]; ähnlich von Wiese, Friedrich Schiller, hier S. 679, der Schiller den
„unverkennbaren“ Einfluß Goethes attestiert. Erhard Lange löst die anhängige Frage nicht ungeschickt,
indem er zu der Einschätzung gelangt, vgl. Schiller und Kant, hier S. 123, „von den vielen Wegen, die zu
dieser Freundschaft [gemeint: derjenigen zwischen Schiller und Goethe, Anm. der Verf.] führten, war das
gemeinsame Interesse an der Kantschen Philosophie nicht der unbedeutendste.“



87

„Sie haben wohl recht, daß man sich der theoretischen Mitteilung gegen die Menschen
lieber enthalten und hervorbringen muß [...],“ schrieb Schiller seinem Brieffreund und
Dichterkollegen noch aus Jena am 30. Juli 1799322 – dieses Zustimmen ist nur einer der
vielen Schritte zurück in die Theaterwelt, in der er in seiner letzten Schaffensperiode von
1796 an bis auf wenige andere Projekte nahezu ausschließlich aufging: Schiller
entschied sich in Etappen, sukzessive für die dramatische wie dramaturgische Praxis
und gegen die Theorie und ging dabei seiner eigenen Wege. Da von Wiese bei Schiller
bemerkt, das ‚Handwerk‘ obsiege über die Kunstphilosophie323, ist der Goethe-Einfluß
auch insofern zurückgenommen, als Schiller bezüglich der Bühnentauglichkeit
respektive der theatralischen Umsetzung größere Sicherheit besaß.
Chronologisch gesehen, stellt die Theorie eine Voraussetzung für Schillers zweite
dramatische Schaffensperiode und die parallel dazu entstehenden dramaturgischen
Arbeiten dar. Faktisch gesehen ist sie keine zwingend notwendige Voraussetzung.
Analog zu Schillers Denken in Gegensätzen wird der von ihm eingeschlagene Weg von
der Theorie zur Praxis fortgesetzt, d. h. manche der angesprochenen Sujets werden
unter geänderten Vorzeichen nochmals wiederkehren.

322 Siehe Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger, S. 787.
323 So von Wiese, Friedrich Schiller, hier S. 679.



88



89

Guerre ouverte

Lange neckt ihr uns schon, doch immer heimlich und tückisch,

Krieg verlangtet ihr ja, führt ihn nun offen, den Krieg.

Xenion 49 324

II. Schiller als Dramaturg des Weimarer Hoftheaters – ein Überblick
Steht man heute auf dem Weimarer Theaterplatz vor dem von Ernst Rietschel (1804-
1861) geschaffenen Goethe- und Schiller-Denkmal (1857) vor dem Nationaltheater, das
an der Stelle des damaligen Hoftheaters errichtet wurde, so fallen mehrere
Eigentümlichkeiten ins Auge: Goethe erscheint nahezu gleich groß wie Schiller, obwohl
er (an Körpergröße) ein nicht unwesentliches Stück kleiner war, einzig der lange Mantel
streckt Schiller optisch, um so die tatsächlichen Größenverhältnisse anzudeuten. Den
Lorbeerkranz als Zeichen des anerkannten Dichters hält Goethe fest in der rechten
Hand, wohingegen Schiller das Symbol der Unsterblichkeit nur leicht berührt. Schließlich
ruht Goethes linke Hand jovial auf Schillers rechter Schulter, gleichzeitig macht er mit
seinem linken Fuß einen halben Schritt nach vorne. All diese Gesten vermitteln eine
klare Hierarchie zwischen den beiden Dioskuren325 – sie zeigen Goethe als denjenigen,
welchem die Führerrolle zugefallen ist.326 Dieser Eindruck wird auch nicht durch einen
ausführlichen Rundgang durch Weimar relativiert. Goethe ist die zentrale Persönlichkeit,

324 Vgl. Fricke/Göpfert, Bd. I, hier S. 262.
325 Über den enormen, aus seiner Sicht kaum zu überschätzenden Stellenwert der ungleichen Freunde
bemerkt Bruford, Kultur und Gesellschaft im klassischen Weimar, hier S. 300 respektive S. 306: „Der
Höhepunkt in der Entwicklung Weimars als eines Zentrums der Kultur fiel in das glorreiche Jahrzehnt, als
dessen Beginn man das Erscheinen der ersten Nummer der Horen im Januar 1795 und als dessen Ende
man Schillers Tod ansehen kann; dieser Zeitraum wurde natürlich nicht, während er dauerte, aber doch
sehr bald nach seinem Abschluß als der Gipfel des klassischen Zeitalters der deutschen Literatur
betrachtet.“ Gleichzeitig weist er berechtigt darauf hin, daß Schiller „[...] ein eindringlicheres Verständnis
für Goethes Wesen und seine Kunst gewann, als es überhaupt irgendein anderer Mensch bis zu diesem
Zeitpunkt besessen hatte [...].“ Bruford spielt an dieser Stelle nicht zuletzt auf Schillers Brief an Goethe
vom 23. August 1794, vgl. Briefwechsel hg. von Emil Staiger, hier S. 33-36, an. Eine nähere Definition des
„Klassischen“ erfolgt weiter unten.
326 Anders interpretiert dies Pyritz, Hans: Der Bund zwischen Goethe und Schiller. Zur Klärung des
Problems der sogenannten [!] Weimarer Klassik. In: PEGS N. S. 21 (1950/51), P. 27-55. Wieder
abgedruckt in und zitiert nach: Begriffsbestimmung der Klassik und des Klassischen. Hg. von Heinz Otto
Burger. – Darmstadt 1972 (=Wege der Forschung Bd. 210), S.306-326, hier S. 313: Pyritz sieht Rietschels
Standbild als Inbegriff „jene[s] harmlos-idyllischen“ Bildes der „klassischen Zwillinge“ wie sie das
biedermeierliche Bürgertum des 19. Jahrhunderts sich dachte [...]“; in Anbetracht der höchst zweifelhaften
Rolle, die Pyritz in der Welt der nationalsozialistisch tingierten Wissenschaft spielte – so schreckt er nicht
einmal davor zurück, Schillers Tod als „[...] Befreiung [...] für den Genius Goethes [...]“ zu deklarieren, was
nun für sich spricht und, wie mir scheint, keinen weiteren Kommentar mehr benötigt, vgl. Ernst
Osterkamp: Klassik-Konzepte. Kontinuität und Diskontinuität bei Walther Rehm und Hans Pyritz. In:
Zeitenwechsel, S. 150-170, hier S. 163 – ist vielleicht die Frage erlaubt, ob und falls ja, in welchem
Rahmen, es heute noch angemessen sein kann, Pyritz‘ Lehre und Sicht auf die Literaturwissenschaft im
allgemeinen und Schiller im besonderen mittels solcher an sich verdienstvoller Zusammenschauen wie
derjenigen der bewährten Reihe „Wege der Forschung“ weiter zu tradieren, vgl. zum Thema
insbesondere: Hempel-Küter, Christa: Germanistik zwischen 1925 und 1955: Studien zur Welt der
Wissenschaft am Beispiel von Hans Pyritz. – Berlin 2000.



90

der man an allen Ecken und Enden begegnet.327 Von noch untergeordneterer
Bedeutung erscheinen so bedeutende Personen wie Christoph Martin Wieland (1733-
1813) und Johann Gottfried Herder (1744-1803), was nur in Weimar mit seiner
besonders herausgehobenen Position innerhalb der deutschsprachigen (Geistes-)
Geschichte und der Dichte der dort zu unterschiedlichen Zeiten in Erscheinung
getretenen Künstler wie Gelehrten nicht verwundern kann. Erklärlich ist dies auch
aufgrund der langen Wirkungszeit des Geheimrates in der thüringischen Provinz, denn
schon im Jahr 1791328 übernahm Johann Wolfgang von Goethe, seit November 1775 in
der Provinzstadt lebend, die Intendanz des Weimarer Hoftheaters, die er bis 1817
innehaben sollte. Zum Bündnis zwischen Goethe und Schiller kam es erst wiederum
drei Jahre später, im Juli 1794. Gleichwohl täuschte der Eindruck, dächte man über
Schiller in dieser Freundschaft beispielsweise wie Karl August Böttiger, der die oft
konstatierte Hierarchie besonders negativ kommentiert:

G[oethe] hatte den Wunsch, in Verbindung mit Herdern u. einigen anderen Weimarischen Gelehrten ein

Musterjournal herauszugeben. Da dieß aber nicht ging, verband er sich mit Schillern, den er früher gar

nicht ausstehen konnte, und dieß um so lieber, da er von diesem die kritische Philosophie in Quintessenz

vorgetragen erhielt. Göthe quetscht gern solche Citronen aus. [...] 329

Böttiger wird damit Schiller, der auch gegenüber Goethe eigene Positionen zu vertreten
und zu behaupten durchaus in der Lage war, nicht umfassend gerecht. Richtig ist
jedoch, daß beide gemeinsam ab dem Sommer 1794, neben gemeinsamen
Zeitschriftenprojekten wie den von Schiller herausgegebenen Horen und den von
Goethe betreuten Propyläen sowie gemeinsamen theoretischen Überlegungen (etwa
„Über epische und dramatische Dichtung“, „Schema über den Dilettantismus“) eine
Theaterreform anstrebten, welche, so kurz wie pointiert zusammengefaßt, die
Entwicklung der Sprechkunst, die Entwicklung der idealisierenden Darstellungskunst,

327 Entsprechend legt sich Schlaffer, Heinz fest: Die kurze Geschichte der deutschen Literatur. –
München, Wien 2002, hier S. 108: „In dieser kleinen Residenz hatten sich ein paar kluge Köpfe
zusammengefunden, darunter der beste deutsche Dichter.“
328 Zuvor hatte an gleicher Stätte ab 1783 die Bellomo’sche Gesellschaft gewirkt, augenfälligerweise
bereits ebenfalls mit einem Vertrag sowohl für die Residenz als auch für Bad Lauchstädt sowie die nähere
Umgebung, vgl. stellvertretend: Geschichte der deutschen Schauspielkunst von Eduard Devrient. 3 Bde. –
Berlin 1905 [entstanden: 1848], hier Bd. 3, S. 554.
329 Vgl. Böttiger, Karl August: Literarische Zustände und Zeitgenossen. Begegnungen und Gespräche im
klassischen Weimar. Hg. von Klaus Gerlach und René Sternke. – Berlin 1998, S. 76; entsprechend
schmäht Michaelis den Gymnasialdirektor, unverblümt und zupackend wie es dem Journalisten
vorbehalten ist, als die „publikationsgeile Klatschbase des klassischen Weimar“, vgl. Michaelis, Schillers
„Titanic“, S. 45. Auch Goethe, sonst eher konziliant, findet klare Worte über Böttiger, indem er ihn
gegenüber Wieland, vgl. beispielsweise Brief vom 13. Januar 1802, als „Herr Ueberall“, „Tigeraffe“ und
„Jener Mißwollende“ bezeichnet, an anderer Stelle nennt er ihn „Freund Ubique“, so im Brief an Schiller
vom 25. Juli 1798, Briefwechsel hg. von Emil Staiger, S. 656.



91

die Einführung der Verstragödie, die Erarbeitung eines niveauvoll-repräsentativen
Repertoires beinhalten sollte.330 Intendant und Dramaturg fochten bei ihrer
gemeinsamen Theaterarbeit an mehreren Fronten, und zwar nicht nur mit dem Florett,
sondern durchaus auch mit dem Säbel: so, von ihrer Grundkonzeption her, gegen das
der Aufklärung wie dem Sturm und Drang verpflichtete Theater und deren noch sehr
rührige Anhänger, gegen das zeitgenössische populäre Drama, gegen das in ihren
Augen nicht verständige Publikum, gegen die teilweise renitenten Schauspieler und
sonstigen Theatermitglieder.331 Inwieweit Schiller und Goethe tatsächlich
uneingeschränkt gemeinsame Theaterpolitik urgierten, ob das „Commercium“ auch
Grenzen hatte332, ist eine Frage, die bei den einzelnen Projekten gestellt und überprüft
werden muß.
Die Gegebenheiten, die Goethe bei dem neuen Theater vorfand, waren alles andere als
günstig: Eine sehr angespannte finanzielle Lage des Herzogtums Sachsen-Weimar-
Eisenach, was Goethe, der vorübergehend dieses Ressort selbst leitete, mit am besten
einschätzen konnte, ließ denkbar wenig Gestaltungsspielraum. Dementsprechend
betrugen die Maße der Bühne 11,61m Breite, 9,21m Tiefe, die Bühnenöffnung war
knapp über 7m breit und etwa 6,5m hoch. Massenbewegungen waren somit kaum
durchführbar. Weimar ist demnach „[...] vom Aufwand und den Maßen her, ein
provinzielles Theater.“333

330 Über die Entwicklung des Theaters und der Schauspielkunst im 18. Jahrhundert bis hin zu Goethes
und Schillers Weimarer Hoftheater-Projekt informieren Fick, Monika: Lessing-Handbuch, Kapitel
Bühnenpraxis und Schauspielkunst, S. 259—272, Daniel, Ute: Hoftheater, S. 143-157, Fischer-Lichte,
Erika: Entwicklung einer neuen Schauspielkunst. In: Schauspielkunst im 18. Jahrhundert, S. 51-70; zum
Weimarer Hoftheater vgl. z. B. Borchmeyer, Dieter: Weimarer Klassik. Portrait einer Epoche. - Weinheim
1994, S. 373-384 und S. 587-598, hier bes. S. 590 bzw. 596; Hinck, Walter: Schillers Zusammenarbeit mit
Goethe auf dem Weimarer Hoftheater. In: Schiller und die höfische Welt. Hg. von Achim Aurnhammer,
Klaus Manger, Friedrich Strack. - Tübingen 1990, S. 271-281, hier S. 271f.; das „Ziel einer ästhetischen
Erziehung“, z. B. S. 64, bildete die Rückbildung der „Rhythmophobie“ der deutschsprachigen
Schauspieler (S. 124ff.), ein Hinwirken auf „Anstand“ und „Bildung“ bei Schauspielern (Stichwort: Goethes
Regeln für Schauspieler, 1803), die Nutzung der Möglichkeit, das Theater als „Forum [...] einer viel
direkteren Einflußnahme auf die zu bildende Öffentlichkeit“ nicht entgehen zu lassen, „zumal es [gemeint:
das Theater, Anm. der Verf.] auch Personen zugänglich war, die nicht unbedingt zu einem eifrigen
Lesepublikum gehören mußten und nun auf nämlichem Wege [...]“ gefördert, beeinflußt werden konnten
(S. 51), die Zitate stammen aus Linder, Ästhetische Erziehung.
331 So beschreibt Oellers in seiner Dissertation „Schiller. Geschichte seiner Wirkung [...]“ (1967), S. 325,
„[...] drei verschiedene [...] Schulen der Schauspielkunst um 1800 – die Schule der Kunst, der
Künstlichkeit und der Natur, vertreten durch Goethe, Iffland und Schröder [...].“
332 Oder die, um einen - neueren - Terminus Michael Böhlers aufzugreifen, „geteilte Autorschaft“, vgl.
GoetheJb 112 (1995), S. 167-181; 1974 konnte Catholy noch selbstverständlich von der „Harmonie“
zwischen den beiden Kombattanten schreiben, sowohl in Beurteilung der Bedeutung des „Rhythmus“ für
die Schauspielkunst als auch bei „der Einschätzung des Ästhetischen“ insgesamt, er verzeichnet eine
„prinzipielle Übereinstimmung“, vgl. Bühnenraum und Schauspielkunst, S. 137f., S. 139.
333 Hinck, Schillers Zusammenarbeit, S. 273; siehe ferner: Rudloff-Hille, Gertrud: Schiller auf der
deutschen Bühne seiner Zeit. Mit 170 Abbildungen. - Berlin, Weimar 1969, S. 107f.; siehe hierzu
besonders Goethes „Brief“ über den „Weimarischen, neudecorirten TheaterSaal“ in der in Tübingen



92

Ein völlig falsches Bild entsteht, falls man mit der Gestaltung des Weimarer Spielplanes
„nur“ die Namen Schillers und Goethes in Zusammenhang bringt. Tatsächlich waren
darüber hinaus viele andere in dieses neue Theaterprojekt involviert, die auffälligerweise
keineswegs zum näheren oder einschlägigen Umfeld der Klassik zu zählen sind.
Zunächst ist an Goethes Duzfreund Friedrich Hildebrand von Einsiedel (1750-1828) zu
erinnern, Kammerherr und ab 1802 Oberhofmeister am Weimarer Hof, der neben
seinen schriftstellerischen Eigenproduktionen für das Hoftheater Übersetzungen
Plautus‘, Terenz‘ („Die Brüder“!), Calderóns, Molières, Goldonis und der Libretti
Cimarosas unternahm334 sowie an Carl Ludwig von Knebel (1744-1834).335

Literarhistorisch ungleich bedeutender bleiben freilich Friedrich (1772-1829) und August
Wilhelm (1767-1845) Schlegels theatralische Versuche, denen Goethe in Weimar, trotz
Schillers erklärter Skepsis, ein Forum bot.336 Augenfällig scheint bei Friedrich Schlegels
1802 aufgeführtem „Alarcos“ der beigefügte Untertitel „ein Trauerspiel in zwei
Aufzügen“, welches einen programmatischen Bruch zur horazischen Regel der
Fünfaktigkeit vollzieht.337 In der unorthodoxen Strukturierung des Dramas, die zum
einen für den Leser des Stückes eine Rolle spielen mag, für den Zuschauer jedoch
kaum wahrnehmbar sein dürfte, zum anderen ohne größere Schwierigkeiten in die bis
dato geltende Stückeinteilung aufzulösen wäre, scheint indes nicht die Begründung für
den sich nicht einstellenden Erfolg von Friedrich Schlegels einziger dramatischer
Produktion zu liegen. Vielmehr liegt ein eklatantes Manko in der Anlage des Titelhelden,
dessen Schwäche auf die gesamte Tragödie ausstrahlt.338

erscheinenden Allgemeinen Zeitung vom 12. Oktober 1798, abgedruckt in: Schiller und sein Kreis in der
Kritik ihrer Zeit. Von Oscar Fambach. – Berlin 1957, S. 398ff., hier hauptsächlich S. 398.
334 Siehe hierzu einführend: Gero von Wilpert: Goethe-Lexikon. – Stuttgart 1998, hier S. 259.
335 Hierzu: Goethes Weimar. Das Lexikon der Personen und Schauplätze von Effi Biedrzynski. –
Düsseldorf, Zürich 41999, S. 243-249.
336 So Schiller in seinem Brief an Goethe vom 8. Mai 1802 (Briefwechsel hg. von Emil Staiger, S. 955f.):
„[...] Leider ist es [gemeint: Alarcos, Anm. der Verf.] ein so seltsames Amalgam des Antiken und Neuest-
Modernen, daß es weder die Gunst noch den Respekt wird erlangen können. Ich will zufrieden sein, wenn
wir nicht eine totale Niederlage damit erleiden, die ich fast fürchte. [...] Einen Schritt zum Ziele werden wir
durch diese Vorstellung nicht tun, oder ich müßte mich ganz betrügen. [...]“ [Hervorhebung der Verf.]
Siehe ferner die hellsichtige Kritik Christian Gottfried Körners in seinem Brief an Schiller vom 9. Juni 1802
(Briefwechsel hg. von Klaus L. Berghahn, S. 319): „Man sieht das peinliche Streben, bei gänzlichem
Mangel an Phantasie, aus allgemeinen Begriffen ein Kunstwerk hervorzubringen. [...] Trimeter, Trochäen
und Anapästen, auch Reime sind mit großer Verschwendung angebracht. Man sieht, es war völliger
Ernst, seine ganze Kraft aufzubieten, und doch hat das Ganze so etwas possierliches, daß man oft
versucht wird, es für eine Parodie zu halten. [...]“
337 Quintus Horatius Flaccus: Ars Poetica. Die Dichtkunst. Lateinisch / Deutsch. Übersetzt und mit einem
Nachwort hg. von Eckart Schäfer. – Stuttgart 1997, hier S. 16, V. 189f.: „neve minor neu sit quinto
productior actu / fabula quae posci volt et spectanda reponi.“ respektive S. 44, Anmerkung 29 (Nachwort
des Herausgebers). Benutzt wurde: Friedrich Schlegel: Alarcos. Ein Trauerspiel in zwei Aufzügen. In: F.
S. Dichtungen. Hg. und eingeleitet von Hans Eichner. – München, Paderborn, Wien 1962, S. 221-262.
338 So das weitgehend einhellige Urteil der Sekundärliteratur, vgl. stellvertretend Eichners Vorwort
(ebenda), S. LXXIXf..



93

Die „Alarcos“-Aufführung scheitert an der eklatanten Bühnenuntauglichkeit, die
offenkundig wird durch das in Lachen ausbrechende und damit sich entziehende
Publikum, das hier so gar nicht ästhetisch erzogen werden kann. Weniger mißlungen ist
August Wilhelm Schlegels Beitrag zum hiesigen Theater. Sein „Ion“ „[...] war [...] so
klassisch wie nur möglich [...].“339 Neben den zum theatralischen Einsatz gelangten
romantischen Dichtern war auch die Einbeziehung weiblicher Autoren erwogen, aber
nicht umgesetzt worden – gedacht war von Seiten Schillers selbstverständlich nicht an
eine Aufführung von Charlotte von Steins „Dido“-Drama, für das er die
Veröffentlichungsrechte besaß, als vielmehr an Sophie Mereaus geplante Übersetzung
des Corneilleschen „Cid.“340 Damit ist die Liste der Mitarbeiter am Theater noch
keinesfalls vollständig, aber bereits lang genug, um den häufig gepflegten Eindruck, in
Weimar hätten zu ihrer Zeit alleine Schiller und Goethe gewirkt341, doch ein wenig zu
entkräften.342 Der Eindruck kommt nicht zuletzt dann auf, wenn das Augenmerk vom
Autor weg und zum Bearbeiter / Regisseur hin gelenkt wird. Angesichts der Bandbreite
der aufgeführten Stücke, der Vielstimmigkeit des Repertoires haben sich vielmehr die
literaturhistorisch lange als unumstößlich gegoltenen Epochendifferenzierungen nicht in
der Ausprägung manifestiert, die der Exaktheit halber entworfen wurde. In der

339 So Schulz, Die deutsche Literatur zwischen Revolution und Restauration, Bd. I, hier S. 552f., sowie S.
560, was allerdings per se noch kein besonderes Werturteil dartellt, da Schulz die Titelfigur als „altklugen
Gymnasiasten“ einstuft (S. 561) und er sich angesichts der Apotheose eher an das Ende eines Kotzebue-
Dramas erinnert sieht.
340 Siehe Boyle, Goethe – Der Dichter in seiner Zeit, Bd. II, S. 556 respektive Schillers Brief an Goethe
vom 20. März 1802, vgl. Staiger, Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, S. 950.
341 Hierzu einschlägig: Erika Fischer-Lichtes Einleitung ihres Kapitels „Das Weimarer Hoftheater – die
Experimentierbühne der Klassiker“ [Hervorhebung der Verf.] In: Dies.: Kurze Geschichte des deutschen
Theaters. – Tübingen, Basel 1993, S. 143-164, hier S. 143, wo es u. a. heißt: Goethe „[...] schuf [...] eine
Musterbühne, die sich in entscheidenden Punkten von den anderen deutschen Hof- und Nationaltheatern
grundsätzlich unterschied. [...] Gemeinsam [d. h. mit Schiller, Anmerkung der Verf.] entwickelten sie eine
neue Theaterästhetik, die nur als konstitutiver und integrierender Bestandteil der sogenannten Weimarer
Klassik angemessen zu verstehen ist. [...]“; indes, so klassisch war das Theater, wie weiter unten noch zu
sehen sein wird, längst nicht; kritischer darum bereits Ute Daniel, vgl. Hoftheater, S.143-157, hier S. 146:
„Auch Goethe[...] [...] konnte nicht verhindern, daß im Hoftheater des ’klassischen‘ Weimar ebenso wie
andernorts das Unterhaltungsbedürfnis den Sieg davontrug. [...]“
342 Dagegen spricht bereits Oellers mit der in seiner Dissertation (1967), S. 329ff. vorgenommenen
Aufstellung der Aufführungen von Schillers Dramen. Insgesamt hatten sie einen Anteil von 8% aller
Aufführungen, die während Goethes Intendanz gespielt wurden. Die Anzahl der einzelnen Dramen setzte
sich wie folgt zusammen: Die Räuber 25, Fiesco 2, Kabale und Liebe 8, Don Carlos 47, Wallensteins
Lager 52, Die Piccolomini 12, Wallensteins Tod 38, Maria Stuart 36, Die Jungfrau von Orleans 26, Die
Braut von Messina 26, Wilhelm Tell 26, Die Huldigung der Künste 1, Macbeth 9, Turandot 10, Phädra 13,
Der Parasit 5, Der Neffe als Onkel 4, zuzüglich 6 Vorstellungen des dramatisierten Liedes von der Glocke
– Kotzebue brachte es im gleichen Zeitraum auf 650 Aufführungen, Iffland auf 370. Bemerkenswert ist
dabei vor allem, daß die drei Teile des Wallenstein auch und hauptsächlich separat aufgeführt wurden.
Indes ist die Auflistung nicht völlig konsistent, da die Bühnenbearbeitungen des Egmont, Nathans, der
Iphigenie und der Stella sowie des Othello nicht berücksichtigt wurden, während die in die Auflistung
aufgenommenen Picard-Übersetzungen auch einen sehr geringen Schillerschen Eigenanteil aufweisen –
man hätte die Bühnenbearbeitungen und Übersetzungen folglich alle einheitlich einarbeiten oder aber gar
nicht aufnehmen sollen; vgl. ferner Peter-André Alt, Bd. II, hier S. 389.



94

Sekundärliteratur ist darum seit längerem eine Kehrtwende in der Epochendiskussion zu
bemerken, die die putative Dichotomie von Klassik und Romantik aufzulösen trachtet.343

Heinz Otto Burger, welcher sich der Klassik in der Art eines „gebildeten Dilettantismus“
definitorisch zu nähern sucht, subsumiert unter diesem Terminus (1972) drei
voneinander zu scheidende Anwendungsgebiete: Zum ersten gibt es eine
Verbindungslinie zur eher griechischen als römischen Antike, zum zweiten besteht eine
Korrelation zwischen dem „Klassischen“ und dem „Harmonischen“, das präziser
bestimmt wird über Begriffe wie „ausgeglichen, edel, maßvoll“ – oder auch ausgewogen,
zum dritten Kriterium schließlich avanciert die kanonische Komponente, die das
Klassische als Vorbild, Norm und Muster anerkennt.344 Ex negativo läßt sie sich ferner

343 Vgl. hierzu (lediglich als Auswahl): Berghahn, Klaus L.: Weimarer Klassik + Jenaer Romantik =
Europäische Romantik? In: Monatshefte 88, 4 (1996), S. 480-488; Oellers, Norbert und Robert Steegers:
Treffpunkt Weimar. Literatur und Leben zur Zeit Goethes. Mit 56 Abbildungen. – Stuttgart 1999, S. 152ff.;
Gesse, Sven: ‚Genera mixta‘. Studien zur Poetik der Gattungsmischung zwischen Aufklärung und
Klassik/Romantik [Hervorhebung der Verf.]. – Würzburg 1997; Stockinger, Claudia: Dramaturgie der
Zerstreuung. Schiller und das romantische Drama. In: Schiller und das romantische Drama, hier S. 202:
„[...] Der Blick auf die Theorie verstellt den Blick auf das Neue der Dramaturgie Schillers, die den vielfältig
bemerkten Ordnungsverlust in die Darstellung mit hineinnimmt und dabei Formen generiert, die
Grenzziehungen zu im Umkreis der Romantik zeitgleich entstehenden Dramen mindestens erschweren
[...].“ [Hervorhebung der Verf.]; vor diesem Hintergrund auch ihre Diss., in welcher sie u.a. den Einfluß
Schillers auf Fouqué umfassend beleuchtet, vgl. C. S.: Das dramatische Werk Friedrich de la Motte-
Fouqués. Ein Beitrag zur Geschichte des romantischen Dramas. – Tübingen 2000, hier S. 250-309;
Menzel, Wolfgang: Die deutsche Literatur (1828): „[...] Er [gemeint: Schiller, Anmerkung der Verf.] führte
das Ideal zur Natur zurück, wie Goethe, aber er steigerte zugleich die Natur zum Ideal. Seine Helden
waren im romantischen Sinn [Hervorhebung der Verf.] vollkommen das, was die Götter der griechischen
Plastik im antiken Sinn, göttliche Menschen, menschliche Götter. [...]“ (zitiert nach: Schiller, Zeitgenosse
aller Epochen, Bd. I, S. 240-245, hier S. 240; Grawe, Christian: Das Beispiel Schiller. Zur Konstituierung
eines Klassikers in der Öffentlichkeit des 19. Jahrhunderts. In: Wissenschaftsgeschichte der Germanistik
im 19. Jahrhundert. Hg. von Jürgen Fohrmann und Wilhelm Voßkamp. – Stuttgart, Weimar 1994, S. 638-
668, hier S. 649; Borcherdt, Schiller und die Romantiker, S. 153: „Im Grunde kann man aber sagen, daß
die Spanne zwischen Goethe und Schiller größer war als jene zwischen Schiller und den
Frühromantikern.“ - Im speziellen zum Verhältnis bzw. Mißverständnis zwischen Schiller und Friedrich
Schlegel (ebenfalls stellvertretend): Oscar Fambach im Vorwort zu Schiller und sein Kreis in der Kritk ihrer
Zeit, Bd. II, S. XVIf.: „[...] Und das Materielle der Divergenzen – bestand es, wie aus beiderseits
Unzulänglichem, zu einem großen Teil nicht aus Irrtümern beiderseits? Treibt man Irrtümer, bewußt oder
nur halbbewußt, bis zur Feindschaft, so ist sie im Grunde töricht.“ Schulz, Gerhard, Deutsche Literatur
zwischen Revolution und Restauration, Bd. I, S. 604f.: [...] nicht ein tiefer Graben grundsätzlich
verschiedener Prinzipien trennte ihn [gemeint: Schiller, Anmerkung der Verf.] von den Schlegels [...].“;
beinahe wie ein antizipierter Kommentar zu seinem schwierigen Verhältnis zu den Romantikern, vor allem
den Brüdern Schlegel, liest sich Schillers Schlußsatz der „Verteidigung des Rezensenten [von ‚Bürgers
Gedichte‘]“, Fricke/Göpfert, Bd. V, hier S. 991: „Wo mit Vernunftgründen und aus lauterm Interesse an der
Wahrheit gestritten wird, streitet man niemals im Dunkeln; das Dunkel tritt nur ein, wenn die Personen die
Sache verdrängen.“
344 Burger, Begriffsbestimmung der Klassik und des Klassischen, Einleitung, S. IX-XVII, hier S. Xf.;
Burger weist ferner auf die „Grenzen“ jeder Klassik hin, als solche „Grenzen“ benennt er bei Schiller
„Empirische Weltbreite“, „subjektiven Nuancenreichtum“ sowie „Ironie“, siehe S. XVII; Das Erst- und
Letztgenannte sind häufig gegen Schiller in Anschlag gebrachte Argumente (siehe hierzu auch die
Einleitung der vorliegenden Arbeit), mangelnden „Nuancenreichtum“ scheint mir ein schlecht zu
belegender Vorwurf zu sein; Borchmeyer im Unterschied dazu attestiert den Weimarer Klassikern
fortgesetzt eine „klassizistische Dramaturgie des Weimarer Hoftheaters“, so in „... dem Naturalism in der



95

eingrenzen, wenn man den Begriff zuvor auf die „Weimarer Klassik“ beschränkt hat,
indem ihr der „deutsche Klassizismus“, der Sturm und Drang oder eben die Romantik
gegenüber gestellt werden. „Klassizismus“ beschreibt ganz grundsätzlich eine
Traditionen verhaftete, schulmäßige Nachahmung von als Vorbildern anerkannten
Autoren respektive von deren Schreibweisen, wobei oftmals die Imitation der Form im
Vordergrund steht. Originell oder innovativ ist diese Art der Literaturproduktion nicht, sie
strebt dies auch kaum an. Das tertium comparationis der antiklassischen
Literaturbewegungen liegt entsprechend dazu im Ablehnen des „[...] klassischen
Genügefinden[s] in Maß und Mitte [...].“345

Mit dem Beginn der intensiven Kooperation der beiden Dichter zeichnet sich allmählich
eine Fokussierung Schillers auf das Theater ab. Der dem Geheimrat „zu einer zweiten
Jugend“ verhelfende Schiller346 entscheidet sich zu einer Bündelung seiner Kräfte, etwa
indem er Goethe wissen läßt, „sein [gemeint: Schillers, Anmerkung der Verf.]
Gedankenkreis“ sei „kleiner [und] so durchlaufe ich ihn eben schneller und öfter, und
kann eben darum meine kleine Barschaft besser nutzen und eine Mannigfaltigkeit, die
dem Inhalte fehlt, durch die Form erzeugen.“ Aus dem nämlichen Brief stammen
Schillers Erkenntnis, „[...] letzten Gefährten auf einer langen Reise“ hätten „sich immer
am meisten zu sagen“ sowie seine Absicht, seine „nur etwas zahlreiche Familie von
Begriffen [...] zu einer kleinen Welt [...]“ ausbauen zu wollen. Knappe fünfzehn Monate
später läßt Schiller den Briefpartner wissen, er empfände, es sei „[..] hohe Zeit, daß ich
für eine Weile die philosophische Bude schließe. [...]“347 Neben aller
Experimentierfreudigkeit und Flexibilität beim Aufspüren neuer dramatischer Projekte
verfolgte Schiller noch einen anderen Sinn und Zweck, insbesondere mit seiner

Kunst offen und ehrlich den Krieg zu erklären... .“ Zu Goethes und Schillers Bühnenreform, S. 351-370,
hier genauer S. 351, ebenso S. 356, auf S. 355 ist die Rede von „Ein solcher subjektiver, vom
Erwartungshorizont des Publikums unabhängiger Wahlklassizismus“, auf S. 356 wird bemerkt, „[...] daß
vor allem in der Ära der Französischen Revolution von ihnen klassizistische Elemente zumal
französischer Provenienz favorisiert worden sind [...]“, S. 356 schreibt Borchmeyer von „Goethes
klassizistischem ‚Experiment‘“, auf S. 369 erfolgt der Hinweis, „[b]ereits der späte Goethe“ habe,
„allerdings mit anderer Wertung, den ‚Klassizismus‘ (die Bildung ‚Klassik‘ kennt er noch nicht) als den am
‚Alten‘ orientierten Stil der ‚Ordnung‘ dem ‚Romantizismus‘ als dem ästhetischen Pendant der Revolution
gegenübergestellt, ohne sich freilich eindeutig auf die Seite des ersteren zu schlagen“, wohl nicht zuletzt,
da „[d]ie Gefahr des Klassizismus“ „die Pedanterie“ sei, während „Romantizismus die Auflösung aller
Ordnung“ befördere, um auf S. 370 zu folgender Konklusion zu gelangen: „[...] Jenen Tugenden der
Kommunikation – dem, was Adorno ‚Humanität des Ausdrucks‘ nennt – entspricht als dramatische Form
ein ‚Klassizismus‘, dem Goethe und Schiller, mit welchen Vorbehalten auch immer, als Modell des
Theaters und Muster der reinen Kunstform aus der tragédie classique abgeleitet haben.“ – Eine davon
abweichende Position zu dieser These wird im weiteren Verlauf dieser Arbeit, insbesondere im „Phädra“-
Kapitel, entfaltet.
345 Burger, S. XIIf..
346 So Goethe in seinem Brief an Schiller vom 6. Januar 1798, Briefwechsel, hg. von Emil Staiger, S.
536.
347 Siehe den Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hier Schillers Briefe vom 31. August 1794
respektive vom 17. Dezember 1795, S. 42ff., S. 171.



96

Dramaturgentätigkeit. Neben dem ohne Zweifel Priorität besitzenden Ziel, das Theater
zu reformieren - und, mit den Einschränkungen seitens des Hofes, die natürlich zu
beachten waren, dieses gemäß eigener Vorstellungen zu gestalten, lieferten die
Bühnenbearbeitungen die Chance, ökonomisch einträgliche, ja sehr profitable
Geschäfte zu tätigen. Wurde vor der Druckauslieferung eines neuen Stückes
beziehungsweise einer Bearbeitung dieses an ein Theater verkauft, so ließen sich
dergestalt zusätzliche Einnahmen erzielen. Entsprechend bemühte Schiller sich in
jedem Fall, nach der Aufführung in Weimar oder den unmittelbar von diesem Theater
mit betreuten Bühnen und vor der Verfügbarkeit des Erstdruckes durch den Leser, den
Markt in Hamburg, Dresden, Berlin und anderswo zu nutzen.348 So groß der Anreiz
dieser lukrativen Einnahmen zweifellos war, bildet er doch lediglich einen
biographischen Aspekt ab, interpretiert sind seine so entstandenen Arbeiten damit noch
nicht – schließlich hatten Schiller wie Goethe nicht zuletzt kanonische Absichten, und
zwar nationalliterarische wie weltliterarische.349

Die erste Arbeit, welche Schiller für das Weimarer Theater aufnahm, war die
Bearbeitung von Goethes „Egmont“ im April 1796, für die der Berliner Intendant,
Schauspieler und Bühnendichter August Wilhelm Iffland (1759-1814) die Inszenierung
übernahm.350 Schillers „Egmont“-Bearbeitung war und ist sehr umstritten. Borcherdt
bemüht sich in seinem Kommentar zu Schillers Bearbeitung um ein ausgewogenes
Gesamturteil:

348 Siehe hierzu besonders Hucke, Karl-Heinz: Jene „Scheu vor allem Mercantilischen“. Schillers
„Arbeits- und Finanzplan“. – Tübingen 1984, vor allem S. 48-51, S. 60f., S. 70; vgl. besonders den Brief
Schillers an Körner vom 9. August 1799, Briefwechsel Schiller – Körner, hg. von Berghahn, hier S. 294f.:
„[...] Übrigens aber sind die dramatischen Arbeiten auch die lukrativsten für mich, weil ich jedes Stück von
mehrern Bühnen bezahlt bekomme, und der Verleger mir auch mehr als für jede andre Arbeit dafür geben
kann.“ Schillers zweites finanzielles Standbein bildeten die jährlichen Besoldungen durch den Staat
Sachsen-Weimar-Eisenach, vgl. hierzu jüngst Wahl, Volker: Schillers Besoldungsverhältnisse im
Weimarischen Staatsdienst. In: JbDSG 44 (2000), S. 5-14; ferner Rudloff-Hille, S. 183-201; Wobei in einer
möglicherweise bestehenden Einschätzung, Schiller habe mit seiner Dramaturgie lediglich seine Kasse
gefüllt, ein nicht unwesentlicher Grund dafür liegen könnte, daß diese, gemessen am Schillerschen
Gesamtœuvre, vergleichsweise seltener gewürdigt wird, im Unterschied etwa zu seinen Fragmenten,
denen ein hoher Erkenntniswert eingeräumt wird, vgl. von Wiese, Friedrich Schiller, hier S. 682: „Will man
erfahren, wie Schiller das Drama und seine Bauformen auffaßt, so muß man den Blick von den
theoretischen Schriften abwenden und sich stattdessen in der Werkstatt seiner uns erhaltenen Fragmente
zurechtzufinden suchen.“ Suppanz und Springer haben sich an eben diesen Ratschlag gehalten.
Ergänzend zu den Fragmenten ist zusätzlich bei der Suche nach Antworten auf die Frage nach Schillers
‚Auffassung des Dramas und seiner Bauformen‘ ein Seitenblick auf die dramaturgischen Arbeiten sinnvoll.
349 Vgl. Schiller – Zeitgenosse aller Epochen, hier S. 322f. [Goethe, Über das deutsche Theater]:
„Schiller hatte nicht lange einer Reihe von theatralischen Vorstellungen beigewohnt, als sein tätiger [...]
Geist [...] den Gedanken faßte, daß man dasjenige, was man an eigenen Werken getan, wohl auch an
fremden tun könne, und so entwarf er einen Plan, wie dem deutschen Theater [...] auch dasjenige zu
erhalten wäre, was früher geleistet worden [...]“, vgl. ebenda S. 333-337 [Goethe, Tag- und Jahreshefte
1817-1825].
350 Vgl. besonders NA, Bd. 13, S. 293ff..



97

Der ‚Egmont‘ wird der Auftakt zur neuen Phase der Weimarer Theaterkunst. Grausam, aber konsequent -

so hat Goethe selbst diese Bühnenbearbeitung gekennzeichnet. Bei Schiller ist der ‚Egmont‘ trotz starken

Verlusts seiner dichterischen Schönheiten zu einem meisterhaft durchgeformten Theaterstück geworden,

das auch vor dem brutalen 'Theatercoup' nicht zurückscheut. [...] Wer die Dichtung Goethes liebt,

empfindet schmerzlich, wie hier eine stimmungsmäßige, lyrisch-epische Einheit, eine Ganzheit zerstört ist.

Andererseits sind Schillers eigene Einschiebungen in ihrer antithetischen Pathetik nicht dem Goethischen

Tonfall angepaßt, so daß sie als Fremdkörper [Hervorhebung der Verf.] erkennbar bleiben. [...] Man muß

aber auf der anderen Seite auch die positiven Werte berücksichtigen, die Schiller mit seiner Bearbeitung

geschaffen hat. Ihm kommt es ausschließlich auf eine Steigerung der dramatisch-theatralischen Wirkung

an, auch wenn es auf Kosten der poetisch-lyrischen Schönheiten geht. Diesem Prinzip dient überall die

Umsetzung von Berichten in Handlung und die sorgfältigere Motivierung der schaubaren Vorgänge. [...]
351

Nach der zwiespältig aufgenommenen „Egmont“-Bearbeitung wandte sich Schiller
zunächst - nach über zehnjähriger Pause - verstärkt der Arbeit an einem eigenen
Drama, der Wallenstein-Trilogie (1798/1799), zu. Mit diesem dramatischen Triptychon
gelang dem Dichter eine Synthese seiner gleichermaßen verfolgten philosophischen,
historischen sowie poetischen Interessen, indem er ein breit gefächertes Panorama der
soldatischen Situation, ein präzises Bild des Wallenstein’schen Umfeldes und
schließlich ein akribisches Psychogramm des Protagonisten entwarf.352 Inzwischen
wurde innerhalb kurzer Zeit ein Theaterumbau geplant und durchgeführt. Ab dem 5. Juli
1797 gab es Beratungen zwischen Goethe, dem Architekten Friedrich Nikolaus Thouret,
dem zusätzlich für die Inneneinrichtung zuständigen Viktor Heideloff sowie Herzog Carl
Augusts Mutter Anna Amalia - die Umbauphase wurde zügig bereits „[n]ach rund
zweieinhalb Monaten“ abgeschlossen.353 Die feierliche Eröffnung des Theatersaales fiel
auf den 12. Oktober 1798. An diesem Abend wurden „Die Korsen“ August von
Kotzebues sowie der erste Teil der Wallenstein-Trilogie, „Wallensteins Lager“, gegeben.
Diese Programmkombination legt ein beredtes Zeugnis ab, wo der hohe Anspruch an
die Funktion der Kunst, den Schiller in seinen Schriften formulierte, in der Wirklichkeit

351 Vgl. NA, Bd. 13, S. 296-302; vgl. zu Schillers „Egmont“-Bearbeitung zusätzlich: Schillers Rezension
aus dem Jahr 1788 „über Egmont, Trauerspiel von Goethe“, in: Fricke/Göpfert, Bd. V, S. 932-942 und
Sharpe, Lesley: Schiller und Goethe's 'Egmont'. In: MLR 77 (1982), S. 629-645, die diese
Bühnenbearbeitung in einen großen Zusammenhang stellt, indem sie die Auffassung vertritt, daß Schiller,
vom „Don Carlos“ und den Briefen über „Don Carlos“ kommend, bei dieser Bearbeitung eine wichtige
Etappe im Bezug auf die Klärung seines sich seit den frühen Dramen ändernden Dramenverständnisses
zurückgelegt hat, was - laut Sharpe - nicht nur Auswirkungen auf die „Wallenstein“-Trilogie, sondern auf
alle nachfolgenden Dramen hatte; vgl. ferner: Lamport, F. J.: The Charismatic Hero. Goethe, Schiller and
the Tragedy of Charakter. In: PEGS N. S. 58 (1987-88), S. 62-83, bezüglich „Egmont“ S. 69-74.
352 So auch Hinderer, Walter in seinem Vorwort zu: Interpretationen. Schillers Dramen. Hg. von W. H. –
Stuttgart 1992, S. 7-10, hier S. 8f.. Zugleich ist damit eine wesentliche Differenz zwischen Schiller und
Goethe markiert, welche dieser durchaus als solche wahrgenommen hatte
353 Vgl. Rudloff-Hille, S. 107f..



98

angekommen war. Im dem „Lager“ vorangestellten Wallenstein-Prolog sieht Petersen
„[...] Anfang und Verheißung, Anspannung eines ins Unendliche gerichteten Strebens,
Aufstellung höchsten Wertmaßes und Ausschließung alles dessen, was dahinter
zurückbleibt.“354 Damit ist, theoretisch, ein ambitionierter Weg eingeschlagen, der dem
Weimarer Hoftheater ein klares Profil und einen exponierten Rang eintragen soll:

[...] Wir sind die Alten noch, die sich vor euch

Mit warmem Trieb und Eifer ausgebildet.

Ein edler Meister stand an diesem Platz,

Euch in die heitern Höhen seiner Kunst

Durch seinen Schöpfergenius entzückend.

O! möge dieses Raumes neue Würde

Die Würdigsten in unsre Mitte ziehn,

Und eine Hoffnung, die wir lang gehegt,

Sich uns in glänzender Erfüllung zeigen.

Ein großes Muster weckt Nacheiferung

Und gibt dem Urteil höhere Gesetze.

So stehe dieser Kreis, die neue Bühne

Als Zeugen des vollendeten Talents.

Wo möcht es auch die Kräfte lieber prüfen,

Den alten Ruhm erfrischen und verjüngen,

Als hier vor einem auserlesnen Kreis,

Der rührbar jedem Zauberschlag der Kunst,

Mit leisbeweglichem Gefühl den Geist

In seiner flüchtigsten Erscheinung hascht? [...] 355

Der Anspruch, den Schiller im allgemeiner gehaltenen ersten Teil des Prologs an sich
und die anderen am Hoftheater Tätigen stellte, ist mit der ausführlich zitierten Passage
exakt formuliert. Prämeditiert war es, Altes und Neues auf qualitativ hohem Niveau zu
präsentieren. Doch, wie man im Eröffnungsprogramm erkennen kann, wurden
Zugeständnisse an den momentan herrschenden Geschmack, der zu Zeiten Goethes
und Schillers hauptsächlich von Friedrich Ludwig Schröder (1744-1816), August
Wilhelm Iffland und August von Kotzebue (1761-1819) bedient wurde, gemacht. Obwohl
man die literarische Bedeutung dieser Autoren, die „Lustspiele als Unterhaltungsstücke“
auffaßten, keineswegs überschätzte, war man auf ihre Dramen angewiesen. Holl faßt

354 Vgl. Petersen, Julius: Schiller und das Weimarer Theater. In: JbGG 8 (1921), S. 177-195, hier S. 179.
355 Vgl. Fricke/Göpfert, Bd. II, S. 270-274, V. 13-31.



99

diese Art Komödien unter dem Stichwort „versüßlichte[r] Rousseauismus“ zusammen.356

Goethe als Intendant war an einem vollen Haus und fest kalkulierten Einnahmen
interessiert. So läßt sich auch Holls Schlußfolgerung sinnvoll erklären: „[...] Der
Theaterdirektor Goethe, dem seine [gemeint: Kotzebue, Anm. der Verfasserin] ‚Nullität‘
im Innersten zuwider war, führte ihn dauernd auf.“357 Nach welch einfach zu
durchschauendem Muster beispielsweise Iffland, welcher in Berlin das so erfolgreiche
wie weitgehend sich selbst finanzierende Theater leitete, bei seinen beliebten Stücken
verfuhr, beschreibt Holl: „[...] Zunächst geben Bedienstete [...] die Exposition, dann zeigt
die Handlung der ersten vier Akte den wahrscheinlichen Sieg der schwarzen Partei, um
mit dem fünften und Schlußakte den Umschwung und den Triumph des Guten zu
bringen.“358 Iffland steht damit nicht nur für ein äußerst publikumswirksames, sondern
gleichermaßen für ein moralisches Theater.359 Das knapp beschriebene Schema läßt
sich z. B. ohne Weiteres auf Ifflands Drama „Frauenstand“ anwenden. Hinzu kommt,
daß der Autor seiner tiefen Verehrung für Goethe Ausdruck verleiht, indem er die beiden
Jugendfreunde „Hofrath Lestenfeld“ und „Sekretär Ramstein“ mehrfach mit „Orest“ und
„Pylades“ aus der „Iphigenie“ in Zusammenhang bringt und vermittels dieser Allusion
des bekannteren wie literarisch ambitionierteren Textes sein eigenes Stück vermutlich
aufzuwerten sucht.360

Nicht zuletzt durch den am 3. Dezember 1799 stattfindenden Umzug Schillers von Jena
nach Weimar intensivierte sich die Zusammenarbeit mit Goethe, gerade in bezug auf
das Theater, obwohl sein Wirken an der hiesigen Bühne nie stipuliert worden war: der
ehemalige Jenaer Geschichtsprofessor besaß nie „ein amtliches Verhältnis“ zum
Hoftheater.361 Zwar wurde ihm die fachliche Kompetenz für eine solche Aufgabe
zuerkannt, dennoch mündete dies nicht in eine klar definierte oder gar dotierte Stellung.
Als eine sehr wahrscheinliche Erklärung hierfür mag das aufgrund der „Räuber“ (1781,

356 Vgl. Holl, Karl: Geschichte des deutschen Lustspiels. Mit 100 Abbildungen. - Leipzig 1923, S. 199f..
357 Ebenda, S. 207; siehe hierzu auch: Linder, Jutta: Ästhetische Erziehung. Goethe und das Weimarer
Hoftheater. – Bonn 1990, hier S. 60f.; Linders akribische Arbeit, die nicht zuletzt bis 1990 weniger
bekannte Quellen erschließt, übernimmt an der einen oder anderen Stelle Goethes teilweise Jahrzehnte
später getroffene Aussagen zu unkritisch.
358 Holl, Geschichte des deutschen Lustspiels, hier S. 204.
359 Vgl. zu diesem Themenkomplex besonders: Krause, Markus: Das Trivialdrama der Goethezeit 1780-
1805. Produktion und Rezeption. – Bonn 1982, hier vor allem S. 253-277, S 292-297.
360 Vgl. Iffland, August Wilhelm: Dramatische Werke. Fünfter Band. Frauenstand. Der Komet.
Hausfrieden. - Leipzig 1799.
361Vgl. Petersen, S. 188 respektive 185; jüngst Friedrich Schiller. Dargestellt von Claudia Pilling, Diana
Schilling und Mirjam Springer. – Reinbek bei Hamburg 2002, hier S. 73; vgl. ferner Hinck, Schillers
Zusammenarbeit, S. 277; Vielmehr lag eine Art Arbeitsgemeinschaft und Arbeitsteilung zwischen beiden
vor: „[...] Freie Wechselwirkung von Gemüt zu Gemüt, geistige Anregung der Schauspieler und Eingehen
auf ihre Individualität, ästhetische Leitung ohne Befehlsgewalt und bestimmender Einfluß auf die
künstlerische Richtung des ganzen Unternehmens [...]“ - das war gemäß Petersen die eher schwierige
Aufgabe, der Schiller sich stellte; vgl. ferner Peter-André Alt, Bd. II, hier S. 390. - Dabei hätte Schiller, laut
Caroline von Wolzogen, gerne ein Theater geleitet, vgl. NA, Bd. 42, hier S. 261f..



100

Uraufführung 1782) gespannte Verhältnis zwischen ihm und Herzog Carl August
gelten.362 Schiller sah sich konfrontiert mit der insgesamt als schwierig geltenden
Situation der Dramaturgen mit ihrem wenig distinkt definierten Zuständigkeitsbereich
einerseits sowie seiner eigenen dramatischen Vergangenheit, die seine hiesige,
institutionell gesicherte Karriere behinderte.363 Seine wichtigsten (und einflußreichsten)
Fürsprecher am Weimarer Hof waren neben Goethe und Geheimrat Christian Gottlob
von Voigt sein ihm aus Karlschulzeiten bekannter späterer Schwager Wilhelm von
Wolzogen (1762-1809) sowie dessen „superkluge[...] Cousinen“, womit er Charlotte von
Lengefeld (verheiratete Schiller), eine Patentochter Charlotte von Steins, und deren
Schwester Caroline (1763-1847), bezeichnete. Über die letztgenannte ließ der Herzog
auch, inoffiziell, die eine oder andere Kritik an Schillers Werken bestellen.364

Das nächste Projekt, welches sich Schiller zwischen Januar und März 1800 zur
Bearbeitung wählte, war William Shakespeares „Macbeth.“ Hierbei handelt es sich um
eine „frei bearbeitende Nachdichtung“365 in Blankversen, zumal Schillers
Englischkenntnisse nicht weit gediehen waren und er sich somit neben dem englischen
Original von Anfang an auf Übersetzungen - sowohl von Christoph Martin Wieland
(1733-1813) als auch von Johann Joachim Eschenburg (1743-1820) - stützte. Die
Weimarer Premiere der „Macbeth“-Bearbeitung fand am 14. Mai 1800 statt.
Schiller erwog zu dieser Zeit, in regelmäßigen halbjährlichen Abständen „[...] fünf bis
sechs Stücke auf zwei Bände verteilt“ zu veröffentlichen - „ ‚nebst einer kritischen
Rechenschaft über die Wahl der Stücke und einer kurzen Beurteilung derselben‘ (Brief
Schillers an Unger vom 26.5.1799).“366 Dahinter verbarg sich der oben angedeutete
Wunsch, „[...] nach und nach die großen Werke der Weltdramatik dem klassischen

362Dazu ausführlicher Hinck, S. 272f.; entsprechend der hier zutage tretenden Reserve gegen Schiller
hätte Carl August von Sachsen-Weimar-Eisenach gerne Einfluß auf ihn genommen, vgl. NA, Bd. 42, S.
305, Nr. 695: „So oft und dringend bat ich Schillern, ehe er Theaterstücke unternähme, mir oder sonst
jemandem, der das Theater einigermaßen kennt, die Gegenstände bekannt zu machen, die er behandeln
wollte. So gerne hätte ich alsdann solche Materien mit ihm abgehandelt, und es würde ihm nützlich
gewesen sein; aber alle meine Bitten waren vergebens.“ – Schillers Konzessionen gingen Carl August
folglich nicht weit genug. Sehr fraglich bleibt, ob Schiller der künstlerischen Beratung seitens des Herzogs
bedürftig gewesen sein sollte, auf anderen Gebieten hätte der Weimarer Regent möglicherweise
profitieren können.
363Vgl. Hinck, S. 273; was eine offizielle Anerkennung der Verdienste Schillers um das Weimarer
Hoftheater anlangte, so blieb die Situation zwischen dem Herzog und Schiller angespannt, vgl. etwa
Schillers Brief an Goethe vom 18. Dezember 1800, Briefwechsel, hg. von Emil Staiger, S. 890.
364 Siehe Unbehaun, Lutz: „Ein wertes Band der Freundschaft.“ Friedrich Schiller und seine Zeit in
Rudolstadt. – Rudolstadt 1996, hier S. 42. (Er trägt hier hauptsächlich Material zum Rudolstädter
Sommer, welcher vom Mai bis zum November 1788 datiert, zusammen.) Die Rolle Caroline von
Wolzogens als Vermittlerin zwischen dem Hof und ihrem Schwager erwähnt auch Eike Wolgast im u. a.
von Achim Aurnhammer hg. Sammelband „Schiller und die höfische Welt“, S. 6-30 – literarisch
eingefangen hat sie Renate Feyl in ihrem Roman „Das sanfte Joch der Vortrefflichkeit“ (Köln 2001).
365Vgl. Fricke/Göpfert, Bd. III, S. 993.
366 NA, Bd. 13, S. 298.



101

Menschheitsgedanken und dem klassischen Stilprinzip anzupassen und damit dem
deutschen Theater einen einheitlichen Spielplan zu geben.“367

Diese Pläne wurden in der angestrebten Größenordnung zwar nicht durchgeführt - ein
Kanon des Dramas hätte am Ende gestanden -, blieben als Rahmen, in welchem die
tatsächlich vollendeten dramaturgischen Arbeiten gesehen werden sollen, jedoch
gültig.368

Schiller kam aufgrund der eigenen, wichtigeren Arbeit an den Dramen nicht dazu, diese
Idee weiter zu verfolgen: Bereits vier Wochen nach der ersten Aufführung der
„Macbeth“-Bearbeitung stand am 14. Juni 1800 die Uraufführung der „Maria Stuart“ auf
dem Programm. Mitte April des darauffolgenden Jahres beendete er die romantische
Tragödie „Die Jungfrau von Orleans“, für die er gleichfalls eine Bühnenversion
erarbeitete, so daß diese am 11. September 1801 in Leipzig uraufgeführt werden
konnte. Dieses Stück verdient, noch einmal im Nexus klassische und romantische
Dichtung, besondere Aufmerksamkeit aufgrund mehrerer Umstände: dem Duumvirat
galt es angeblich als Schillers bestes dramatisches Werk, den Romantikern, wenn auch
erst mit einigem zeitlichen Abstand, als „[...] unbeschreiblich, und mit nichts Anderem in
der Folge zu vergleichen [...]“, „da [es] zu [...] der poetischen Stimmung, wie sich diese
in der Mehrzahl kund gab [...] konträr [war], was bei allen Zuschauern „[b]is zu der
untersten Klasse [...]“ derselben Anklang fand, auch Madame de Staël fand darin
mehrere Stellen „voller Schönheiten des ersten Ranges.“369

Danach wandte sich Schiller der Bearbeitung des 1779 entstandenen „Nathan“ von
Gotthold Ephraim Lessing (1729-1781) zu. Diese Bearbeitung hatte ihre Premiere in
Weimar am 28. November 1801, sie wurde in den folgenden Jahren immer wieder
einmal in Weimar und den anderen von Hoftheater bespielten Bühnen, jedoch auch an
anderen Bühnen gegeben.
Zwischenzeitlich hatten sich die beiden „Weimarer Klassiker“ mittels der „Dramatischen
Preisaufgabe“ (1800) darum bemüht, (unbekannte) Autoren aufzufordern, sich an einem
Lustspiel-Wettbewerb zu beteiligen.370 Zum einen schien die Zeit für das Drama
allgemein günstig, zum anderen verzeichneten die Initiatoren ausdrücklichen „Mangel“

367 NA, Bd. 13, S. 297.
368 Genau das hat auch Goethe in seinem Aufsatz „Weimarisches Hoftheater“ im Sinn, geht es ihm doch
darum, „[...] endlich einmal ein Repertorium aufzustellen, das man der Nachwelt überliefern könnte, [...].“ -
Vgl.: Johann Wolfgang Goethe. Gedenkausgabe der Werke, Briefe und Gespräche. 28. August 1949. Hg.
von Ernst Beutler. Band 14. Schriften zur Literatur. - Zürich 1950, S. 62-72, hier S. 69; künftig zitiert als
GA mit Bandnummer und Seitenzahl; siehe ebenso: NA, Bd. 42, S. 260-263, S. 604f..
369So Schulz, Bd. I, S. 515; siehe hier stellvertretend Caroline de la Motte Fouqué: Geschichte der
Moden, vom Jahre 1785 bis 1829. – Berlin 1987, S. 67f.; Madame de Staël: Über Deutschland. –
Frankfurt am Main 62000, S. 307. Warum dieses Stück in Leipzig und nicht in Weimar Premiere feierte,
wird im Konnex mit der „Nathan“-Bearbeitung näher beleuchtet.
370 Die „Dramatische Preisaufgabe“ ist in Goethe- und Schiller-Ausgaben gleichermaßen abgedruckt, der
Verfasser ist Schiller, vgl. Borchmeyer, Weimarer Klassik, S. 373; Der vollständige Text ist abgedruckt in:
Fricke/Göpfert, Bd. V, S. 844ff., GA, Bd. 14, S. 60ff..



102

an „schönen“ Komödien. Für den speziellen Weimarer Zweck bevorzugten sie
„Intrigenstücke“, zumal „der deutsche Charakter“ nach der Einschätzung beider zur
Verfassung wie zur schauspielerischen Umsetzung von „Charakterstücken“ nicht taugte.
Die gerade wiedergegebene Position ist um so beachtlicher, als ja der zu diesem
Zeitpunkt längst von Schiller bearbeitete Goethesche „Egmont“ – bis heute übrigens –
als Charakterdrama rezipiert wird. Allerdings handelt es sich hierbei nicht um eine
Komödie, sondern um ein „Trauerspiel.“ Die Aufführung derjenigen „Stücke, welche sich
zu einer Vorstellung qualifizieren [...]“ stellten sie in Aussicht. Da lediglich das „beste
Intrigenstück“ die „dreißig Dukaten“ Prämie erhalten sollte, erhofften sie sich offenkundig
mehrere Komödien, die ihren Kriterien genügten. Dreizehn Dramen wurden eingereicht -
unter ihnen Clemens Brentanos (1778-1842) „Ponce de Leon“ -, doch keines erhielt das
ausgesetzte Preisgeld und keines kam auf die Bühne.371 Verständlich wird dies allein
schon aufgrund der Extension des gerade erwähnten Dramas mit insgesamt 121
Auftritten, zu denen noch die Zugabe hinzuzuzählen wäre. Durch seine forcierten
Wortspiele den Rezipienten in besonderem Maße fordernd372, durch seine ganz anders
gelagerte Instrumentalisierung der Commedia dell’arte möglicherweise den Zuschauer
überfordernd, in jedem Fall jedoch weniger die avisierte Distanzierungsfunktion als
vielmehr das Spiel mit dem Spiel intendierend, konnte sich Brentanos ambitionierte
Komödie auch später nicht im Theaterepertoire etablieren.
In bezug auf die Tragödie schien die Lage erheblich besser, nicht zuletzt durch Schillers
eigene Produktion. Zudem boten sich zusätzlich noch Werke aus dem europäischen
Ausland an. So entschloß sich Goethe, der der tragédie classique deutlich näher stand
als Schiller, ebenfalls im Jahr 1800, dem „Mahomet“ von Voltaire (1694-1778) eine
deutsche Fassung zu geben. Anläßlich dieses Projektes erbat sich Goethe von seinem
Dramaturgen ein der Klärung der Position dienendes Gedicht, weil dieses
„klassizistische ‚Experiment‘, „das einen Rückgriff auf bereits weit hinter sich gelassene

371Vgl. Goethes abschätzige Stellungnahme, NA, Bd. 42,S. 302, Nr. 687: „Nachträglich zu den
Theaterangelegenheiten ist noch zu bemerken, daß wir [...] uns gutmütig beigehen ließen, auf ein
Intrigen-Stück einen Preis zu setzen. Wir erhielten [...] ein Dutzend, aber meist von so desparater und
vertrackter Art, daß wir nicht genugsam uns wundern konnten, was für seltsame falsche Bestrebungen im
lieben Vaterlande obwalteten, die denn bei solchem Aufruf sich an das Tageslicht drängten. [...]“
372 Als eines von zahlreichen Beispielen mag hierfür das Ende der Szene II, 14 respektive der Beginn
der Szene II, 15 gelten (in der oben genannten Ausgabe S. 62): Sarmiento: Ich besuche Euch heute noch
einmal. Bis dahin will ich mich besinnen, lebt wohl. (Ab.) [...] – Ponce: Besinnen – das ist dumm. Das Alter
bleibt immer langweilig in Liebessachen. – Es ist ein böser Fall. [...] Aquilar: Deine Leidenschaft ist so
ungeraten, daß sie unberaten bleiben wird. Warte doch bis Felix kommt. Ponce: Warten soll ich? ich? der
nichts erwarten kann, o nimm dir neunzehn Gesellen, daß deiner zwanzig auf ein Lot gehen, du Freund in
der Not! warten? Mein ganzes Leben war ein Warten hierauf – und ich will nicht länger warten. [...]; vgl.
einführend zu diesem Stück allgemein und zu weiteren Wortspielen insbesondere Japp, Die Komödie der
Romantik, S. 54-59, hier S. 56f.; Hinck, Theater der Hoffnung, S. 56-66, betont: „Für den mangelnden
Bühnenerfolg entschädigt den ‚Ponce‘ immerhin der Ruf, unter den romantischen Lustspielen das
quirligste, witzigste, mutwilligste und heiterste, kurz: das schönste zu sein.“; vgl. ferner Schulz, Die
deutsche Literatur, Bd. I, S. 550.



103

ästhetische Ansichten vermuten lassen könnte“, einige Negativstimmen auf sich zog.373

„An Goethe, als er den ‚Mahomet‘ von Voltaire auf die Bühne brachte“ lautet der ein
wenig umständliche Titel des in Stanzen geschriebenen „hochbedeutsamen
ästhetischen Programmgedicht[s].“374

Schillers Position zeigte sich gegenüber dem Wallenstein-Prolog in präzisierterer,
pointierterer Form. Der momentan auf den Bühnen vorherrschende Stil, der
„Naturalismus“, der sich z. B. dergestalt äußerte, daß gespielt wurde, als sei gar kein
Publikum anwesend (womit auf der Bühne mehr Wahrhaftigkeit erzielt werden sollte),
führte dazu, daß beinahe, siehe allen voran die zuvor schon erwähnten Autoren Iffland,
Schröder und Kotzebue, nur noch Stücke Erfolg hatten, die dem Geschmack des
scheinbar nicht wahrgenommenen Publikums genehm waren.375 Diesem Mißstand
suchte Goethe mit völlig entgegengesetzt konzipierten Stücken wie dem „Mahomet“ des
Voltaire, der auf strenge Formgebung und Schicklichkeit des auf der Bühne
präsentierten Geschehens achtete, zu begegnen. Als Ergebnis war indes nicht nur eine
Schulung der Schauspieler, sondern auch des später noch eingehender zu
beachtenden Publikums erwünscht. In einem Abhängigkeitsverhältnis der Schauspieler
vom Publikum sieht Goethe in seinen „Regeln“ explizit die ihm direkt Unterstellten.376

Innerhalb des pädagogischen Erziehungsplans stellte die tragédie classique mithin
einen regulierenden Umweg dar, auf dem verloren gegangene Qualität zurückgewonnen

373 Vgl. Borchmeyer, Dieter: „... dem Naturalism in der Kunst offen und ehrlich den Krieg zu erklären ....“
Zu Goethes und Schillers Bühnenreform. In: Unser Commercium. Goethes und Schillers Literaturpolitik.
Herausgegeben von Wilfried Barner, Eberhard Lämmert und Norbert Oellers. - Stuttgart 1984.
(=Veröffentlichungen der Deutschen Schillergesellschaft Bd. 42), S. 351-370, hier S. 356. Borchmeyer
liefert eine treffende Analyse des Gedichts auf den Seiten 356-360, vgl. ebenso Japp, Uwe: Literatur und
Modernität. - Frankfurt am Main 1987, S. 101-104.
374 Borchmeyer, „... dem Naturalism...“, hier S. 365; zu widersprechen ist hier Hinck, Hoftheater, S. 275,
der behauptet: „Poetisch formuliert wird die neue, klassizistische Ästhetik der Weimarer Bühne
bekanntlich von Schiller in seinem Gedicht An Goethe, als er den Mahomet von Voltaire auf die Bühne
brachte [...].“ Tatsächlich zielt diese Interpretation insofern an Schillers Standpunkt vorbei, als Hinck
unterschlägt, daß Schiller an das französische Drama eindeutig nur als Durchgangsstation dachte.
375 Der als vollkommen unangebracht aufgefaßten Spielweise der Schauspieler tritt Goethe entschieden
mit den „Regeln für Schauspieler“ entgegen. Borchmeyer vertritt hierzu die Ansicht, bei diesen handele es
sich eher um Eckermanns als um Goethes Werk, vgl. Borchmeyer, Weimarer Klassik, S. 379; ähnlicher
Auffassung ist bereits Knudsen, Hans: Goethes Welt des Theaters. Ein Vierteljahrhundert Weimarer
Bühnenleitung. - Berlin 1949; neben Klaus Schwind, auf den weiter unten noch einmal Bezug genommen
wird, vertritt beispielsweise Peter Schmidt im Gegenteil die Ansicht, Goethe habe die „Regeln“ sehr wohl
autorisiert, vgl. hierzu Schmidt, Bühnenanweisungen, hier S. 192f.; ebenso hält Catholy die „Regeln“ für
definitiv von Goethe festgehalten, vgl. Bühnenraum und Schauspielkunst, hier S. 136f..
376 Siehe Catholy, Bühnenraum und Schauspielkunst, S. 138; vgl. HA, Bd 12, S. 260 („Regeln für
Schauspieler“, § 82): „Die Bühne und der Saal, die Schauspieler und die Zuschauer machen erst ein
Ganzes.“



104

werden sollte: „Als Antidoton gegen diese falsche naturalistisch-mystifizierende Kunst
soll nun trotz ihrer Unvollkommenheit die tragische Kunst der ‚Franken‘ dienen.“377

Im Gedicht selbst vertritt Schiller in der zweiten Strophe unmißverständlich die
Auffassung, die „[e]inheimsche Kunst“ (V. 9) brauche nicht hinter „fremden Götzen“
(V.10) zurückzutreten, ja „der deutsche Genius“ (V. 14) steige „[s]elbst in der Künste
Heiligtum“ (V. 13). Als Bezugspunkt dieser Entwicklung benennt er verschlüsselt, „auf
der Spur des Griechen und des Briten“ (V. 15), Sophokles und Shakespeare.378

Eindeutig lehnt er in der dritten Strophe die französische Art der Unterordnung der Kunst
unter das Diktat des Herrschers ab, indem er von „Sklaven“ und „Despoten“ (V. 17)
spricht. Innerhalb solcher Strukturen - folgert Schiller - besitze die Kunst keine
unabhängigen Entwicklungsmöglichkeiten, weshalb er kein derartiges Modell anstrebt.
Die nächste Strophe zeigt, daß er das bisher Gewonnene nicht in Frage stellt, er will
nicht die Selbstbestimmung des Künstlers aufgeben oder zur Disposition stellen. Diesen
Rückschritt hält er gar nicht mehr für möglich, denn ganz optimistisch klingt die
Schlußzeile (V. 32) der fünften Strophe: „Das Neue kommt, das Alte ist verschwunden.“
Die Bedrohung kommt vielmehr von der entgegengesetzten Seite, in Form von zu
wörtlich genommener, zu nachhaltig praktizierter Natürlichkeit, die längst ins „Niedrigste“
(V. 60), „Rohe“ (V. 67) hinab geführt hat (V. 48): „Und siegt Natur, so muß die Kunst
entweichen.“ Als Reaktion auf den rezenten negativen Zustand des Theaters rechtfertigt
Schiller den Rückgriff auf den französischen Klassizismus (obwohl er hierin kein „hohes
Urbild“ der Kunst ausmacht, V. 62), gewissermaßen zur Mäßigung des „Sinnenwahn[s]“
(V. 52) - denn es „[...] droht die Kunst vom Schauplatz zu verschwinden [...]“ (V. 57).
Das französische Modell leistet gute Dienste, da dessen hohes Maß an Künstlichkeit,
wie in der lobenden Beschreibung der neunten Strophe erwähnt, ausreichenden Schutz
vor weiterem Absinken der Kunst bietet.
Am Ende seines Gedichtes, das vom dialektischen Aufbau her einer mustergültigen
Erörterung gleicht, gelangt Schiller in der zehnten und letzten Strophe (V. 73-80) zu
folgender Synthese:

377 Vgl. Borchmeyer,Weimarer Klassik, S. 359; grundsätzlich zu diesem Themenkomplex: Meier, Albert:
Dramaturgie der Bewunderung. Untersuchungen zur politisch-klassizistischen Tragödie des 18.
Jahrhunderts. – Frankfurt am Main 1993, hier z. B. S. 12.
378 Es wird Schiller des öfteren (und angesichts der Spannbreite z. B. zwischen „Die Braut von Messina“
oder „Wallenstein“ nicht zu unrecht) attestiert, in der hier von ihm selbst in Erinnerung gerufenen Tradition
zu stehen, vgl. etwa Wolfgang Menzel, Schiller – Zeitgenosse aller Epochen Bd. 1, hier S. 242: „Wenn
Shakespeares in noch feinerem Lilienschmelz hingezaubert scheinen, so behaupten doch Schillers
Jungfrauen den Vorzug jener Seele in der Lilie, des kraftvollen, lebendigen Duftes, und hierin stehen sie
den Dichtungen des Sophokles näher.“ respektive Julius Petersen, Schiller und das Weimarer Theater,
hier S. 191: „Sophokles und Shakespeare – nach Herders Wort waren sie zwar im Innern Brüder, in ihrem
Äußern aber stellten sie den denkbar größten Gegensatz theatralischer Formgebung dar [...]. Schillers
dramatisches Schaffen seit dem ‚Wallenstein‘ stellt sich dar als eine Pendelbewegung zwischen diesen
beiden Extremen [...].“; ferner Jutta Linder, Schillers Dramen, Bauprinzip und Wirkungsstrategie, S. 152.



105

Nicht Muster zwar darf uns der Franke werden,

Aus seiner Kunst spricht kein lebendger Geist,

Des falschen Anstands prunkende Gebärden

Verschmäht der Sinn, der nur das Wahre preist,

Ein Führer nur zum Bessern soll er werden,

Er komme wie ein abgeschiedner Geist,

Zu reinigen die oft entweihte Szene

Zum würdgen Sitz der alten Melpomene. 379

Nur runde zwei Monate nach der „Nathan“-Aufführung fand am 30. Januar 1802 die
anläßlich des Geburtstages der Herzogin Luise einstudierte Aufführung der nach Carlo
Gozzi (1720-1806) entstandenen „Turandot“ statt. Kurze Zeit nach der „Turandot“-
Premiere und elf Jahre nach der Übernahme des Theaters zog Goethe am 15. Februar
1802 in seinem Aufsatz „Weimarisches Hoftheater“ eine Zwischenbilanz über das bisher
Erreichte.380 Stolz und sicher klingen die Eingangsworte des Intendanten, wenn er
darauf hinweist, es sei geglückt, „[...] die Zufriedenheit der Einheimischen und die
Aufmerksamkeit der Fremden [...]“ zu erlangen.381 Analytisch läßt er die einzelnen von
ihm als solche definierten „Perioden“, die das Hoftheater durchlaufen habe, Revue
passieren: „Die erste würden wir bis auf Ifflands Ankunft, die zweite bis zur
architektonischen Einrichtung des Schauspielsaales, die dritte bis zur Aufführung der
Brüder nach Terenz zählen, und so möchten wir uns dermalen in der vierten Periode
befinden.“382 An die von Goethe vorgenommene Einteilung anknüpfend, gliedert
Borcherdt daran noch eine fünfte an, in der der zuvor herausgebildete, zuerst mit dem
„Wallenstein“ erlangte „hochklassische“ Stil bei Stücken wie „Jungfrau von Orleans“,
„Tell“ und „Othello“ etwas zurückgenommen werde, „eine Lockerung“ erfahre.383 Keinen
Hehl machte Goethe aus den Schwierigkeiten, denen er bei der Theaterleitung immerzu

379 Vgl. Fricke/Göpfert, Bd. I, S. 211ff., Hervorhebung in V. 79 von der Verfasserin. Angesichts der 1801
stattfindenden „Tancred“-Aufführung (gleichfalls von Voltaire) zeigt Schiller schon mehr Distanz zum
zweiten Ausflug in der Klassizismus, da dieses Mal keine zwingende Notwendigkeit für diesen Schritt
mehr besteht – so nennt er die Goethesche Entscheidung, dieses Stück zu übersetzen zwar „[f]ür unsre
theatralischen Zwecke [...] gewiß sehr förderlich“, vgl. Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von
Emil Staiger, hier S. 859, ohne auf den Hinweis zu verzichten, er, Schiller, „wünsche [herzlich], daß der
Faust es verdrängen möchte.“
380 Vgl. GA, Bd. 14, S. 62-72.
381 Ebenda, S. 63.
382 Ebenda, S. 63f.; entsprechend weist Borchmeyer berechtigterweise darauf hin, daß Iffland
entscheidenen Einfluß auf die Ausbildung des Weimarer Theaterstils besaß, zuerst als Vorbild und dann
ex negativo, da sich der allmählich herauskristallisierende Stil, für den „kultivierte Versdeklamation und
ritualisierte Spielweise“ konstituierend waren, deutlich absetzte, vgl. Saat, von Göthe gesäet, hier S. 272;
man muß sicherlich berücksichtigen, daß diese ausgeprägte Entwicklung nach 1805, mithin nach Schillers
Tod, stattfand, und daß es deshalb zu berücksichtigen gilt, diesen Verlauf Schiller nicht automatisch mit
zuzuschlagen.
383 Vgl. NA, Bd. 13, S. 299.



106

ausgesetzt war, gerade weil unterschiedlichste Interessen mit den „Maximen“, die er
selbst bei der Arbeit befolgen wollte, in Einklang zu bringen waren.384 Es verwundert
kaum, daß bei aller Offenheit, mit der er Stellung nahm, er doch Halt machte vor dem
Hinweis, daß auch auf die Vorstellungen des Hofes Rücksicht genommen werden
mußte.
Mit dem Weimarer Spielplan strebte Goethe vor allem „Vielseitigkeit“, ein bewußt
gewähltes Kontrastprogramm, an.385 In bezug auf August Wilhelm Schlegels bereits
erwähnten „Ion“ verlieh er einer weiteren wichtigen Intention Ausdruck: „[...] übrigens ist
das Stück für gebildete Zuschauer, denen mythologische Verhältnisse nicht fremd sind,
völlig klar, und gegen den übrigen, weniger gebildeten Teil erwirbt es sich das
pädagogische Verdienst [Hervorhebung der Verf.], daß es ihn veranlaßt, zu Hause
wieder einmal ein mythologisches Lexikon zur Hand zu nehmen [...].“386

Bemerkenswerterweise fragt Goethe sich nicht, ob ein solches Lexikon tatsächlich in
jedem Haushalt vorhanden ist respektive aus welchen Gründen dem
höchstwahrscheinlich nicht so war. Demnach wird die Tatsache, daß Bildung zum
damaligen Zeitpunkt keineswegs ein Allgemeingut war, überhaupt nicht thematisiert,
obwohl Goethe selbst die Heterogenität des Weimarer Publikums, welches nicht nur aus
den von Jena herüberkommenden Studenten, sondern auch aus Angehörigen des
Hofes wie einfachen Bürgern besteht (er trennt die „gebildeten Zuschauer“ vom
„weniger gebildeten Teil“), anerkennt.387 Ob das Auseinanderfallen des Publikums in
mehrere streng voneinander zu scheidende Lager schon zur Erfassung der diversen
Erwartungshaltungen ausreichend ist, ist damit noch längst nicht ausgemacht. Vielleicht
ist es u. U. sogar noch komplizierter. So scheint es denkbar, daß ein und derselbe
Zuschauer an einem Abend „bloß“ Zerstreuung geboten bekommen möchte, an einem
anderen aber sehr wohl von seiten der Inszenierung gefordert werden will.388 Die

384 Vgl. GA, Bd. 14, S. 64.
385 Ebenda, S.67 und S. 69.
386 Ebenda, S. 67.
387 Eng mit diesem Aspekt verknüpft ist die Tatsache, daß das Theater nicht nur die
literaturgesellschaftlich wirksamste Instanz im 18. Jahrhundert war, sondern gleichzeitig, vor Einführung
der Schulpflicht (Stichwort: Preußisches Allgemeines Landrecht ALR 1794), die vornehmste Instanz der
Bildung und Erziehung, vgl. beispielsweise in diesem Zusammenhang: Gotthold Ephraim Lessing: Werke.
Vierter Band. Dramaturgische Schriften. – München 1973, S. 258-262 [Hamburgischen Dramaturgie, 6.
Stück]. Diese Ausgabe künftig zitiert als HLA mit Bandnummer und Seitenzahl; Oellers, Schiller.
Geschichte seiner Wirkung, hier S. 326; entsprechend charakterisiert Gerhard Schulz Goethe als
„Bühnenpädagoge“, Die deutsche Literatur zwischen Revolution und Restauration, Bd. I, S. 559; ein
beredtes Zeugnis über die mangelnde Disziplin, mit welcher sich die Theaterleitung immer wieder
konfrontiert sah, liefert etwa Johann Christian Lobe mit seiner Schilderung einer durch einen betrunkenen
Dirigenten gehandikapten „Turandot“-Probe, bei der Goethe, offenbar aus Verärgerung, von seinem Platz
aus „jupiterte“: „Schafft mir doch den Schweinehund aus den Augen!“, vgl. J. C. L.: Die Probe von
Turandot. Eine Goethe-Erinnerung. In: Schatzgräber 7 (1928), S. 14-18, hier S. 18.
388 Selbst dann gilt freilich Böhlers skeptisches Resümee, vgl. Böhler, Die Zuschauerrolle in Schillers
Dramaturgie, S. 292f.: „Ob allerdings der zeitgenössische wie auch der spätere Zuschauer sich durch die



107

grundsätzlichen Frage, ob man erst ein Lexikon in die Hand nehmen muß, wenn man
vorhat, ins Theater zu gehen, führt zurück auf die vollkommen andere Funktion, welche
das Theater um 1800 innehatte.389 Dahinter verbirgt sich nicht zuletzt der Umstand, daß
Schiller und Goethe, hierin durchaus noch der literarischen Tradition der Aufklärung
verpflichtet, es als ihre Aufgabe begriffen, die Zuschauer zu belehren, mithin als Schüler
zu betrachten.390 Das Weimarer Theater wagte einen Spagat insofern, als Schiller etwa

Technik einer solchen dramaturgischen Rezeptionsvorgabe im beabsichtigten Sinn beeinflussen ließ, ist
eine andere Frage.“
389 Markus Krause (s.o.) sieht dies im Nexus mit der damalige nahezu ausschließlich durch die Theater
abgedeckten Unterhaltungsfunktion. Hinzu kommt jedoch, was Goethe wie Schiller offenbar, zumindest
an dieser Stelle, wenn nicht allgemein, zu wenig in ihre Überlegungen mit integrieren, nämlich – mit
Bourdieu zu sprechen -, wie sehr das „[...] Theater [...] noch in seinen am stärksten gereinigten Versionen
Träger einer sozialen Botschaft bleibt, und nur auf der Grundlage einer unmittelbaren, tiefverwurzelten
Übereinstimmung mit den Werten und Erwartungen des Publikums ‚ankommt‘ [...].“, vgl. Bourdieu, Pierre:
Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. Übersetzt von Bernd Schwibs und
Achim Rüsser. – Frankfurt am Main 41987, hier S. 42.
390 Diesen Aspekt verfolgt Helmut Koopmann in seinem Beitrag „Dichter, Kritiker, Publikum. Schillers und
Goethes Rezensionen als Indikatoren einer sich wandelnden Literaturkritik.“ In: Unser Commercium. –
Stuttgart 1984, S. 79-106, vgl. hier besonders S. 92-100; Koopmann behandelt hier die „Dioskuren“ in
deren Funktion als Kritiker. Ich vertrete die These, daß vieles, was Koopmann über Schiller als Kritiker
herauspräpariert, auch auf den Weimarer Theaterschaffenden, zumindest am Beginn seiner Tätigkeit,
noch zutrifft, siehe etwa S. 93: „[...] Mit dem Begriff des Volkes kommt zu Schillers Unwillen [für Goethe
gilt das Entsprechende, Anm. der Verf.] ein Faktor in das literarische Kräftespiel hinein, den es bislang
nicht gab, jedenfalls nicht in dem Sinne, daß er Wertqualitäten und Maßstäbe hätte abgeben können, da
Publikum allenfalls in der Form des Kenners oder des gemeinen Mannes existierte: ersterem brauchte
nichts bewiesen zu werden, da er mit Criticus und Schriftsteller auf einer Ebene stand, letzterer war
Erziehungsobjekt, an das die Maßstäbe der Aufklärung angelegt werden konnten.[...]“ [Hervorhebung der
Verf.]; als Belege hierfür mögen stellvertretend Schillers Briefe an Goethe vom 15. Mai 1795 respektive
vom 25. Juni 1799, vgl. Briefwechsel Schiller-Goethe, hg. von Emil Staiger, S. 104 bzw. S. 770 gelten:
„[...] Das Publikum hat nicht mehr die Einheit des Kinder-Geschmacks und noch weniger die Einheit einer
vollendeten Bildung. Es ist in der Mitte zwischen beiden, und das ist für schlechte Autoren eine herrliche
Zeit. [...]“ bzw. „[...] Was der Sammler [Goethes Aufsatz „Der Sammler und die Seinigen“, Anm. der Verf.]
für eine Wirkung machen wird, bin ich in der Tat neugierig. Da man einmal nicht viel hoffen kann zu bauen
und zu pflanzen, so ist es doch etwas, wenn man auch nur überschwemmen und niederreißen kann. Das
einzige Verhältnis gegen das Publikum, das einen nicht reuen kann, ist der Krieg, und ich bin sehr dafür,
daß auch der Dilettantism mit allen Waffen angegriffen wird. Eine ästhetische Einkleidung [...] würde
diesem Aufsatz [über den Dilettantismus, der (bedauerlicherweise) im Stadium des ‚Schemas‘ stecken
blieb, Anm. der Verf.] freilich bei einem geistreichen Publikum den größern Eingang verschaffen, aber den
Deutschen muß man die Wahrheit so derb sagen als möglich [...].“ [Kursive Hervorhebung der Verf.]
Schiller sieht sich demnach, ganz wie Koopmann es beim Kritiker Schiller offenlegt, in der Rolle eines
Lehrers; speziell mit dem Zuschauer beschäftigen sich die beiden folgenden Arbeiten: Peter Schmidt,
Bühnenanweisungen, arbeitet hierbei eine These heraus, Schiller habe bei seinen Stücken das Telos
verfolgt, die Zuschauer unter keinen Umständen „mit Zufälligkeiten und Nebendingen, mit Leerem und
Unbedeutendem“ zu belasten, sondern statt dessen diese vielmehr zu lenken, wobei vor ihnen „die
dramatische Konstellation“, insbesondere „die Verknüpfung der Begebenheiten“ dergestalt entfaltet
werden solle, daß ein „Kausalnexus“ entstünde, welcher den Protagonisten in einer Lage präsentiere, in
der er „nicht mehr handeln“ könne, jedoch gleichwohl „unter dem Zwang des Schicksals eine
Entscheidung treffen“ müsse, vgl. Schmidt, hier S. 290; Michael Böhler konstatiert zunächst, durchaus
ähnlich wie Koopmann, die diversen Rezipiententypen, denen Schiller sich gegenüber sah, vgl. Die
Zuschauerrolle in Schillers Dramaturgie, hier speziell S. 277ff., um daran anschließend seine These zu
entfalten: „Wie Schiller in seiner eigenen Theaterpraxis den Widerspruch zwischen der Notwendigkeit der
Zuschauerlenkung und der Aufgabe der Zuschaueremanzipation zu lösen versucht“, ebenda S. 280,



108

nicht geneigt war, das Publikum bei dessen Streben nach „kulinarischer Passivität bzw.
Erholung im von Schiller abgelehnten Sinne“391 zu bedienen oder zu unterstützen,
Goethe aber zweifellos, wie bereits weiter oben erwähnt, „[dafür] [...] sorgte [...], daß die
unterhaltende Literatur im Spielplan einen relativ großen Raum einnahm.“392 Ihre
Botschaft war freilich eine gänzlich andere als diejenige der Aufklärung: Denn neben
dem – heute eher elitär erscheinenden – Bildungsanspruch, bei dem mindestens noch
die Frage anzufügen wäre, ob das Theater Zuschauer bildet oder bereits gebildete
Zuschauer erwartet, legte Goethe außerdem Wert darauf, dem Publikum den
Gegensatz zwischen der Theaterwelt und der realen, den Spielcharakter,
vorzuführen.393 Es ging folglich nicht darum, den Rezipienten eine konkrete
Verhaltensregel zu empfehlen. Zu diesem Zweck wurden bewußt Stücke gewählt, die
entweder durch die zeitliche (bei antiken Werken) oder durch die räumliche Distanz
Abstand zum Gewohnten hielten. In der Möglichkeit zur Distanzierung mag auch der
Grund dafür liegen, warum Goethe Stücke, in welchen Masken - z. B. bei Terenz'
„Brüdern“ oder bei „Turandot“ - vorkommen, so schätzte. Für die Zukunft wünschte sich
der Direktor lediglich ein weiteres Fortschreiten auf dem bisher eingeschlagenen Weg.
Noch im Januar 1802 nahm Schiller die Bearbeitung von Goethes „Iphigenie auf Tauris“
auf.394 Hier änderte nun Schiller nach allem, was man zu diesem Projekt zu wissen
glaubt, seine Bearbeitungsmethode, indem er - nach „ablehnenden Kritiken und [der]
kühle[n] Zurückhaltung Goethes“ bei der „Egmont“-Bearbeitung - „zu einer neuen,
vertieften Auffassung vom Wesen der Theaterbearbeitung überhaupt“395 gelangte: Bei
„Iphigenie“, die am 15. Mai 1802 zum ersten Mal gespielt wurde und deren Weimarer

unternimmt Böhler anhand der „Braut von Messina“ zu zeigen, vgl. besonders S. 282-287. Schiller erweist
sich, was seine Auffassung des Publikums anlangt, jedoch durchaus selbstkritischer, differenzierterer
Analysen fähig als es die o.g. Stelle des Briefwechsels mit Goethe vermuten läßt – in der Vorrede zur
„Braut von Messina“ (1803) findet sich folgende Passage, Fricke/Göpfert, Bd. II, S. 815-823, hier S. 815:
„Es ist nicht wahr [...], daß das Publikum die Kunst herabzieht; der Künstler zieht das Publikum herab, und
zu allen Zeiten, wo die Kunst verfiel, ist sie durch die Künstler gefallen. Das Publikum braucht nichts als
Empfänglichkeit, und diese besitzt es. Es tritt vor den Vorhang mit einem unbestimmten Verlangen, mit
einem vielseitigen Vermögen. [...]“
391 So die Formulierung bei Hans-Jochen Marquardt, Ästhetik der Emanzipation, hier S. 55.
392 Vgl. Eckehard Catholy, Bühnenraum und Schauspielkunst, hier S. 145.
393 Vgl. GA, Bd. 14, S. 69; Zu beachten ist weiterhin, daß Goethes und Schillers Reformbemühungen
keineswegs aufs Theater beschränkt bleiben, sondern u. a. auch bei Zeitschriftenprojekten feststellbar
sind, vgl. dazu besonders: Brandt, Helmut: „Die ‚hochgesinnte‘ Verschwörung gegen das Publikum.“
Anmerkungen zum Goethe-Schiller-Bündnis. In: Unser Commercium. Goethes und Schillers
Literaturpolitik. Herausgegeben von Wilfried Barner, Eberhard Lämmert, Norbert Oellers. - Stuttgart 1984.
(=Veröffentlichungen der Deutschen Schillergesellschaft Bd. 42), S. 19-35.
394 Schon vor seiner Tätigkeit für das Theater hat Schiller übersetzt - so Teile aus „Virgils“ „Aeneide“
(1780 bzw.1791/92) und zwei Stücke des Euripides: „Iphigenie in Aulis“ sowie „Die Phönizierinnen“
(1788), doch die Übersetzungen gelten als sehr frei, vgl. Fricke/Göpfert, Bd. III, S. 959. Aufführungen
dieser Übersetzungen waren nie vorgesehen. Bezüglich der beiden „Iphigenien“-Dramen gibt es auch
eine Rezension Schillers, vgl. Fricke/Göpfert, Bd. V, S. 942-970.
395 Vgl. Borcherdt in seinem Kommentar, NA, Bd. 13, S. 296; siehe auch: Rudloff-Hille, S. 197 sowie
Fricke/Göpfert, Bd. III, S. 966f..



109

Bühnenfassung als verschollen gilt, nahm er lediglich Streichungen vor. Gleiches galt
wahrscheinlich für Goethes „Stella“, deren Bearbeitung für das Jahr 1803 angenommen
wird. Aufgeführt wurde sie in Weimar zuerst am 15. Januar 1806.396 Diese Streichungen
waren vor allem nötig, um die Präsentation an einem Theaterabend zu gewährleisten.
Borcherdt nennt als Richtwert die Länge von 2000 Versen.397 Der Eingriff in den Inhalt
fiel deutlich geringer aus als bei den früheren dramaturgischen Arbeiten, dennoch hält
Borcherdt es für verfehlt, diese Leistung zu unterschätzen.398 Die Verschiebungen von
inhaltlichen Ansätzen sind jedoch grundsätzlich das Ergebnis von Kürzungen, falls sie
aus dramaturgischen Gründen benötigt werden. An solchen Stellen unterscheidet sich
Schillers Tätigkeit deshalb kaum von der eines anderen Dramaturgen. Rudloff-Hille
kommt daher zu folgender Einschätzung der sich an die „Turandot“-Bearbeitung
anschließenden dramaturgischen Arbeiten Schillers: „Die übrigen Bühnenbearbeitungen
und Übersetzungen Schillers haben zwar den Weimarer Spielplan bereichert und sind
auch von einigen anderen Theatern gespielt worden. Eine weiterreichende Bedeutung
für Drama und Theater haben sie nicht erlangt.“399 Zwischen diesen beiden
letztgenannten Bearbeitungen - der „Stella“ und der „Iphigenie“ - lag die Arbeit an der
„Braut von Messina“, die in die Zeit von Mitte August 1802 und dem 1. Februar 1803 fiel.
Die Uraufführung des „Trauerspiels mit Chören“ war am 19. März 1803. Dieses Stück
scheint Schillers extremste Antwort auf den die Bühnen beherrschenden Naturalismus
sowie zugleich seine ambitionierteste Annäherung an die griechische Tragödie.
Bei diesem wie bei dem folgenden Schauspiel „Wilhelm Tell“ bestand zudem,
höchstwahrscheinlich wegen der inzwischen erworbenen bühnenpraktischen Sicherheit,
keine Notwendigkeit mehr, noch eine Bühnenbearbeitung vorzunehmen, so gesehen
profitiert der als Dramaturg tätige Dramatiker von seiner untergeordneten Arbeit in ganz
praktischer Weise.
Im darauffolgenden Monat verschlechterte sich Schillers gesundheitlicher Zustand, was
zum vorläufigen Aufschub eigener Dramenprojekte führte. Doch nach wie vor verfügte
die Weimarer Bühne über zu wenige Komödien, die den Ansprüchen Goethes und
Schillers entsprachen, so daß sich Schiller zur Übersetzung zweier Lustspiele des
französischen Dramatikers Louis Benoît Picard (1764-1828) entschloß. Dabei handelte
es sich zum einen um das Prosastück „Encore des Ménechmes“ mit dem deutschen
Titel „Der Neffe als Onkel“, zum anderen um das in Alexandrinern abgefaßte Stück
„Médiocre et rampant le moyen de parvenir“, das Schiller unter dem deutschen Titel

396 Vgl. ebenfalls Fricke/Göpfert, Bd. III, S. 966 sowie Rudloff-Hille, S. 197.
397 Vgl. NA, Bd. 13, S. 294.
398 Ebenda, S. 297. Ob es sich bei bekannten Frankfurter und Berliner Bühnenmanuskripten um die
„Stella“-Bearbeitung Schillers handelt, scheint fraglich, vgl. NA, Bd. 14, S. 337f. und Fricke/Göpfert, Bd. III,
S. 966.
399 Vgl. Rudloff-Hille, S. 197.



110

„Der Parasit“ in Prosa übersetzte. Auf der Weimarer Bühne gezeigt wurden sie am 18.
Mai respektive am 12. Oktober 1803.400

Ende August 1803 begann Schiller den „Wilhelm Tell“, seine letzte eigenständige
Theaterarbeit, die am 17. März 1804 Premiere feierte. Danach kam es „nur“ noch zu
einer kleinen dramatischen Arbeit, deren Einordnung und Stellenwert in das Schillersche
Gesamtwerk noch nicht abschließend geklärt scheint.401 Anläßlich der Ankunft Maria
Paulownas, der frisch angetrauten Frau des Erbprinzen Karl Friedrich, in Weimar,
entstand für den 12. November 1804 das casualdramatische Werk „Die Huldigung der
Künste.“
Da ihm Weimar und sein Theater zu einengend erschienen, trug Schiller sich
zwischenzeitlich mit dem Gedanken, nach Berlin überzusiedeln, wo Iffland den Dichter
mit einem verlockenden Angebot umwarb, er distanzierte sich, eventuell aufgrund seiner
von ihm realistisch und damit als akut lebensbedrohlich diagnostizierten weit
fortgeschrittenen Krankheit aber wieder von diesem Plan.
Die Übersetzung von Jean Baptiste Racines 1677 erschienener Tragödie „Phädra“
dauerte circa vier Wochen - von Mitte Dezember 1804 bis Mitte Januar 1805. Neben
dem begrenzten Budget, welches es zu berücksichtigen galt, und dem
Publikumsgeschmack mußten, wie anhand der Intervention des Herzogs, welcher
dieses Stück gegenüber dem von Schiller favorisierten „Britannicus“ auf der Bühne
wünschte, also zudem die Erwartungen des Hofes erfüllt werden. Die avisierte
Autonomie der Kunst stieß folglich an ihre Grenzen.402 Ein kompromißloser Bruch mit
dem „Alten“, dem Kritisierten fand nicht statt, die Nutzung der französischen Tragödie
als bloße Durchgangsstation auf dem Weg zu einem neuen Theater, erscheint,
vorläufig, als eine nicht in die Tat umgesetzte Illusion. Dennoch war Schiller, wie im
entsprechenden Kapitel zu begründen sein wird, daran ändert auch seine Phädra-
Bearbeitung nichts, weit weniger Klassizist als Goethe es in dieser Phase war.
In den unmittelbaren Nexus seiner Dramaturgenaufgabe gehört das letzte
abgeschlossene Werk, welches Schiller im Auftrag des Hofes binnen vier Tagen
ausarbeitete. Ihm selbst galt das für den 12. November 1804 geschriebene „lyrische

400 Vgl. zu diesen Stücken die ausführliche Anmerkung bei Rudloff-Hille, S. 427.
401 Zuletzt hierzu, neben Alts Besprechung in Schiller, Bd. II, Hofe, Gerhard vom: Die Verkündigung des
„ästhetischen Staats im höfischen Theater. Zu Schillers lyrischem Spiel Die Huldigung der Künste. In:
Schiller und die höfische Welt. – Tübingen 1990, S. 168-183; erstaunlich und verwundernd ist dabei die
Tatsache, daß das umfassende Schiller-Handbuch diesem Werk kein eigenes Kapitel widmet.
402 Dieses Phänomen läßt sich nicht nur in Weimar und nicht nur um 1800 feststellen, so konstatiert
beispielsweise Andrea Heinz für das Hoftheater zu Coburg und Gotha und den von ihr untersuchten
Zeitraum 1827-1918 ganz lapidar eine „Abhängigkeit des Spielplans von politischen Ereignissen“ aller Art:
Heinz, Andrea: Qualitative Spielplanforschung. Neue Möglichkeiten der Theatergeschichtsschreibung am
Beispiel des Hoftheaters zu Coburg und Gotha (1827-1918). – Heidelberg 1999. (=Jenaer germanistische
Forschungen N. F. Bd. 4), S. 19; eine andere mögliche Erklärung für die Änderung von Schillers Plänen,
weg vom „Britannicus“, wird im „Phädra“-Kapitel noch zur Sprache kommen.



111

Spiel“ „Die Huldigung der Künste“, mit welchem die russische Frau des Erbprinzen Karl
Friedrich, Maria Paulowna, in ihrer neuen Heimat auf dem Theater empfangen wurde,
als lediglich „flüchtige Arbeit“, „Machwerk“, „kleines Vorspiel“, „Werk des Moments.“403

Die Sekundärliteratur verhält sich zu diesem Werk extrem und zwar insofern als sie sich
entweder Schillers Verdikt anschließt oder die Bedeutung des Dramoletts überbewertet,
indem sie darin sein „ästhetische Testament“ erblickt.404 Die folgenden Überlegungen
verstehen sich eher als additiv denn als antagonistisch zu den bisher vorliegenden
Interpretationen, was nicht zuletzt durch den Umstand erklärt werden kann, daß keiner
der bisherigen Interpreten diese Kasualdramatik in den hier anhängigen Konnex der
dramaturgischen Arbeiten stellt, wobei Peter-André Alt zurecht darauf hinweist, wie
wenig fremd Schiller die Gelegenheitsdichtung war.405 Es braucht so gesehen
keineswegs den im ungefähren verbleibenden Hinweis auf sicherlich in späteren Jahren
mögliche Einflüsse Caldérons, um diese Arbeit plausibel in das Gesamtwerk integrieren
zu können.406 Häufig wird die autointertextuelle Relation zwischen der von 1795
datierenden Schrift „Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von
Briefen“ und dem Festspiel thematisiert.407 Mit Luserke scheinen allerdings Zweifel an
einer zu engen Verknüpfung beider angezeigt.408 Der Anfang ist bekannt: Seitens
Goethe wird an Schiller der Wunsch heran getragen, ihm die Begrüßung der russischen
Prinzessin auf dem Weimarer Theater abzunehmen409 und Schiller ist schnell bereit,
dieser Aufgabe nachzukommen, zwischen dem vierten und achten November 1804

403 So Schiller in Briefen an Christian Gottfried Körner vom 21. November 1804 (Briefwechsel, hg. von
Berghahn, S. 338f.), an seinen Verleger Johann Friedrich Cotta (1764-1832) vom 13. Dezember 1804
respektive vom 1. März 1805 sowie an Wilhelm von Humboldt vom 2. April 1805, siehe hierzu besonders
den Kommentar in: Friedrich Schiller Dramen IV. Hg. von Matthias Luserke. – Frankfurt am Main 1996,
S.851-876, hier S. 852-860.
404 Contra äußert sich Benno von Wiese: Friedrich Schiller, S. 781, pro Karl Hoffmeister: Schillers Leben,
Geistesentwicklung und Werke. 5. Teil. – Stuttgart 1842, S. 120, vgl. Luserke, Kommentar, S. 865.
405 Siehe Alt, Bd. II, S. 587, Bd. I, S. 223f.; nicht nur Schiller war die Gelegenheitsdichtung nicht fremd,
möchte man hinzufügen, denn in Goethes Gesamtwerk stellt sie gleichfalls eine kontinuierliche Größe dar,
vgl.: Stockhorst, Stefanie: Fürstenpreis und Kunstprogramm: sozial- und gattungsgeschichtliche Studien
zu Goethes Gelegenheitsdichtungen für den Weimarer Hof. – Tübingen 2002.(=Studien zur deutschen
Literatur Bd. 167)
406 Entgegen der Ansicht Gerhard vom Hofes, Die Verkündigung des ‚ästhetischen Staats‘, hier vor allem
S. 181-183; Schillers, wohl auf Goethes Einfluß zurückzuführende, Wandlung bei der Ein- und
Wertschätzung des spanischen Dichters, soll damit nicht grundsätzlich in Frage gestellt werden, siehe
hierzu auch NA, Bd. 42, S. 352, S. 667 (sämtlich Gries‘ Stellungnahmen); neben dem ins Auge gefaßten
Bezug auf Caldéron nennt Luserke, ohne Angabe von Gründen, Pindars 14. Ode als möglichen
Referenztext Schillers, vgl. Friedrich Schiller, Dramen IV, Kommentar S. 852.
407 Zuerst von Christa Vaerst-Pfarr, auf die vom Hofe hier mehrfach hinweist, vgl. vom Hofe, S. 170,
schließlich auch von vom Hofe selbst, hier S. 179-181, bei ihm bildet dies jedoch nur einen Teilaspekt.
408 Luserke, Friedrich Schiller, Dramen IV, wörtlich, S. 867: „Und ob [...] noch eine Arbeit aus dem Jahre
1805 an die verabschiedeten früheren Positionen [der „Ästhetischen Briefe, Anm. der Verf.] nahtlos
anzuknüpfen in der Lage ist, muß zumindest als Problemfrage bewußt bleiben.“
409 Vgl. beispielsweise Körners Brief an Schiller vom 18. Dezember 1804, Briefwechsel Schiller-Körner,
hg. von Berghahn, S. 341.



112

entsteht die Gelegenheitsarbeit, an der heutige Rezipienten interessiert, ob sie einen
poetisch-poetologischen Wert besitzt und worin dieser bestehen könnte. Der Erwartung
des Hofes, ein Widmungsspiel zu liefern, wird entsprochen, nicht zuletzt, weil das Sich-
nicht-Entziehen-Können solchen Aufträgen bereits eingeschrieben ist, möglicherweise
aber auch, weil Schiller, durchaus geschickt, die Aufgabe mit einer Gegenaufgabe
beantwortet, denn der „Chor der Künste“ macht nicht von ungefähr Station bei den mit
den Vorkehrungen der Begrüßung der künftigen Landesherrin befaßten „Landleuten“:
Während die Letztgenannten den „Orangenbaum“, symbolisch für die gleichfalls aus
einer fremden Region stammende Maria Paulowna, pflanzen, verbunden mit der
Hoffnung, er möge gedeihen und Früchte tragen, d. h. sie möge sich hier einleben und
wirken, betreten der „Genius“ und die „sieben Göttinnen“ die Szene, um zu
konkretisieren, in welcher Weise sie an der neuen Stätte wirken solle:

Wir kommen von fernher,

Wir wandern und schreiten

Von Völkern zu Völkern,

Von Zeiten zu Zeiten,

Wir suchen auf Erden ein bleibendes Haus.

Um ewig zu wohnen

Auf ruhigen Thronen,

In schaffender Stille,

In wirkender Fülle,

Wir wandern und suchen und findens nicht aus. (Fricke/Göpfert, Bd. II, S. 1084f.,V. 41-50)

Der Verfasser nutzt hier die Bühne und die Künste appellativ, um für die mäzenatische
Unterstützung zu werben. So gesehen, ist dieses Dramolett, insbesondere ab der
gerade zitierten Stelle, zugleich ein Drama über die Kunst selbst, mithin Metatheater.
Gesucht wird, so der Genius und der Chor der Künste, ein ruhiger Ort, fern von Krieg,
„Haß“ und „Wahn“ (Fricke/Göpfert, Bd. II, S. 1085, V. 55) mit für die Künste
zugänglichen, nicht verbildeten „Menschen“ (ebenda, V. 62), die geeignete Schüler
abgeben. Die Funktion der Künste bestünde darin, die Landleute zu bilden:

Hirten, euch ist nicht gegeben,

In ein schönes Herz zu schauen!

Wisset, ein erhabner Sinn

Legt das Große in das Leben,

Und er sucht es nicht darin. (Fricke/Göpfert, Bd. II, S. 1087, V. 124-128)



113

- und die längst mit der Kunst Vertraute mit dieser an den noch unbekannten Ort zu
binden:

Nicht alles ist ihr fremd in diesem Land,

Mich wird sie wohl und mein Gefolge kennen,

Wenn wir uns ihr verkündigen und nennen. (ebenda, V. 144-146)

Doch die Fürstin gibt nicht nur das Vorbild für die einfachen Landleute ab, sie erhält
zusätzlich, in sublimer Form, selbst einen Kursus. Denn Schiller bleibt nicht dabei
stehen, auf die Verwiesenheit auf (finanzielle) Hilfe des Hofes, der potentiellen neuen
Gönnerin anzuspielen, sondern er führt anschließend vor, was als gelungene Folge
davon entstehen kann. Auf diesen letzten Teil, in welchem die Fürstin selbst gemäß der
Didaskalien angesprochen wird (vgl. ebenda, S. 1087) möchte ich mich nun
konzentrieren.
Nachdem sich die sieben Künste – Architektur, Skulptur, Malerei, Poesie, Musik, Tanz,
Schauspielkunst - einzeln vermittels eines jeweils typischen „Attributs“ erst zu erkennen
gegeben, wobei lediglich die Poesie aufgrund ihrer unendlichen Stoff- wie Formfülle kein
solches mit sich führt410 und anschließend sich selbst vorgestellt und charakterisiert
haben, kommt es zum Finale:

ARCHITEKTUR: Die Säule soll sich an die Säule reihn.

SKULPTUR: Der Marmor schmelzen unter Hammers Schlägen.

MALEREI: Das Leben frisch sich auf der Leinwand regen.

MUSIK: Der Strom der Harmonien dir erklingen.

TANZ: Der leichte Tanz den muntern Reigen schlingen.

SCHAUSPIELKUNST: Die Welt sich dir auf dieser Bühne spiegeln.

POESIE: Die Phantasie auf ihren mächtgen Flügeln

410 Entsprechend heißt es (Fricke/Göpfert, Bd. II, S. 1089, V.187-197, hier V. 192-194): „[...] Was die
Natur tief im Verborgnen schafft,/ Muß mir entschleiert und entsiegelt werden,/ Denn nichts beschränkt die
freie Dichterkraft [...].“ - Eine komplementäre Charakterisierung der Poesie entfaltet Schillers Gedicht „Das
Mädchen aus der Fremde“ (1796), wobei die Ausgangslage durchaus der der „Huldigung der Künste“
vergleichbar scheint, da die Poesie in Gestalt eines „schönen und wunderbaren Mädchens“ in ein „Tal“ zu
„armen Hirten“ hinabsteigt und durch ihr seltenes Auftreten „alle Herzen“ ‚weitet‘, ihre Gaben, die „[i]n
einem andern Sonnenlichte,/ [i]n einer glücklichern Natur“ entstanden, verteilt. Eine Deutung könnte
dahingehen, daß Poesie sich nicht immer einstellt und daß einfache Menschen wie Hirten und Landleute,
„Naive“ und „Unverbildete“ empfänglicher für die Botschaft der Poesie sind, vgl. Fricke/Göpfert, Bd. I, S.
407f.; vgl. zum „Mädchen aus der Fremde“ als einem „schwebend vieldeutigen Text“ mit „enigmatischer
Deutungsoffenheit“ Norbert Mecklenburg: Das Mädchen aus der Fremde. Über kulturelle und poetische
Alterität und das interkulturelle Potential von Dichtung. In: Zeitschrift für deutsche Philologie 108,2 (1989),
S. 263-279, hier S. 279.



114

Dich zaubern in das himmlische Gefild! (Fricke/Göpfert, Bd. II, S. 1090, V. 234-241)411

Gegen Peter-André Alts Hierarchisierung der Künste412, die somit wiederum die
konsequent verfolgte Verbindung von den ästhetischen Briefen zu diesem
Festspieldramolett präsupponiert, spräche die gerade hier betonte charakteristische
Eigenart einer jeden einzelnen Kunst, welche die Eigenverantwortlichkeit braucht, um
eine passende Ergänzung zu den anderen involvierten Künsten zustande zu bringen.
So gesehen ginge es nicht um Profilierung gegenüber anderen, keineswegs aber um
Nivellierung, sondern um Ergänzung, Auffächerung, Komplementarität. Schillers Vision
impliziert nicht Hierarchie, sondern Versöhnung, Verzahnung, Synthese der Künste. Für
ein reibungsloses intermediales Spiel auf dem Theater, für ein intermediales
Zusammenspiel wäre Alts Interpretation eher abträglich, weil dergestalt die „Kräfte“
schwerlich „schön vereint“ sowie, laut Regieanweisung, „sich umfassend“ strebten
(Fricke/Göpfert, Bd. II,, S. 1090, V. 247f.). Mit seiner von leichter Hand entworfenen
Theaterutopie hat Schiller vielleicht kein „ästhetisches Testament“413 verfaßt, es im
nachhinein als ein theaterpraktisches, dramaturgisches Vermächtnis zu lesen, ist jedoch
durchaus möglich. Die Rolle der neuen Fürstin bestünde demnach darin, dieses hier in
idealer Form präsentierte Zusammenspiel zu allererst einmal möglich zu machen, zu
fördern, indem sie die Voraussetzungen, die zu einer solch nahtlosen Ensembleleistung
nötig sind, schafft oder, noch besser, aus ihren Mitteln schaffen läßt, ohne selbst
einzuwirken, ohne zu fordern. Denn die Fürstin wird zwar direkt angesprochen (nach
V.146), bekommt aber innerhalb des Festspiels weiter keinen Raum für ein
eigenständiges Agieren, d. h. sie bleibt kontemplativ, eine Antwortmöglichkeit wird
ausgespart.
Mit der Erwähnung der Kooperation mit dem dem Göttinger Hain angehörenden Dichter
und Übersetzer Johann Heinrich Voß (1751-1826) an Shakespeares „Othello“, welche
er nicht bis zum Schluß verfolgen konnte, kommt der Überblick über Schillers
dramaturgische Tätigkeit, zu ihrem vorläufigen Ende, Schillers Anteil an dieser
Bühneneinrichtung ist noch klärungsbedürftig.
Manches spricht inzwischen dafür, daß Schiller auf Goethes rigide Theaterleitung
mildernd, beschwichtigend gewirkt haben mag.414 Wobei grundsätzlich angemerkt

411Triftiger als die o. g. Bezugstexte scheint ein engerer Zusammenhang mit Humboldts „Ueber die
gegenwärtige französische tragische Bühne“ zu sein, da hier die Engführung von Schauspielkunst, Musik,
Tanz und Malerei, die Schiller vorführt, explizit hergestellt wird.
412 Alt, Schiller, Bd. II, S. 589. Sicherlich zurecht weisen sowohl Alt als auch vom Hofe zudem auf die
Bedeutung von Benjamin Hederichs mythologischem Lexikon für das Dramolett hin.
413 Vgl. vom Hofe, hier S. 170, er zitiert an dieser Stelle Karl Hoffmeister.
414 So schreibt Oellers in seiner Dissertation, S. 324f., Schillers Tod sei „auch auf dem Theater eine
deutliche Zäsur“; als ein Beispiel für Schiller weniger wohlwollend gesonnene Stimmen, die ihm einen
Anteil dennoch nicht bestritten haben, sei Adam Müller erwähnt, der Schiller lediglich eine gegenüber
Goethe inferiore Rolle zubilligen wollte, siehe Schiller, Zeitgenosse aller Epochen, Bd. I, S. 144ff.: „[...]



115

werden sollte, daß Klaus Schwind und Dieter Borchmeyer einander diametral
entgegengesetzte Rekonstruktionen von Goethes Intendanz entwerfen. Borchmeyer
nimmt dabei Goethe gegen etwaige Kritik in Schutz, indem er die Gegenpartei in
Mißkredit zu bringen trachtet.415 Was sich, wie oben schon einmal erwähnt, in bezug auf
die „Regeln für Schauspieler“ ereignete416, nämlich die eindeutige, uneingeschränkte
Parteinahme pro Goethe, läßt sich unter geänderten Vorzeichen in Hinsicht auf die
Schauspielerin Karoline Jagemann, die beinahe so etwas wie eine „Reizfigur“ genannt
werden könnte, nachvollziehen.417 Doch der Reihe nach: Während Borchmeyer für jede

Schiller [hat] auf den Fortgang der Kunst in Deutschland gewirkt, wie wenige andere. Er ist die
notwendige Mittelstufe geworden, auf der sich, nicht ohne eigentümlichen Genuß die Nation zu ihrem
Meister, zu Goethen erheben kann. [...] mehr Verkündiger, als eigentlicher Vermittler des poetischen
Geistes hat er Hoffnungen künftiger Schönheit und Kunst allenthalben erweckt, oft in dem Wahn, sie
selbst befriedigend zu erfüllen, öfter mit bescheidener, liebenswürdiger Ergebung in die Unerreichbarkeit
des Genius, der vor ihm herleuchtete.“; vgl. hierzu besonders Schwind, „Man lache nicht!“, S. 72
respektive S. 77f. und die betreffende Stelle NA, Bd. 39,1, S. 68, Nr. 73a.
415 Borchmeyer, „Saat, von Göthe gesäet“, S. 267, bezeichnet den mutmaßlichen Verfasser, Carl
Wilhelm Reinhold, der „dingfest gemacht worden sei“ (S. 264), als handele es sich um einen Täter,
dessen Pamphlet Borchmeyer den Titel seines Aufsatzes liefert. Er war zeitweise am Weimarer
Hoftheater engagiert, bevor er anschließend an diese Zeit in seiner „Streitschrift“ „das ganze Weimarer
Ensemble durch[hechelt]“ (S. 266f.) und später Philosophie studierte (inklusive Promotion), u.a. als
„zweifelhaftes Subjekt“ (S. 267), des weiteren attestiert er ihm „darstellerisches Unvermögen“ (S. 264),
sieht ihn als „düpierten Einzelgänger“ (S. 281), d. h. er verwendet einige Mühe darauf, Reinhold auf
ganzer Linie zu diskreditieren, vgl. z. B. S. 268: „Keiner der scharfen Richter Reinholds vergißt es, zu
erwähnen, daß der Autor des ‚zersetzenden‘ Pamphlets ursprünglich Zacharias Lehmann hieß, woraus
man denn seine Konsequenzen ziehen mag. Was der Vorname Zacharias nämlich ahnen läßt: Reinhold
alias Lehmann war ein 1777 in Hamburg geborener Jude, der freilich mit 22 Jahren zum Christentum
übertrat, den verdächtigen Zacharias gegen Carl Wilhelm vertauschte und schließlich auch einen neuen
Familiennamen annahm.“ Diese, vorsichtig formuliert, zumindest mißverständlichen oder zweideutigen
Wendungen sollten in einer wissenschaftlichen Abhandlung keinen Platz haben, zumal Borchmeyer ein
Experte ist, kundiges „Portrait einer Epoche“, so der Untertitel der Studie zur „Weimarer Klassik“, längst
als ein Standardwerk gilt. Angesichts der Tatsache, daß er selbst Reinholds Schrift als „Parodie“
klassifiziert, stellt sich erst recht die Frage, warum die vorliegende Tonlage angeschlagen wird. Doch
Parodie und Original auseinander zu dividieren, löst die untersuchte Frage nur zum Teil. Aus dem
Hinweis, keiner der von Borchmeyer angeführten Forscher „von Julius Wahle bis Hans Knudsen“ (S.
267f.) unterlasse die Information der Religionszugehörigkeit Reinholds, läßt sich übrigens mindestens
ebenso konzis schlußfolgern, diese seien ihrem Gegenstand nicht unvoreingenommen begegnet, sei es
aus Gründen der ausgeprägten Goethe-Verehrung, sei es aus subliminalem Anitsemitismus oder einer
Mischung der genannten Aspekte; ganz anders als Borchmeyer ordnet Schwind die Vorkommnisse um
Reinhold ein, vgl. S. 86ff..
416 Wobei dann doch zu bedenken ist, daß die gegenüber der Goetheschen Regeln kritisch Eingestellten
oder heutige Leser nicht von vorne herein im Unrecht sein müssen, wenn sie etwa auf die Paragraphen
41 und 42 hinweisen, vgl. HA, Bd. 12, hier S. 256f., die durchaus den Eindruck des Überreglementierten
entstehen lassen könnten, was Borchmeyer, „Saat, von Göthe gesäet“, auch einräumt, vgl. S. 282;
Borchemeyer hält dagegen, die Regeln seien ein „theatergeschichtliches Gerücht“, so ein Teil des
Aufsatztitels (also S. 261), für das Eckermann, nicht Goethe verantwortlich zeichne (S. 282), was den
Verdacht aufkeimen lassen könnte, die tatsächlichen „Regeln“ böten eben doch noch genug
Angriffsfläche, abzüglich aller parodistischer Überzeichnungen, denn Borchmeyer kommt zu dem
Ergebnis, bei den „Regeln“ habe man ein „Anfängertraining“ vor sich (S. 274), um „Vorschriften, die nichts
als Fingerübungen sein wollen“ (S. 276), ganz so, als sei eine weitere Inschutznahme angezeigt.
417 Schwind, „Man lache nicht!“, S. 111, faßt es so zusammen: „[...] die nach Lesart der Goethe-Literatur
‚herrschsüchtige‘ Caroline Jagemann [so noch Brauneck, Die Welt als Bühne, Zweiter Band, S. 754, Anm.



116

Maßnahme Goethes Verständnis zeigt, sieht Schwind dessen Rolle nicht
uneingeschränkt positiv und ordnet seine Machtposition kritisch ein.418

Das virulente Interesse an Schillers Bearbeitungen seitens anderer Theater bleibt
unbestritten, zweifelhaft scheint mir jedoch Alts daran geknüpfte These, „das Weimarer
Repertoire“ habe „rasch stilprägend“ gewirkt, was sich aus „der Häufigkeit, mit der
auswärtige Häuser Stücke aus dem Spielplan“ geordert hätten, ableite.419 Die Tatsache,
daß große andere „Häuser“ eine baldige Übernahme von bearbeiteten Stücken Schillers
anstrebten, bedeutet keineswegs, daß die Art und Weise der Inszenierung damit
gleichfalls importiert wurde. Im Gegenteil verhält es sich vielmehr so, daß Iffland zwar an
jedem von Schiller lieferbaren Stück Interesse bekundet, es auch auf der Berliner Bühne
umsetzt („Macbeth“ lehnt er bekanntlich zuerst ab), jedoch wohl kaum in gleicher Art
und Weise, wie dies in Weimar geschieht, schließlich gilt dieses Theater als Hochburg
des seitens Goethe wie Schiller perhorreszierten „Naturalism“ schlechthin.420 Iffland
seinerseits weicht indes in einigen Punkten seiner „Fragmente über einige wesentliche
Erfordernisse für den darstellenden Künstler auf der Bühne“ vielleicht gar nicht so sehr
von der Weimarer Linie ab, wie man zunächst421 zu vermuten geneigt sein könnte.
Beispielsweise beruft sich Iffland auf „Hoftanzmeister Mereau“ als Vorbild für den
Schauspieler.422 Damit scheint er, lediglich gemessen am eben zitierten Text, nicht allzu
weit entfernt von dem, was Humboldt 1799 über das französische zeitgenössische
Theater aus Paris vermeldete und was eminenten Einfluß auf Goethes Klärung seiner
diesbezüglichen Überlegungen und deren Umsetzung auf der Weimarer Bühne besaß,
schließlich beobachtet dieser im in dieser Hinsicht vorbildhaften „[...] französischen

der Verf.], [die] in der Verstragödie den Weimarer Stil pflegte [...] [w]ährend sie sich in der Oper und im
Lustspiel über Goethes Theaterarbeit – in ihren ‚Erinnerungen‘ auf ihre Ausbildung bei Iffland in
Mannheim pochend – mokierte [...].“ Goethe kann sicherlich nicht als innerhalb der Weimarer Hierarchie
Benachteiligter gelten. Daß er sich an Jagemanns Einfluß auf Carl August störte, zeigt nur ein weiteres
Mal, wie viel besser es wäre, wenn frau sich die Kalamität, vermeintlich nur aufgrund der privaten
Beziehung diesen Einfluß ausüben zu können, grundsätzlich und buchstäblich vom Leib hielte. Klar ist
immerhin, daß Goethe seine guten Kontakte bei der Ausübung seiner Ämter gleichfalls kaum geschadet
haben dürften. Ob Jagemann ihren Einfluß nicht auch vielleicht deshalb geltend machte, weil sie an der
einen oder anderen Stelle gute Argumente für ihre Sicht gehabt haben könnte, sollte als Frage weiter
verfolgt werden. Schließlich galt ihre Ausbildungsstelle in Mannheim unter Iffland, die Rede war sogar von
der „Mannheimer Schule“, als diejenige, die prägend für die Schauspielentwicklung im deutschsprachigen
Raum war, vgl. Heeg, Das Phantasma der natürlichen Gestalt, hier z. B. S. 399.
418 Vgl. Schwind, S. 68: Goethes „Machtstellung in jenem Theater“ sei „mit dem Begriff des ‚Intendanten‘
eigentlich nur sehr unzureichend beschrieben“, da er „in einer Weise Regeln und Gesetze, wie sie nur
einem ‚Kultur-Minister‘ im absolutistischen Kleinstaat zur Verfügung“ stünden, vgl. ebenda, S. 76f, S. 79f..
419 Alt, Bd. II, hier S. 394.
420 Wobei Goethe sich gleichfalls über die Leipziger Bühne anläßlich einer dort von ihm besuchten
Vorstellung negativ vernehmen läßt, das Phänomen entsprechend weiter verbreitet zu sein schien.
421 Zumal nach Oellers‘ Klassifikation der parallel existierenden Schauspiel- respektive Theaterkonzepte,
vgl. S. 96 dieser Arbeit.
422 Siehe hierzu August Wilhelm Iffland und Johann Gottfried Seume: Über Schauspieler und
Schauspielkunst. Hg. von Kurt Böwe. – Dresden 1954, hier etwa S. 34, S. 87.



117

Schauspiel zugleich den Mahler, den Bildhauer und den pantomomischen Tänzer
[...].“423 Entgegen Goethes Rezeption wendet sich Iffland, als ein Vertreter des
Naturalismus wahrgenommen, welchem haargenau das Vergessen des Publikums zur
Last gelegt wird, dezidiert gegen ein Spiel, dem man das Wissen um die Anwesenheit
von Zuschauern nicht anmerkt, ja er dehnt seine Verhaltensregeln auch auf das Leben
unabhängig von der Bühne aus:

Der Schauspieler muß sich zu allen Zeiten so nehmen und halten, als wenn das Parterre gegenwärtig

wäre. Da man das bessere Behenmen um sein selbst willen stets zu besitzen wünschen muß, so wird

niemand sagen, daß durch diese Achtsamkeit Zwang in das Leben gebracht werde. Auch ist es nur der

üble Wille und die ganz entschiedene Trägheit, welche Einwendungen dieser Art machen. [...] 424

Iffland steht darüber hinaus, von seinen schriftlich niedergelegten Überlegungen „Über
körperliche Beredsamkeit“ her betrachtet, für ein eher zurückgenommenes,
minimalistisches Spiel, das bestimmt wird von „Ruhe“ sowie einer „Klarheit des
Ausdrucks“:

Nur auf die unverbrauchte freie Leinwand kann der Maler sein Gemälde auftragen – nur eine ruhige

Gestalt, welche die Gewalt über sich besitzt, nicht mehr sagen zu wollen, als die Sacher fordert, ist des

deutlichen, wirksamen Ausdrucks fähig.425

Eine deutliche Abweichung zum Weimarer Theater ergibt sich andererseits bei der
Benennung des Vorbildes, bei dem Iffland die von ihm geforderten schauspielerischen
Fähigkeiten zur Deckung gebracht sieht: Friedrich Ludwig Schröder, der tatsächlich nie
am Weimarer Hoftheater gastierte und somit auch keinerlei fachliche Spuren
hinterlassen konnte, obwohl dies durchaus erwünscht und ins Auge gefaßt worden
war426, verkörpert gemäß Iffland alle Eigenschaften des souverän agierenden
Schauspielers.427

423 Wilhelm von Humboldt, Ueber die gegenwärtige französische tragische Bühne. Aus Briefen. In:
Propyläen. Eine periodische Schrift. Hg. von Johann Wolfgang von Goethe. Einführung und Anhang von
[Hans-] Wolfgang Frhr. von Löhneysen. Erster, zweiter und dritter Band. – Stuttgart 1965, S. 778-821, hier
S. 778f..
424 Iffland,, S. 45ff..
425 Ebenda, S. 88ff..
426 Vgl. Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger, S. 614, 616f., 620ff., 688f.,
691, 697ff., 701.
427 August Wilhelm Iffland und Johann Gottfried Seume, hier S. 93f.: „Der darstellende Künstler muß also
ganz vorzüglich seine Gestalt und sein Gesicht zur Ruhe gewöhnen. Diese Ruhe, welchen tiefen,
unauslöschbaren Eindruck macht sie noch heut‘ bei Schröders Erscheinung!
Da ist Belebung des Vortrags, ohne irgendeine Verzierung, lebendige Beredsamkeit der höchst würdigen
Haltung, ohne irgend etwas zuviel oder zuwenig in der Zutat der Bewegung. Kein Künstler ist mit solcher
Gewalt Herr des hohen, idealischen, des leidenschaftlichen, furchtbaren Ausdrucks, wie Schröder – und



118

Ruft man sich zusätzlich die erwähnten prozentualen Anteile der dramaturgischen
Arbeiten ins Gedächtnis, ergibt sich ein realistischeres Bild. Gemessen an Schillers
kurzer Lebens- und Tätigkeitszeit in Weimar läßt sich schlußfolgern, daß er in knapp
zehn Jahren doch eine stupende Wirkung hinterlassen hat, was seinen nahezu
gleichberechtigten Platz neben Goethe auf dem Theaterplatz bis heute rechtfertigt.428

Bis auf die bis heute noch, wenn auch selten, aufgeführte „Turandot“-Bearbeitung
besitzen die anderen dramaturgischen Arbeiten, daran besteht kein Zweifel, inzwischen
lediglich noch historische Bedeutung, ganz im Unterschied zu den eigenen Dramen, die
bis heute einen kontinuierlichen Bestandteil des Theaterrepertoires bilden.429

Schmälern muß dies ihre Bedeutung innerhalb der Literatur- respektive
Theatergeschichte in keiner Weise, neben vielen anderen Gründen nicht zuletzt
deshalb, weil sie Schillers eigenständige dramatische Entwicklung ergänzend mit
nacherzählen und erhellen können, wie auch die Dramen möglicherweise im einen oder
anderen Fall dazu beitragen, die vorliegenden Bearbeitungen anders zu sehen als
bisher. Im nun anschließenden dritten Teil werden alle dramaturgischen Arbeiten im
einzelnen näher betrachtet und ihre intertexualitätstheoretische Einordnung versucht.
Intermediale sowie interdisziplinäre Aspekte werden dabei integriert.

zu allen Zeiten hat niemand so wenig wie er, von diesem unübertrefflichen Ausdruck die Spuren in das
bürgerliche Leben übertragen. [...]“; unbestritten bleibt gleichzeitig Ifflands abweichende Haltung in bezug
auf Verstragödie respektive Ritualisierung (s.o.). Festhalten läßt sich damit aber, daß Schillers
Spielvorlagen, an denen viele Häuser Interesse zeigten, unabhängig davon, ob das Weimarer Konzept
der Inszenierung (was eher nicht der Fall war, folgt man Schwind, Man lache nicht, S. 78), der
Schauspielerführung, gut geheißen wurde oder nicht, für die Bühne tauglich, umsetzbar waren, vgl.
weiterhin Schwind, hier S. 80: „Das Weimarer Theater erschien außerhalb Weimars keineswegs für
jedermann als ästhetischer Mittel- oder Gipfelpunkt der damaligen Theater-Welt.“
428 So sieht Jutta Linder in Schiller zwischen 1796 und 1805 den „[...] dichterischen Motor der Weimarer
Hofbühne“, Ästhetische Erziehung, hier S. 84; ebenso ordnet Peter-André Alt Schillers Bedeutung ein,
siehe Bd. II, hier S. 394; dies gilt auch unabhängig davon, daß Schiller in Weimar möglicherweise nie zur
Gänze heimisch gewesen ist, vgl. Friedrich Schiller. Dargestellt von Pilling, Schilling, Springer (2002),
beispielsweise S. 65, S. 75.
429 Vgl. Köster, S. 283-287.



119

Würde man einmal die sämtlichen Kritiken über eines und dasselbe dieser Werke [gemeint: Schillers

Bühnenbearbeitungen, Anm. der Verf.] addiren, so würde sich höchst wahrscheinlich ergeben, daß jede

Änderung, welche Schiller vorgenommen, ihre Gegner und ihre Verteidiger gefunden hat. [...]
430

III. Die Bühnenbearbeitungen

1. Simplifizierung durch Politisierung - Schillers ephemere Einrichtung von
Goethes „Egmont“ am 25. April 1796
Zu dieser so unverbindlichen wie treffenden Einschätzung der Leistungen Schillers
bezüglich seiner dramaturgischen Arbeiten für das Weimarer Hoftheater in der Zeit von
1796 bis 1805 gelangt Albert Köster, der Nestor der Theaterwissenschaft und bisher der
einzige, der eine umfassende Darstellung dieses Ausschnitts der Schillerschen Tätigkeit
vorgelegt hat, bereits 1891.

431
Zu den Kritikern der Schillerschen Bearbeitung zählte

nicht zuletzt Goethe selbst, der sich an verschiedenen Stellen und in unterschiedlichen
Zusammenhängen mit dessen Veränderungen auseinandersetzte, so vor allem
mehrfach mit der abgeänderten Schlußszene: „Wegen der letzten Erscheinung
Klärchens sind die Meinungen geteilt; Schiller war dagegen, der Autor dafür; nach dem
Wunsche des hiesigen Publikums darf sie nicht fehlen. [...]“

432
Die deutlich formulierte

Kritik deckt sich mit dem Bericht Friedrich de la Motte-Fouqués über ein Gepräch mit
Goethe am 3. Dezember 1813:

[...] Indem ich nun während des heitern Gespräches über Egmont vorzüglich auch die letzte Erscheinung

Klärchens als tröstende Freiheitsgöttin hervorgehoben hatte, sagte Goethe lächelnd: ‘Ja, und stellen Sie

sich vor, just das wollte man mir früherhin abdisputieren, wenigstens für die theatralische Darstellung.Und

sogar mein lieber Schiller war mit dabei und ließ als damaliger Lenker der hiesigen Schauspiele die

Erscheinung bei der Aufführung auch wirklich fort.’ [...] ‘Eure Exzellenz konnte das unmöglich mit ansehn,’

sagte ich. ‘Zufällig war ich damals just in Ilmenau,’ erwiderte er. ‘Aber Sie haben recht, mit angesehn hätt

ich es auf keine Weise.’[...]
433

Diesen stellvertretend zitierten negativen Stimmen bezüglich Schillers
Dramaturgentätigkeit stehen jedoch auch positive Äußerungen gegenüber. Witold

430Vgl. Köster, Albert: Schiller als Dramaturg, Beiträge zur deutschen Literaturgeschichte des
achtzehnten Jahrhunderts. - Berlin 1891, S. 283f..

431Vgl. Borcherdt, Hans Heinrich: Kommentar NA Bd. 13, S. 291-361, hier bes. S. 296-302.
432Vgl. Goethe, „Über das deutsche Theater“ (1815); vgl. Ingenkamp, hier S. 837.
433Soweit vorerst Friedrich de la Motte-Fouqué über sein Besuch der „Egmont“-Aufführung am 1.

Dez. 1813 und sein Gespräch hierüber mit Goethe zwei Tage später im Haus Johanna Schopenhauers.
Auf dieses Gespräch wird noch zurückzukommen sein.



120

Barewicz kann sich zwischen dem Original und der Bearbeitung nicht recht entscheiden,
in seinem Aufsatz „Goethes Egmont in Schillers Bearbeitung“ (1892) ergreift er mal für
den Autor, mal für den Dramaturgen Partei. Das „sowohl in der Anlage des
Hauptcharakters wie in seiner dramatischen Composition ganz verfehlt[e]“ Stück wurde
bei seinem Bearbeiter „eine originelle Schöpfung“ des [m]it einem unleugbaren
theatralischen Instinct“ begabten Schiller. An anderer Stelle heißt es dagegen, Schiller,
für den „[...] es [...]“ bei seiner gesamten Dramaturgentätigkeit in Weimar „nur galt,
technische Schwierigkeiten bei den bereits fertigen Dramen zu überwinden [...]“, habe
seine „Ausruhestunden“ „zu derartigen Arbeiten“ genutzt.

434

Klingt Barewicz’ Feststellung, Schiller habe „in den Verlauf der dramatischen Handlung
[...] nach seinem Sinne“ eingegriffen, eher neutral, so fällt Sigrid Siedhoffs Urteil umso
deutlicher lobend aus, indem sie betont, „wie schwierig Schillers Aufgabe und wie
einmalig seine Leistung war.“ Sie konkludiert: „[...] Es fällt nicht schwer, zu dem Schluß
zu kommen, daß Schiller d e r Vorläufer heutiger Produktionsdramaturgen ist.“

435

Diese einleitenden Zitate illustrieren das Problemfeld, um das es im folgenden geht.
Dabei werden unterschiedlichste Fragen aufgeworfen. Der Reihe nach ließen sie sich
hier in etwa so formulieren: Was macht die Bühnenbearbeitung eines Dramas
erforderlich? Worin besteht der Sinn respektive der Unterschied zwischen einem
Theaterstück, dem Hypotext, und der daraus hervorgehenden Bühnenbearbeitung,
einem Hypertext? Wie verhält es sich dabei mit dem Problem der Autorschaft, der
intentio auctoris bzw. der Eigenständigkeit des jeweiligen Werkes, der intentio operis?
Gibt es klar voneinander zu trennende notwendige und nicht-zwingende Eingriffe in den
Hypotext? Falls ja, was bedeutet dies für die produktionsästhetische Bewertung der
Schillerschen Arbeit am „Egmont“? Welche rezeptionsästhetischen Konsequenzen
ergeben sich aus heutiger Sicht aus der Lektüre von Original und Bearbeitung?

434Vgl. Barewicz, Witold: Goethes Egmont in Schillers Bearbeitung. In: Sprawozdanie. Dyrekcyi
C. K. Lwowskieco Gimnazyum. Za Rok Szkolny 1892. - We Lwowie 1892, S. 3-38, hier S. 5f., S.12:
„Zuvörderst handelte es sich darum, das Drama den Anforderungen der für eine Vorstellung bestimmten
Zeit, des Bühnenraumes und des Geschmackes des Publicums anzupassen. Mit einem äusserlichen
Zurechtschneiden begnügte sich Schiller jedoch nicht, sondern er griff auch überall in den Verlauf der
dramatischen Handlung ein, um sie nach seinem Sinne mit einer festen und sicheren Hand zu führen. [...]
Die Rücksicht auf die Bühne zwang ihn auch in der Ökonomie des Dramas weitgreifende Änderungen
vorzunehmen. Wo die Handlung nur langsam vorrückt oder in die Situationsbilder sich zersplittert,
mussten die Scenen concentriert werden. [...]“ [Hervorhebungen der Verf.] Mindestens mißverständlich
formuliert ist Olaf Schwarz‘ einer ersten Orientierung dienender Artikel zum vorliegenden Stück im
Dramenlexikon des 18. Jahrhunderts, Hg. von Heide Hollmer und Albert Meier. – München 2001, hier S.
78ff.: „Die fünf Akte des von Goethe selbst als >historisches Drama< apostrophierten Prosatrauerspiels
entstanden in zeitlich [...] und literaturgeschichtlich [...] divergenten Arbeitsphasen. Schillers massive Kritik
(1788) ging in die Umarbeitung von 1796 ein [...].“, der manchem den falschen Schluß nahelegen könnte,
Goethe habe selbst die Bearbeitung vorgenommen.

435Vgl. Siedhoff, Sigrid: Der Dramaturg Schiller. „Egmont“. Goethes Text - Schillers Bearbeitung.
- Bonn 1983.(=Mitteilungen zur Theatergeschichte der Goethezeit Band VI), S. 308f..



121

Die vorliegende Untersuchung will versuchen, diesen Fragen nachzugehen. Sinnvoll
scheint es dabei, den Blick zunächst auf das Original, seine Entstehung und Rezeption
zu richten. Im Anschluß daran wird im Bemühen um die größtmögliche Parallelisierung
der Hypertext untersucht, um die Art und das Ausmaß der Abweichungen zwischen dem
„Trauerspiel in fünf Aufzügen“ und der daraus hervorgegangenen „Untergattung
dramatischer Gestaltung“

436
transparent herauszulösen.

Goethe liefert über die schwierige Entstehungsgeschichte des „Egmont“ in zahlreichen
Briefen, aber auch in seinen autobiographischen Schriften, namentlich „Aus meinem
Leben. Dichtung und Wahrheit“ sowie „Italienische Reise“ wertvolle Zeugnisse.

437
Nicht

zuletzt aus der langen Entstehungszeit von Oktober 1775 bis September 1787 ergeben
sich die vielfältigen Schwierigkeiten bei der Epochenbestimmung zwischen Sturm und
Drang und Klassik.

438
Generische Zuordnungsprobleme bestehen dagegen nicht: Das

Stück ist eindeutig als Tragödie, freilich keine rein klassische, definiert, da das
gemischte Personal - von der Kaisertochter Margarete von Parma über den Landadel
samt ihrer Bediensteten, über die Bürger und Handwerker bis hin zum Schreiber
Vansen - als klarer Beweis für die Sturm-und-Drang-Provenienz gelten kann.

439

Aufgrund der historischen Quellen, die Goethe laut „Dichtung und Wahrheit“ akribisch

436Vgl. Borcherdt in seinem Kommentar, NA Bd. 13, S. 294.
437Vgl. Johann Wolfgang von Goethe. Werke. Hamburger Ausgabe in 14 Bänden. 10.,

durchgesehene Auflage 1994. - Münchem 1998, künftig zitiert als HA mit Bandnummer und Seitenzahl,
hier HA Band 11, S. 366f., S. 373, S. 382, S. 394, S. 431ff., S. 458 - die Zeitspanne erstreckt sich hierbei
vom 9. Juli bis zum Dezember 1787, „recht völlig fertig geworden“ ist „Egmont“ am 5. September 1787 in
Rom, die Korrespondenz danach enthält bereits erste Reaktionen insbesondere Charlotte von Steins, die
interessanterweise bei Klärchen „eine Nuance zwischen der Dirne und der Göttin“ vermißt, worauf Goethe
von Angelica Kauffmanns Interpretation des Dramas, die sehr in seinem, Goethes, Sinne ist, berichtet,
vgl. hierzu die bereits genannten Textstellen der Italienischen Reise, S. 431f. und S. 458f.; in Dichtung
und Wahrheit erwähnt er sein sich vom „Götz“ unterscheidendes Produktionsverfahren - „und zwar nicht
wie den ersten „Götz von Berlichingen“ entstand „Egmont“ „in Reih und Folge, sondern ich griff nach der
ersten Einleitung gleich die Hauptszenen an, ohne mich um die allenfalsigen Verbindungen zu
bekümmern. [...].“ [Hervorhebungen der Verf.], vgl. HA, Bd.. 10, Dichtung und Wahrheit, 19. Buch, S.
170f.; vgl ebenda, 20. Buch, S. 176, S. 181.

438Vgl. Geschichte der deutschen Literatur vom Barock bis zur Klassik. Von Werner Kohlschmidt.
2. Auflage. Mit 112 Abbildungen. - Stuttgart 1981 (= Geschichte der deutschen Literatur von den
Anfängen bis zur Gegenwart Band II), S. 779-782; so auch Siedhoff, Der Dramaturg Schiller, hier S. 49;
anders sieht es Claudia Stockinger, die Schiller attestiert, seine „‘konsequente’ Bearbeitung mache die in
struktureller Hinsicht ‚romantischen’ Tendenzen von Goethes Egmont rückgängig“, vgl. Stockinger,
Schiller und das romantische Drama, hier S. 222f. Mir scheint hinter diesen unterschiedlichen
Epochenzuschreibungen der Sturm und Drang-Kontext der anhand der Entstehungsgeschichte sicherlich
unspektakulärere, aber triftigere Zusammenhang. Gemeinsam ist beiden die hier nicht bestrittene
antiklassische Direktion, welcher Schillers Eingriffe aus diversen Gründen klar entgegenwirken wollen.

439Vgl. Wiese, Benno von: ‘Egmont’ als Tragödie. In: Ders.: Die deutsche Tragödie von Lessing

bis Hebbel. - Hamburg 61964, S. 86ff..



122

studiert und welchen er sein Interesse an der dann abgeänderten Haupt- und Titelfigur
zu verdanken hat

440
, kann es darüber hinaus als Geschichtsdrama gelten.

441

Sein zahlreiches und wie erwähnt gemischtes Personal läßt Goethe in fünf Akten mit
dreizehn Szenen an acht voneinander zu unterscheidenden Örtlichkeiten auftreten
(Armbrustschießen, Palast der Regentin, Bürgerhaus, Platz in Brüssel, Egmonts
Wohnung, Culenburgischer Palast - Wohnung des Herzogs von Alba, Straße,
Gefängnis), es würden dabei, spielte man nach dem Original, insgesamt zwölf
Szenenwechsel notwendig. Die Exposition vollzieht eine Annäherung an den
Protagonisten mittels der polyperspektivischen Schilderung seines Wesens. Die
Soldaten und Bürger kommen während des Armbrustschießens über die ungeteilte
Bewunderung von Graf Egmonts Schießkünsten sehr rasch auf die unlängst neu
geordnete niederländische Regierung unter Philipp II., als integrative, einende
Erscheinung ihres Gespräches erweist sich hierbei Egmont: „Hoch! dem großen Egmont
hoch! und abermal hoch! und abermal hoch!“ (HA, Bd. 4, S. 374). Die Regentin beurteilt
denselben nüchterner, mit weitaus weniger Euphorie, ihre an Machiavell gerichtete
Sentenz lautet schlicht: „Es sind noch andere, [...] Männer, die ich schätzen und tadeln
muß.“ (S. 380) Was sie Egmont anlastet, ist „Gleichgültigkeit und Leichtsinn“ (ebenda).
Aus dem späteren Dialog Egmont - Oranien (2,2) ist bekannt, daß sie dies keinesfalls
nur hinter Egmonts Rücken tut (S. 402). Sie geht noch viel weiter: „Untersuch es genau:

440Vgl. Anm. 9; vgl. Erläuterungen und Dokumente. Johann Wolfgang von Goethe. Egmont. Hg.
von Hans Wagener. - Stuttgart 1985, S. 39: Goethes Quellen sind Emanuel van Meteren: HISTORIA,
Oder Eigentliche vnd warhaffte Beschreibung aller fürnehmen Kriegshändel/Gedenckwürdigen
Geschichten vnd Thaten/ so sich in Niderlandt [...] zugetragen haben (z.B. Arnheim 1604) sowie
Famianus Strada: DE BELLO BELGICO. DECAS PRIMA (-1578) (z. B. Rom 1640); Schiller nutzte neben
diesen beiden für seine „Geschichte des Abfalls der vereinigten Niederlande“ (1788) freilich eine weitaus
größere Anzahl an Quellen, vgl. hierzu Fricke/Göpfert, Bd. IV, S. 1018f., allerdings kann bereits an dieser
Stelle festgestellt werden, daß sich aus dieser Tatsache keinerlei dramaturgische und auch
dramentheoretische Konsequenzen ergaben, die über die bereits in Schillers Rezension des „Egmont“
zutage getretenen Differenzen beider Dichter hinausgingen, auf die im Zusammenhang der Rezension
noch näher eingegangen wird.

441Vgl. Zahn, Peter: Das Geschichtsdrama. In: Formen der Literatur in Einzeldarstellungen. Hg.
von Otto Knörrich. 2., überarbeitete Auflage. - Stuttgart 1991, S. 123-135, wobei der „Egmont“ hier
zwischen zwei verschiedenen Kriterien des nicht eindeutig bestimmbaren Geschichtsdramas oszilliert:
zwischen der „Verarbeitung“ einer historischen Begebenheit“ und der „Benutzung historischer Gestalten
zum Zwecke des Zeigens“, vgl. Zahn S. 124; vgl. zudem: Neubuhr, Elfriede: Einleitung. In:
Geschichtsdrama. Hg. von Elfriede Neubuhr. – Darmstadt 1980. (=Wege der Forschung Bd. 485), S. 1-37,
hier S. 5, die dafür plädiert, den Terminus „nicht einzuengen, um auch vom Stoff her ‚unhistorische’
Dramen, die aber Geschichtsdeutung geben, als Geschichtsdramen bezeichnen zu können.“ - Schiller,
„Über Egmont, Trauerspiel von Goethe“. In: Allgemeine Literatur-Zeitung vom 20. 9.1788, subsumiert
Egmont unter die Charakterdramen, eine Untergattung des Geschichtsdramas, vgl. Zahn, S. 123; Ganz
selbstverständlich deklariert Hans-Jürgen Schings „Egmont“ zum Geschichtsdrama, vgl. Schings, Hans-
Jürgen: Freiheit in der Geschichte. Egmont und Marquis Posa im Vergleich. In: GoetheJb 110 (1993), S.
61-76, hier S. 62; dagegen problematisiert Christoph Michel die Einordnung des „Egmont“ als
Geschichtsdrama: C. M: Sinnbildstil – Kulissenzauber. Zur kontroversen Rezeption des „Egmont“-
Schlusses. In: Spuren, Signaturen, Spiegelungen. Zur Goethe-Rezeption in Europa. Hg. von Bernhard
Beutler u. a. – Köln 2000, S. 77-92, hier S. 88f..



123

an dem ganzen Unglück, das Flandern trifft, ist er doch nur allein schuld.“ (S. 382) Kaum
ist das Egmont-Bild des Rezipienten ein wenig relativiert, erhält die tiefe Verehrung
durch „Klares“ Schwärmerei neue Nahrung: „Ach, was ist’s ein Mann! Alle Provinzen
beten ihn an und ich in seinem Arm sollte nicht das glücklichste Geschöpf von der Welt
sein?“ (Szene I, 3, S. 385) versetzt sie der Mutter, die ihre Tochter gern an
Brackenburgs Seite und damit zukünftig wohl versorgt wüßte, in der sich
weiterspinnenden Diskussion noch hinzufügend: „Es ist keine falsche Ader an ihm. Seht,
Mutter, und er ist doch der große Egmont. Und wenn er zu mir kommt, wie er so lieb ist,
so gut! [...] so nur Mensch, nur Freund, nur Liebster.“ (S. 386). Klärchen erscheint an
dieser Stelle übrigens ganz als einfaches, kleinbürgerliches Mädchen, das einem
Grafen, der ihr die Ehre zuteil werden läßt, sich für sie zu interessieren, keinen Korb
geben kann, diese Ehre ist für sich schon genug. Die Sympathielenkung zugunsten des
Protagonisten, um den allein sich alles zu drehen scheint, mag damit ein wenig illustriert
worden sein - an ihr ändert sich bis zum Ende des dritten Aktes nichts, auch bei der
Einführung weiterer dramatis personae, nichts. Die Handlung kreist um den Prinzen von
Gaure, er ist das Thema des Dramas. So, als Ganzheit mit einem Zentrum, will Goethe
es seinem Publikum näher bringen, so sehen es einige Zeitgenossen, namentlich Karl
Philipp Moritz oder auch Caroline Herder (vgl. HA, Bd. 4, S. 621f.).

442

Und doch werden bereits bei der bloßen Sichtung des ersten Aktes Zweifel über diese
Ganzheit mitsamt seines Mittelpunktes wach, „vielleicht hilft [hier ja] ein zweites Lesen“:
Die Niederländer drücken Befürchtungen über ihre künftigen Lebensbedingungen mit
der neuen Regierung, wovon nicht weniger als ihr nationales Identitätsgefühl, ihre
Lebensqualität abhängt (vgl. stellvertretend Soest, Szene I, 1, S. 372), ihre freie
Religionsausübung wird von den „vierzehn neuen Bischofsmützen“ bedroht (ebenda, S.
374f.). Die Regentin räsoniert über die „richtige“ Politikstrategie, zumal sie die Einwände

442Vgl. insbesondere Goethes umständliche Einlassung in der Italienischen Reise, HA, Bd. 11, S.
458f.:“[...] da mußt’ ich dann lesen, daß einige Szenen für zu lang gehalten würden. Ich dachte nach,
hätte sie aber jetzt nicht zu verkürzen gewußt, indem so wichtige Motive zu entwickeln waren. Was am
meisten [...] tadelnswert schien, war das lakonische Vermächtnis, womit Egmont sein Klärchen an
Ferdinand empfiehlt. [...] Ich [...] dachte zwei Stunden den Gang des Stückes, die Charaktere, die
Verhältnisse durch und konnte nichts finden, das ich abzukürzen hätte. Wie gern möht’ ich euch alle
meine Überlegungen, mein Pro und Contra schreiben, sie würden ein Buch Papier füllen und eine
Dissertation über die Ökonomie meines Stückes enthalten. [...]“.Analog idiosynkratisch seine Reaktion auf
Schillers differenzierte Rezension in seinem Brief an Herzog Carl August von Sachsen-Weimar-Eisenach
vom ersten Oktober 1788: den „sittlichen Teil“, welchen Schiller lobt, hat der Rezensent „gar gut
zergliedert“, den „poetologischen“, welchen er kritisiert, hätte er sinngemäß besser anderen überlassen,
vgl. Goethes Aufsatz „Über das deutsche Theater“ (Feb. 1815), in HA, Bd. 4, S. 628. - Martus bemerkt
dazu treffend: „Für Goethe erscheint die Analyse von Ganzheit als Frage der Perspektive, wobei die
Perspektive immer auch als polemisches Instrument zur Installierung eines neuen Paradigmas dient: Wer
die Ganzheit eines zu verteidigenden Kunstwerks nicht erkennt, sieht es einfach nicht richtig an.“ -
Steffen Martus: Sinn und Form von Goethes Egmont. In: GoetheJb 115 (1998), S. 45-61, S. 48. Siehe
dazu besonders die „Rede zum Shakespeares-Tag“ (1771), HA, Bd. 12, S.224-227, hier speziell S. 225,
Zeile 10-19.



124

ihres Bruders gegen ihren Weg der „Güte“, der „Nachsicht“ (S. 377) geradezu
prophetisch antizipiert, sie vermag an gar nichts anderes mehr zu denken: „Nichts kann
mich ergetzen, nichts mich zerstreuen; immer sind diese Bilder, diese Sorgen vor mir“
(ebenda). Währenddessen vertreibt Egmont sich seine Zeit mit „Gesellschaften,
Gastmahle[n] und Gelage[n]“, hält „Scherzreden“ und erlaubt sich den Streich mit
„neuen Livreen“, auf deren Ärmel er in Weinlaune „Schellenkappen“ und „Narrenkutten“
hat aufnähen lassen (vgl. I, 2 , S. 381 resp. II, 2, S. 400). Nebenbei bemerkt:
Möglicherweise hält Egmont sich, was Margarete anbetrifft, doch zu viel zugute.
Innerhalb ihrer zwei Auftritte (I, 2; III, 1) gibt es keine Textstelle, die Egmonts
Vermutung, die Regentin habe „fast Liebe“ für ihn empfunden (V, 2, S. 439), stützen
könnte. Seine Einschätzung könnte dann einmal mehr seinen ihn allerdings lange
tragenden Hang zur Selbstüberschätzung beweisen, schließlich läßt sich auch
Sympathie zwischen den Geschlechtern ohne gleichzeitige erotische Komponente
vorstellen. Falls er richtig liegen sollte, so hat er die zeitweilige Liebe der Regentin in
jedem Fall durch seine Sorglosigkeit verscherzt. Bei ihr siegt letzten Endes der
Selbsterhaltungstrieb. Egmonts Charakterisierung Margaretes oszilliert auffälligerweise
zwischen der die Situation sicher im Griff glaubenden Aussage:

Sie ist ein Weib, guter Oranien, und die möchten immer gern, daß sich alles unter ihr sanftes Joch

gelassen schmiegte, [...] und da sie es dahin nicht bringen kann, so hat sie keinen Weg, als launisch zu

werden [...] und zu drohen – daß sie fortgehn will. (II,2, S. 402)

und der dazu diametral entgegengesetzten Schilderung: „Sie hat auch ein Bärtchen auf
der Oberlippe [...]. Eine rechte Amazone.“ (HA, Bd. 4, Szene III, 2, S. 414), so daß bis in
die Figurenzeichnungen hinein keine klar bestimmbaren Positionen auszumachen sind.
Egmont sieht folglich die Gegebenheiten nicht klar, sein Fehler besteht in seiner
Uneinsichtigkeit, Fehlsichtigkeit der herrschenden Situation, entsprechend „wird er zum
Opfer seiner tragischen Blindheit, die aus einem Zuviel an Lebensnähe entsteht.“443

Ganz anders verhält es sich mit dem gräflichen „Liebchen“: Im Unterschied zur

443 So charakterisiert es Benno von Wiese 1948 in seiner Einordnung des „Egmont“ als Tragödie.
In: Die deutsche Tragödie von Lessing bis Hebbel. – Hamburg 1964, S. 86ff. [zitiert nach: Johann
Wolfgang Goethe. ‚Egmont’. Ein Trauerspiel in fünf Aufzügen. Mit Materialien. Ausgewählt und eingeleitet
von Irmgard und Bernhard Nagl, hier S. 118-120, S. 119]. Stellvertretend für eine andere, weitaus
seltenere Interpretation steht Gottfried Diener, der „den Untergang des Grafen weniger auf das Schulbuch
eines allzu unbefangenen Optimismus, einer vertrauensseligen Verblendung“ gebucht wissen will,
sondern die „Erschütterung“ betont, mit welcher die „herzlose Machtbegierde des Tyrannen [gemeint:
Alba, Anm. der Verf.] den edel-freizügigen, wohlwollenden [...] Menschenfreund [gemeint: Egmont, Anm.
der Verf.] zugrunde richten kann.“, siehe: Johann Wolfgang Goethe. Egmont. Trauerspiel in fünf
Aufzügen. Einführung und Erläuterungen von G. D. – Bamberg, Wiesbaden 1960, hier S. 6. Diener knüpft
daran trotzdem eine positive Sichtweise, die er vom Schluß her motiviert. Auf diesen wird noch ausführlich
zurückzukommen sein.



125

Schwester Philipps II. ist das teils solide, teils raffinierte Klärchen in Szene I, 3 im
Begriff, sich selbst und ihren Verehrer Brackenburg durch ihre aussichtslose Liebe, die
sich eigentümlich mit schwärmerischer, blinder Bewunderung und Geschmeicheltsein
angesichts des adligen Standes ihres Liebhabers, den „alle Provinzen anbeten“ (S.
385) amalgamiert, ins Verderben zu stürzen. Selbst ihre Mutter richtet nichts bei ihr aus,
sogar die Befürchtung, „daß meine einzige Tochter ein verworfenes Geschöpf ist [...]“
(S. 386) prallt an der „aufstehenden“ und „kalten“ (vgl. Didaskalien ebenda) Klare ab.

444

Dazu paßt nun wiederum nicht, daß die Mutter im selben Gespräch Klare daran erinnert,
sich für das bevorstehende Rendezvous mit Egmont umzuziehen, hebt sie damit doch
selbst die vorgebrachten Bedenken auf. Bereits der Blick auf die beiden Egmont
vermeintlich am nächsten stehenden Frauenfiguren unterminiert somit den
Goetheschen Ansatz, Egmont auf eine einheitliche Struktur hin deuten zu wollen. Die
Beispiele, die dieses erschweren, lassen sich fortsetzen: Der suizidgefährdete
Brackenburg (vgl. Szene I, 3, S. 388f. respektive V, 3, S. 444) - genau wie Oranien und
Alba vergleichsweise deutlich konturiert - ist genauso ein skizzenhaft gestreiftes Thema
des Schauspiels wie der aufwieglerische Vansen (Szene II, 1, S. 392f, IV, 1, S. 417-
420), der antizipatorisch begabte und alpträumende Jetter (vgl. II, 1; IV, 1), der jedoch
nur für das Volk und nicht für den „ [wie der Stern am Himmel] so sicher[en]“ Statthalter
von Flandern (S. 418) fürchtet, der vom väterlichen Ehrgeiz überrollte Ferdinand, der
sich in der kurzen Stunde des Beginns und gleichzeitigen Endes der lang ersehnten
Freundschaft mit dem Helden von Gravelingen wünscht: „O daß ich ein Weib wäre!“ (V,
2, S. 448), wohingegen Egmonts Geliebte vom „Glück sondergleichen,/Ein Mannsbild zu
sein!“ singt und im Gespräch mit der Mutter diesen Wunsch ein weiteres Mal bekräftigt:
„Wäre ich nur ein Bube und könnte immer mit ihm gehen [...]“ (S. 386), womit sie dem
längst problematischen Liebesthema noch die politische Komponente addiert. Die
Diskurse, die die Figuren verhandeln, sind äußerst vielfältig und häufig nicht
voneinander zu scheiden.

445
Die Entwicklung läßt sich bis in die Struktur des Dramas

hinein verfolgen. Von den auffallend vielen verschiedenen Schauplätzen war schon die
Rede. Nimmt man die proteischen Charaktere hinzu und forscht nach der Verknüpfung

444Einen Vater, der in dieser Situation einschreiten könnte, entbehrt Klärchen ohnehin, mithin
gibt es auch keine Figur, die wie der Stadtmusikant Miller die im bürgerlichen Trauerspiel freilich ebenso
aussichtslose Position einnehmen könnte, wonach seine Tochter zwar nicht gut genug sei, um Egmonts
Frau zu werden, aber für die Rolle als Egmonts Hure wiederum zu wertvoll, vgl. Kabale und Liebe in
Fricke/Göpfert, Bd. 1, 1. Akt, 1. Szene, S. 759; in einer analogen Ausgangsposition findet sich Klärchen
wieder, gleichwohl gibt es Unterschiede, die nicht verschwiegen werden sollen und zwar nicht zuletzt
wegen Egmonts offensichtlich schon fortgeschrittenem Alter, vgl. die Bildbeschreibung I, 3, S. 387: „[...]
Wenn ich mich manchmal erinnere, wie ich mir sonst eine Schlacht vorgestellt, und was ich mir als
Mädchen für ein Bild vom Grafen Egmont machte, wenn sie von ihm erzählten, und von allen Grafen und
Fürsten - und wie mir’s jetzt ist!“

445Vgl. Böckmann, Paul: Goethe: „Egmont“. - In: Das deutsche Drama vom Barock bis zur
Gegenwart. Interpretationen. Hg. von Benno von Wiese. Bd. 1. - Düsseldorf 1958, S. 147-168.



126

beider, stellt man sehr rasch fest, daß diese oftmals gar nicht gegeben ist, vielmehr ist
eine überraschende „Folgenlosigkeit der Gespräche (insbesondere zwischen Egmont
und Oranien sowie Egmont und Alba)“

446
, aber genauso zwischen Egmont und Klärchen

(Szene III, 2) zu konstatieren. Anders wäre es nicht möglich, daß Egmont, „[...] geliebt
und gekannt von dem besten Herzen, das er auch ganz kennt [...]“ (S. 415), Klärchen
kurz bevor er von den spanischen Soldaten zur öffentlichen Hinrichtung abgeholt wird,
an Ferdinand empfiehlt, so als wäre er bei ihr durch irgend einen anderen zu
substituieren.447 Gut möglich ist es da, daß Egmont Klärchens Antwort, ähnlich wie die
Drohungen der Regentin, nicht für ernsthaft und irreversibel hält.
Die Anschlüsse der einzelnen Akte untereinander sind nicht gegeben. Es ist die
Aufgabe der Musik, die ja auch innerhalb der Handlung viermal (der Kanon der Bürger,
Klärchens Lieder „Die Trommel gerührt“, „Freudvoll und leidvoll“ sowie die
Siegesssymphonie nach dem gefallenen Vorhang) an bedeutenden Stellen eingesetzt
wird, diese Anschlüsse herzustellen.

448
Im fünften Akt läutert sich die Titelfigur

schließlich relativ unvermittelt, aber unverkennbar vom naiven zum idealistischen
Helden, der erst von Verzweiflung gepeinigt ist - „[...] wo hat dich das Geschick
verräterisch hingeführt? Versagt es dir, den nie gescheuten Tod vorm Angesicht der
Sonne rasch zu gönnen, um dir des Grabes Vorgeschmack im ekeln Moder zu bereiten
[...]“ (Szene V, 2, S. 439), sich kurz vor seinem Tod dann aber zum traumwandlerisch-
siegessicheren Freiheitspropheten für sein Volk aufschwingt: „[...] ich sterbe für die
Freiheit, für die ich lebte und focht, und der ich mich jetzt leidend opfre. [...] Und euer
Liebstes zu erretten, fallt freudig, wie ich euch ein Beispiel gebe.“ (S. 453f.). Neben
seinem hochpolitischen Disput mit der „Kreuzspinne“ Alba ist es hauptsächlich der fünfte

446Vgl. Martus, Steffen: Sinn und Form von Goethes Egmont. In: GoetheJb 115 (1998), S. 45-61,
S. 49.

447Möglicherweise erginge es Klärchen ähnlich wie Luise Miller, die gleichfalls nicht gewillt ist,
aus einer Mischung von Opportunismus, Dankbarkeit und Schicklichkeit zum nächsten sich Anbietenden
überzugehen – Luise, eine, wie weiter unten noch gezeigt werden wird, Art „Schwester im Geiste“ des
umgestalteten Klärchens, wehrt ihren unliebsamen Bewerber so ab: „Weil ich dich in der Brautnacht
erdrosselte, und mich dann mit Wollust aufs Rad flechten ließe.“, vgl. Fricke/Göpfert, Bd. I, III. Akt, 6.
Szene, S. 816.

448Vgl. Goethes Bemühen um Philipp Christoph Kayser, der die baldige Komposition für
„Egmont“ vornehmen sollte, die für die angestrebte Aufführung benötigt wurde, Brief vom 14. August 1787
aus Rom nach Zürich: „Wollten Sie alsdann etwa die Symphonie, die Zwischenakte, die Lieder und einige
Stellen des fünften Aktes, die Musik verlangen, komponieren [...].“; vgl. Martus, Sinn und Form; Goethe
kalkuliert somit ganz bewußt – um die oben benannten Übergänge zu vermitteln, zu harmonisieren - mit
dem von ihm einbezogenen Medium, und zwar in der Art und Weise, die neuerdings Jörg Krämer präzise
definiert hat: „[...] Auch im Sprechtheater des 18. Jahrhunderts spielt Musik eine (heute meist übersehene)
wichtige Rolle [...]. In der Theaterpraxis der Zeit stehen dabei auf der einen Seite eher akzidentielle
Verwendungen der Musik als bloße Zutat zur dramatischen Aktion, auf der anderen Seite Formen einer
strukturellen Verbindung von Musik, Text und Szene [...]“ – so Krämer, Jörg: Deutschsprachiges
Musiktheater im späten 18. Jahrhundert. Typologie, Dramaturgie und Anthropologie einer populären
Gattung. 2 Bde. – Tübingen 1998, hier Bd. I, S. 12 (siehe auch S. 29) [Hervorhebung der Verf.].



127

Akt, der es rechtfertigt, Egmont auch als politischen Helden zu interpretieren.
449

Dieser
bietet „neben vielem anderen [...] eine reich entfaltete Phänomenologie des politischen
Handelns.“450 Saviane betont:

Gerade E., der seine Mitbürger aufgerufen hatte, bei ihren Leisten zu bleiben, verteidigt sie später

gegenüber Alba und beschreibt sie als reife, sichere und stolze Menschen [...] jeder total, vollkommen auf

seinem Betätigungsfeld. Während der Absolutismus [...] diese Totalität zerstört [...], schadet [...] die

Unterteilung in Klassen dieser Totalität nicht, sondern fördert sogar deren Entfaltung in einer Gesellschaft

des Gleichgewichts, die die Interessen des einzelnen und der Gemeinschaft einander angleicht.451

An diesem Punkt, der politischen Seite des Dramas, setzt nun Schiller bei seiner
Bearbeitung ein, „seine“ zwischen dem 26. März und 7. April 1796

452
vorgenommene

Umgestaltung Egmonts markiert das Ende der ersten, elfjährigen Weimarer Theater-
„Periode“, welche „bis auf I f f l a n d s Ankunft“ reicht, so Goethe im Aufsatz
„Weimarisches Hoftheater“ (1802).

453
Goethes Bitte, Schiller möge den „Egmont“ für die

Bühne einrichten, stammt zwar aus dem Jahr 1794, umgesetzt wurde dieses Projekt
jedoch erst anläßlich von Ifflands Gastspiel. Dieser war zunächst für die Rolle Albas
vorgesehen, übernahm dann jedoch die Titelrolle.454 Die vorausliegenden vier
Aufführungen (Mainz, Frankfurt, Weimar, Wien) waren keine großen Erfolge.

455

Demnach ging Schiller, wie es zumal nach seiner Rezension
456

zu erwarten war, forsch
zur Sache.

457
Barewicz’ Behauptung, der frühere Rezensent und jetztige Dramaturg

habe „nicht beachte[t]“, daß er den Intentionen des Autors nicht Folge leistete, ist
schlicht falsch, ging es doch Schiller gleichfalls um das Durchsetzen seiner eigenen

449Dieses tun Saviane, Renato: Egmont, ein politischer Held. In: GoetheJb 104 (1987), S. 47-71
und Schings, Hans-Jürgen: Freiheit in der Geschichte. Egmont und Marquis Posa im Vergleich. In:
GoetheJb 110 (1993), S. 61-76.

450 Siehe Schings, hier S. 71, besonders Anm. 52.
451Vgl. Saviane, S. 71.
452Vgl. Borcherdts Kommentar in NA, Bd. 13, S. 322.
453Vgl. Goethe. Gesamtausgabe der Werke und Schriften in 22 Bänden. Zweite Abteilung

Schriften. Fünfzehnter Band. Schriften zu Literatur und Theater. Hg. von Walther Rehm. - Stuttgart 1958,
S. 191-200, hier S. 191f.. [künftig zitiert als GA]

454 Vgl. beispielsweise Gräf, Hans Gerhard: zur ersten Egmont-Aufführung am Weimarer
Hoftheater. – In: Weimarische Zeitung 1903, Nr. 115, 116, hier Nr. 115.

455Vgl. HA, Bd. 4, S. 644.
456Vgl. Friedrich Schiller: Über „Egmont“, Trauerspiel von Goethe. Leipzig bei Göschen: Goethes

Schriften. Fünfter Band (1788), 388°. In: Fricke/Göpfert Bd. V. - München 81987, S. 932-942.
457Vgl. Barewicz, S. 7: „Um schlagendere Bühnenwirkung zu erzielen, wozu Schiller die

Vereinfachung der Handlung besonders geboten schien, strich er einzelne Szenengruppen, schmelzte
und stellte sie um, kurz nd gut, erschaltete damit rücksichtslos, ohne zu beachten , dass die gründliche
Umarbeitung mancher Stellen den Intentionen des Dichters geradezu zuwiderlief.“ [Hervorhebungen der
Verf.]



128

dramentheoretischen wie -praktischen Intentionen. Er war sich darüber selbst im klaren,
wie sein Brief an den langjährigen Freund und Förderer Körner vom 10. April 1796
belegt:

[den] ‘Egmont’, den ich für das Theater bearbeitet habe und der gewissermaßen Goethes und mein

gemeinschaftliches Werk ist. Ich mußte verschiedene neue Szenen darin machen und mit den alten mir

manche Freiheit herausnehemen. [...] [Hervorhebungen der Verf.] 458

Bei der Lektüre von Schillers Rezension459 aus dem Jahr 1788 kristallisieren sich zwei
Hauptkritikpunkte heraus. Zum einen erhebt er von Anfang an Bedenken gegen die
Gattung des Stückes, wenngleich er abschwächend konzidiert, es sei „hier nicht der Ort,
zu untersuchen, wie viel oder wie wenig sich diese neue Gattung [gemeint: das
Charakterdrama] mit dem letzten Zwecke der Tragödie, Furcht und Mitleid zu erregen,
[...]“460 in Übereinstimmung bringen lasse, wobei die Schlußgestaltung des Dramas noch
ein anderes, gewichtiges Problem darstellt, das sowohl den Traum als auch die Rolle
der Musik in diesem Nexus anbelangt, zum anderen erwartet der Bearbeiter, „daß er
(Egmont) die Zeiten nicht verwechsele.“461 Beides hängt weit mehr zusammen, als es
zunächst eventuell den Anschein haben könnte, denn beide Kritikpunkte kommen zur
Deckung in der Klärchen-Figur. Diese präsentiert sich im Vergleich zum Hypotext als
charakterlich aufgewertete Figur.462 Ob ihre Anhebung gleichzeitig zu einer
Amelioration des Stückes selbst gerät, bleibt dahingestellt. Beides, die Gattungsfrage
wie diejenige nach der Gestaltung der Apotheose, sind indes genuin keine allein
dramaturgischen Problemfelder, sondern gleichermaßen dramentheoretische respektive
dramenkompositorische – exakt trennen dürften sie sich kaum lassen. Der Rezensent
Schiller kommt mehrfach auf diese Einwände zurück. Denn weil der Leser/der
Zuschauer Egmonts Verdienste nur via Botenbericht erfährt, weil die Heldentaten nicht
gezeigt werden, sondern zurückliegen und man einzig und allein den Gourmet und
Liebhaber sieht, der sich noch nicht einmal von seinem Freund Oranien zur politischen
Handlung motivieren läßt, sondern erst, als er von Alba räumlich wie dialogisch in die
Enge getrieben wird und gar nicht mehr anders kann als politisch Stellung zu beziehen,

458Vgl. Briefwechsel zwischen Schiller und Körner. Hg., ausgewählt und kommentiert von Klaus
L. Berghahn. – München 1973, S. 242f..

459Vgl. Fricke/Göpfert, Bd. V, S. 932-942.
460Vgl. ebenda, S. 933.
461Vgl. ebenda, S. 936.
462Entgegen Stockingers These, die „Clärchen-Handlung“ werde „stark verkürzt“, vgl. C. S.,

Schiller und das romantische Drama, hier S. 223. Zwar liegt eine Raffung der szenischen Folge vor, so
daß es zu weniger Auftritten von Egmonts „Liebchen“ kommt, ihr Anteil am gesamten Geschehen wird
damit jedoch nicht ernsthaft beschnitten, da die Szenen zwischen ihr und ihrer Mutter, welche in der Tat
kürzer ausfallen, für das Gesamtgeschehen, auch für die Entwicklung Klärchens nicht die Bedeutung
haben wie die Szenen mit Egmont, Richard oder Brackenburg.



129

zweifelt Schiller an Egmonts Eignung für den tragischen Helden. Er bemängelt also von
Anfang an konzeptionelle Aspekte des Dramas und mit keinem Wort dramaturgische.
Letzteres beschäftigte den Rezensenten in keiner Weise. Der Dramaturg freilich wird in
erster Linie an dramaturgischen Änderungen gemessen. Sofern seine Bearbeitungen
sich auf dramaturgische Änderungen beschränkten, wurde seine Arbeit mehr oder
minder tolerierend in Kauf genommen.

463
Der selbst als Dramatiker erfahrene Rezensent

hält Szenen- und Charakteranlage für nicht vollständig plausibel, der Dramaturg fragt
sich primär nach der Umsetzbarkeit der Vorlage auf der Bühne. Schiller nähert sich zu
verschiedenen Zeiten in verschiedenen Funktionen dem Stück und hat jeweils
Einwände, die sich allerdings nicht komplett zur Deckung bringen lassen.464 Die
Änderungen, die er für die Aufführung vorsieht, seien nochmals kurz in Erinnerung
gerufen.
Gleich im ersten Akt fallen Schillers ausführlichere Regieanweisungen und Nebentexte
ins Auge. Sie sind lediglich dazu da, eine genaue Vorstellung darüber entstehen zu
lassen, wie der Text auf der Bühne umgesetzt werden soll. Beispiele hierfür sind die
gleich in Szene 1 eingefügten Didaskalien (NA, Bd. 13, S. 4, S. 6f.). Die Maßnahme der
ausführlicheren und verdeutlichenden Anweisungen hält sich durch das ganze Stück:
Die pantomimisch gestaltete Parade der spanischen Patrouille beispielsweise am Ende
der Szene II, 3 (S. 30) verdeutlicht die veränderten politischen Verhältnisse seit dem
Amtsantritt Albas und dient als weitere Charakterisierung des sicherlich nicht den „Weg
der Güte“ versuchenden Herzogs (NA, Bd. 13, S. 23), in eine ähnliche Richtung weisen
seine Anweisungen „an einem Tische mit Papieren; er [gemeint: Richard, Anmerkung
der Verf.] steht unruhig auf“ (NA, Bd. 13, S. 15) in Szene I, 6.465 Solche akribischen
Ergänzungen legen den Schluß zumindest nahe, Schiller interpretiere die
Theateraufführung als ein Gesamtkunstwerk, bei welchem zugleich an die Requisite
mitgedacht werde.466 Zusätzlich kürzt er den Text merklich467, da er für eine Aufführung

463Vgl. Barewicz, S. 7; vgl. Seuffert, Bernhard: Beobachtungen über dichterische Komposition.
III. In: GRM 3 (1911), S. 617-622, z. B. S. 621: „Unleugbar hat er aus der Charaktertragödie eine
theatralisch wirksame, sogar stärkere Rührung hervorrufende politische Tragödie gemacht. Die
Geschlossenheit ist straffer. [...].“

464 Zur Kontrastierung des Goetheschen Dramas einerseits mit Schillers Sicht hierauf von der
Warte des Historikers aus andererseits siehe Blunden, Allan G.: Schiller’s Egmont.- In: Seminar 14
(1978), S. 31-44.

465 Vgl. zu der Funktion der Didaskalien insbesondere: Schmidt, Peter: Die Bühnenanweisungen
im deutschen Drama des 18. Jahrhunderts: Zur Wechselwirkung von Drama und Theater. – Diss.
Princeton 1971 sowie: Kuntz, Marietta: Schillers Theaterpraxis. – Diss. Zürich 1979.

466Zumal es sich hierbei keineswegs um einen Einzelfall handelt, vgl. z. B. die Didaskalien zum
vierten Auftritt des zweiten Aktes, NA, Bd. 13, S. 31.

467Laut David G. John um 20 Prozent: Images of Goethe through Schillers Egmont. – Montreal,
Kingston, London 1998, hier S. 113. – John ermöglicht zudem die Einsicht in das noch 1995 (vgl.
Ingenkamp, S. 837) als verschollen geltende Manuskript aus dem Mannheimer Theater-Archiv, die
Schloenbach 1862 als Grundlage seiner Ausgabe gedient hat; John macht es samt eines umfangreichen
Kommentars vollständig zugänglich; analog Siedhoff, besonders S. 85 und 86.



130

als zu lang eingestuft wird. Schiller verknappt etwa die Szene I, 2, da die Positionen der
Bürger eine Komprimierung ermöglichen. Egmonts mangelndes Interesse an
geschäftlichen, politischen oder allgemein postalischen Dingen ist für Schiller
hinreichend illustriert, weshalb er gleichfalls die Szene zwischen ihm sowie der
insgesamt aufgewerteten Richard-Figur aushöhlt.

468
Hierdurch und durch

Bühnenanweisungen wie „zugleich“ (I, 3, NA, Bd. 13, S. 11ff.) gelingt dem Dramaturgen
eine Acceleration, eine spürbare Dynamisierung des Handlungsverlaufs.469 Durch
Szenenzusammenlegungen bzw. Zusammenziehung von Szenenfolgen wie den
Volksszenen aus dem ersten und zweiten Akt spart der Bearbeiter fünf zeitraubende
und illusionsstörende Szenenwechsel, gleiches gilt für die Streichung der Figur der
Margarete von Parma, die Schiller zwar für „sehr veredelt“, mit „eine[r] gewisse[n]
Weiblichkeit, die [...] aus ihrem sonst männischen Charakter sehr glücklich
hervorschein[t]“ erachtet470, die er aufgrund ihres Nicht-Zusammentreffens mit Egmont
im Drama aber entbehren zu können glaubt.471 Hatte Goethe Egmont als zentrale Figur
installiert, die übrigen Figuren um ihn herum gruppiert, so organisiert Schiller in seiner
Bearbeitung das Geschehen linear, auf die finale Botschaft der aktiven, kämpferischen
„Kriegsmusik“ (NA, Bd. 13, S. 72, Regieanweisung) hin. Einschneidener als das
Wegfallen der Regentin (und, als Folge hiervon: der Figur Machiavells) ist jedoch, wie
bereits hervorgehoben, die Stellung der Klärchenfigur, die zuvor als Dreh- und
Angelpunkt der Schillerschen Veränderungen erkannt wurde.

472

468Entsprechend Egmonts schon illustrierter Vergnügungssucht sind ihm seine Amtsgeschäfte,
zu denen nicht zuletzt das Schreiben gehört, zuwider: „Und unter vielem Verhaßten ist mir das Schreiben
das Verhaßteste.“ (HA, Bd. 4, S. 398), vgl. zu diesem Thema: Japp, Uwe: Lesen und Schreiben im Drama
des Sturm und Drang; insbesondere bei Goethe und Lenz. In: Lesen und Schreiben im 17. und 18.
Jahrhundert. [...] hg. von Paul Goetsch. – Tübingen 1994, S. 265-276. Seuffert vertritt hierzu die These,
Schiller habe aus Prüderie die Streichung der Schilderung der Vergewaltigung einer Wirtstochter
vorgenommen. Aus gleichen Gründen verbleibe Egmont nicht bei „Clärchen“ über Nacht (Szene 2,11),
„obwohl die Umstände sein Gehen nicht fordern und seine Sorglosigkeit durch sein Bleiben kräftiger
bewiesen würde“, vgl. S. 618. Egmont geht aber nicht in erster Linie - er müßte ja sogar dableiben,
angesichts der Tatsache, was für eine Angst Richards Schilderung der neuesten Entwicklungen „der
Kleinen“ (NA, Bd. 13, S.41) gemacht haben - aus Gründen der Prüderie, sondern, weil Richard ihn zum
Handeln bewegen will und er erst seinen Sekretär beruhigen muß und zum Zweck der
Sorglosigkeitsdemonstration gleich noch ein Fest feiern will, vgl. NA, Bd.13, S. 42.

469 Eine ähnliche Beobachtung macht der Kommentator der Klassikerausgabe, Ingenkamp,
allerdings schreibt er von einer „Dramatisierung“ durch Schiller, im Gegensatz zu Goethes „zu episch[er]“
Form des Stückes. Er betrachtet das Drama in Kontext der über eineinhalb Jahre später (Dezember
1797) entstandenen Überlegungen „Über epische und dramatische Dichtung“, die an keiner Stelle explizit
auf das bearbeitete Theaterstück rekurrieren, jedoch gleichwohl zu einer schlüssigen Klärung des
Verfahrens beitragen, vgl. Ingenkamp, hier S. 848.

470Vgl. Fricke/Göpfert, Bd. V, S. 940 [Schillers „Egmont“-Rezension].
471Alts aus der Kappung dieser Figur abgeleitete These, durch das Entfallen der „Statthalterin

Margarete von Parma“ sei die „politische Dimension des Stücks erheblich eingeschränkt“, vgl. Alt, Bd. II,
hier S. 485, greift, wie im weiteren Verlauf noch zu zeigen sein wird, zu kurz.

472Vgl. wiederum Seuffert, hier S. 619, der der gleichen Ansicht ist.



131

Schillers Neuerungen sind keineswegs quantitativ besonders umfangreich, gleichwohl
qualitativ tiefgreifend. „Qualitativ tiefgreifend“ bedeutet kein vorgezogenes Werturteil, es
beschreibt lediglich die Differenz zwischen Hypotext und Hypertext, die teilweise
diametral entgegengesetzt zueinander erscheinen. Der erste größere Eingriff erfolgt am
Ende der Szene I, 5 (NA, Bd. 13, S. 15), als Schillers Egmont erst den aufständischen,
sehr genau lesenden Vansen ob dessen illegaler Bestrebungen in die Schranken weist
und ihn dennoch laufen läßt, im selben Atemzug allerdings die antizipatorischen Worte
an das Volk richtet: „[...] Ihr seid es müde, von euern Landsleuten beherrscht zu sein -
eine spanische Regierung wollt ihr - und die wird euch werden, eh’ ihr’s denkt.“ (NA, Bd.
13, S. 15) Zudem setzt er an das Ende des ersten Aktes das Gespräch zwischen den
beiden niederländischen Statthaltern. Dadurch kommt Egmonts Schlußsatz der
Begegnung: „Daß andrer Menschen Gedanken solchen Einfluß auf uns haben! [...] Und
von meiner Stirne die sinnenden Runzeln wegzubaden, gibt es ja wohl noch ein
freundliches Mittel.“ (NA, Bd. 13, Szene I, 10, S. 25) eine größere Bedeutung, weil
Beachtung durch die Zuschauer zu. Durch die szenischen Umstellungen rückt
Klärchens endgültiger Entschluß zum Suizid: „Komm, Brackenburg, nach Hause! Weißt
du, wo meine Heimat ist?“ vom Ende der Szene V,1 (HA, S. 437) an das Ende des
zweiten Aktes, ihr Text ist gleichgeblieben, einzig die Didaskalien „wie aus einem tiefen
Traum aufwachend und sich besinnend“ sind ergänzt worden (NA; Bd. 13, Szene II, 25,
S. 57). Das Ende des dritten und bei Schiller letzten Aktes wird weiter unten noch
eingehender besprochen. Barewicz’ Beobachtung, Schiller strebe „überall in
Actschlüssen die Gemüther der Zuschauer möglichst auf das Folgende zu spannen,
indem er zugleich den Schauspielern wirksame Abgänge zu verschaffen weiss“473 klingt
sehr plausibel. Zwei Ergänzungen sind dennoch erforderlich: Zum einen drückt sich der
Interpret zumindest mißverständlich aus, wenn er zu dem Ergebnis gelangt, „beinahe
jeder Actschluss“ sei Schillers Werk, weil dieses nachweislich nicht stimmt, zum
anderen ist der Hinweis wichtig, daß Schillers Einteilung von fünf Akten auf drei mit
insgesamt 43 Szenen gegenüber 13 Szenen bei Goethe hauptsächlich durch den
Umstand zustande kommt, daß Schiller bei jedem Auf- bzw. Abtritt einer Figur eine neue
Szene einrichtet, was bei Goethe nicht der Fall war.

474
Weder die Akt- noch die

Szeneneinteilung hat jedoch für den Zuschauer die Bedeutung, die sie für den Leser
unbestritten darstellt, weshalb die Unterschiede in dieser Hinsicht für die
Bühnenbearbeitung respektive die Aufführung nicht gravierend ins Gewicht fallen, mithin
von Barewicz mehr Beachtung erfahren, als ihnen zusteht.
In jedem Falle neu und für den Handlungsverlauf erheblich erweisen sich die Eingriffe
bei Richard, dem Sekretär. Die Gewichtung der Figur fällt stärker aus als bei Goethe. Im

473 Barewicz, S. 30.
474Vgl. hierzu exemplarisch die erste Szene des ersten Aktes bei Goethe, HA, Bd. 4, S. 370-377.



132

Verzeichnis der dramatis personae bei Goethe als Richard, der Geheimschreiber
aufgeführt, heißt er in der Szene „Egmonts Wohnung“ einfach „Sekretär“, er wird auch
nicht namentlich angesprochen. Schiller gibt ihm in der Bearbeitung seinen Namen
quasi zurück und wertet ihn nicht nur dadurch auf. Auch Egmonts Verabschiedung von
ihm in Szene I, 7: „Bei meiner Klara findest du mich, wenn etwas vorfällt.“ (NA, S.20)
belegt ein tendenziell engeres Verhältnis zwischen ihnen. Der Abschiedsgruß schafft
überhaupt erst die Voraussetzung für Richards späteres Verhalten. Erst platzt er in die
Unterredung mit Oranien (NA, Bd. 13, S. 22f.), danach erscheint er im Bürgerhaus (II, 0,
S. 41f.). Hinter allem steckt natürlich die Absicht des Bearbeiters. Vor allem in der neuen
Szene II, 10 tritt Richard gegenüber seinem Herrn erstaunlich bestimmt und insistierend
auf : „Vergebt - ich glaubte - es könnte sein - Ihr möchtet Vorbereitungen zu treffen
haben.“ (S. 41). Das klingt vergleichsweise untertänig und vorsichtig die Lage
sondierend, die ja nicht anders als peinlich zu nennen ist, wenn man seinen Herrn bei
der Geliebten stören muß. Der Grund, der ihn dazu veranlaßt, spricht nun aber klar für
ihn: Er will Egmont warnen vor den ihm gerade von Donna Elvira bekannt gemachten
Plänen Albas, die ihm, somit nicht nur subalterner Diener, sondern selbständig
Denkender, sogleich als verdächtig und lebensbedrohlich vorkommen. Offenbar längst
Vorbereitungen für eine rasche, unauffällige Flucht getroffen habend, fordert er
(ebenda):“Wir haben die ganze Nacht zu unserm Vorteil - Entschließt Euch! [...] Ihr
könnt Antwerpen erreicht haben, ehe man Euch hier vermißt.“ Als Egmont sich partout
nicht zum Gehen bewegen lassen will, versucht er es hartnäckig und unmißverständlich,
nachdem der Hinweis, Oranien - und offensichtlich auch noch andere - habe seine
Ankündigung wahrgemacht, gleichfalls ohne jede noch so geringe Wirkung geblieben
ist, in einem Tonfall, „dringender einfallend“ lautet die Regieanweisung, der unter
anderen Umständen vollkommen unangebracht wäre, dessen Richtung erkennbar ins
Wütende, über soviel Einfalt, Sorglosigkeit, mangelnde Voraussicht aufgebrachte
hinüberspielt (ebenda): „Und ein gewisser Tod, wenn Ihr verwegen und allein Euch in
des Tigers Höhle stürzt.“ Verwunderlich, gar unglaubwürdig hat man diesen Auftritt
genannt, ja es sei wenig wahrscheinlich, daß Richard und das ebenfalls längst
alarmierte Klärchen die Entwicklung voraussehen könnten, während der Graf blind in
sein Unglück renne. Für die Szene und deren Verlauf spricht dagegen Vansens zuvor
geäußerte Beobachtung der allgemein bedrohlich werdenden Lage, vgl. Szene II, 3, S.
29:

Ich bin ein armer Teufel und könnte ein ganzes Jahr leben von dem, was er [gemeint: Egmont, Anm. der

Verf.] in e i n e m Abende verliert. Und doch könnt’ er mir sein Einkommen eines ganzen Jahres geben,

wenn er meinen Kopf eine Viertelstunde hätte. [...] Dem wollt’ ich Eure Courage nur eine Stunde in die



133

Glieder wünschen, daß sie ihm da Unruh’ machte und ihn so lange neckte und juckte, bis er aus der Stadt

müßte.

Sie verdeutlicht somit die längst vorhandene Anlage Egmonts, die sich gegen ihn
wendende politische Wetterlage nicht wahrnehmen zu wollen, obwohl in der Tat
genügend Anzeichen vorhanden sind: Olivas Brief, Margaretes Weggang, Oraniens
Warnungen und Fliehen zuvor reichten bei Goethes Egmont nicht aus. Schillers weitere
Indizien, die hier konkret Richard und Klärchen liefern, tun es immer noch nicht. In
dieses entworfene Bild Schillers passen die weiter fortgeschrittenden Beobachtungen
der Bürger, die große Teile der politischen Entwicklung beobachtet, gehört und erlitten
haben, indem die Volksszenen, wie erwähnt, zusammengezogen wurden, so daß der
Kenntnisstand des Zuschauers beim ersten längeren Auftritt Egmonts im Gespräch mit
Richard schon weiter fortgeschritten ist, was Egmonts Ruhe immer weniger zu
begründen vermag. Bei aller Hellsichtigkeit für seinen Grafen, dem Richard loyal und
hilfreich weit über ein bloßes Herr-Diener-Verhältnis hinaus zur Seite steht, entgeht ihm
seine eigene Bedrohung. Die Tatsache, daß von seiner Verhaftung und der daran
konsequent anschließenden Hinrichtung bei Schiller zweimal berichtet wird, durch
Brackenburg als erklärtem Augenzeugen (Szene II, 22, S. 54) und wie bei Goethe durch
Ferdinand (III, 7, S.69f.), verdeutlicht seine politische Bedeutung innerhalb Albas
minutiös abgestimmten und dennoch nicht aufgehenden Plan. Klärchen, die in der zuvor
erwähnten eingefügten Richard-Szene II,10 am sich ereignenden Schlagabtausch
zwischen Richard und Egmont schon teilgenommen hat und ebenfalls für die Flucht
Egmonts votierte (was wie bekannt genauso folgenlos blieb wie alle übrigen
dahingehenden Unternehmungen), unterstreicht ihre politische Seite außer in dieser
Szene, in welcher Richard, aber genauso Klärchen, Egmont das politische Thema
aufdrängen, vor allem in den eminent abgewandelten Szenen mit Brackenburg, ihrem
Verehrer seit Kindheitstagen.
Ableiten läßt sich aus der neu und ohne zwingende dramaturgische Gründe eingefügten
Szene weniger, daß Schiller „für Mädchen dieser Art kein Verständnis [h]atte“, daß er
„das Liebchen zur Mätresse“ degradiert, wie Seuffert meint (S. 619), sondern daß
Schiller es nicht nachvollziehbar fand, wenn Egmont mit seiner Geliebten, und eben
nicht nur mit einer Mätresse zusammen ist und über derart wichtige Dinge kein Wort
verliert. Klärchen wird bei Schiller keineswegs ab-, als vielmehr aufgewertet aufgrund
ihrer klar herausgearbeiteten politischen Komponente, welche noch verstärkt wird durch
das Ausblenden von Klärchens musischer Seite bei Schiller, denn beide Lieder fallen
seiner Bearbeitung zum Opfer.475 Dramaturgisch notwendig, weil etwa auf der Bühne

475 Den diametral entgegengesetzten Weg, nämlich die Reduktion Klärchens auf die Rolle der
Egmont bewirtenden und sexuell zu Diensten stehenden Geliebten wählt dagegen Ernst Jandl in seinem



134

nicht realisierbar, ist die Maßnahme selbstverständlich nicht.476 Wendet man nun die
Helbigsche Dreitteilung von Intertextualität an, so hat man es mit einer Reduktionsstufe
zu tun. Für das Verständnis der Bearbeitung insgesamt ist damit jedoch nicht wirklich
etwas gewonnen. Von einer Kontamination in der Bedeutung der Lachmannschen
Terminologie kann man im strengen Wortsinn wohl nicht sprechen, da ja kein genuin
neuer Sinn hergestellt wird, sondern nur von einer, allerdings deutlich ausfallenden,
Schwerpunktverlagerung. Schiller unternimmt den Versuch, die aufgezeigte Komplexität
des Stückes zu ent-wirren, indem er sich auf einen darin angesprochenen Aspekt
intensiver einläßt. Er konzentriert das Geschehen vermittels einer Simplifizierung durch
Politisierung. Mit dem Begriff der „Politisierung“ wird jedoch erneut eine Erweiterung der
vorhandenen Terminologie vorgenommen. Trotz zahlreicher miteinander
konkurrierender Modelle für die Beschreibung intertextueller Verfahren gibt es
offensichtlich immer noch ein Defizit bei der Erfassung aller offenstehenden
Möglichkeiten, die die vorgenommene Digression erklären. Bei Genette findet sich zwar
im weiteren, über sein Fünftypenmodell hinausweisenden Verlauf seiner so gründlich
fundierten wie prolixen Recherche der Terminus der „Verknappung“, dieser steht
allerdings für eine Textkürzung, „ohne irgendeinen thematisch bedeutenden Teil
wegzulassen.“ Doch weder wählt Schiller nur durchgängig einen „knapperen Stil“, der
dann „einen neuen Text“ entstehen läßt, noch kann man von einer schlicht „gekürzten
Fassung“477 ausgehen, da Schiller ja auch Text hinzugefügt hat respektive manche
Figuren in einem neuen Licht erscheinen, so daß man, bedauerlicherweise ohne
Genettes diesbezügliches Kapitel darüber hinaus anwenden zu können, von
„mehrdeutigen Praktiken“ schreiben muß.478 Das zur Verfügung stehende Netz zur
Taxonomie von Intertextualität wäre also - man insinuiert mir hoffentlich nicht eine Art
Rache des Kleingeistes an dem Genie - bisher noch nicht engmaschig genug.
„Politisierung“ bedeutet an dieser Stelle keineswegs eine Anknüpfung an oder Allusion
auf tagespolitische Ereignisse, sondern impliziert eher sozial(politischen) Sprengstoff,
insofern als aufgrund der Entwirrung die Handlungsstruktur vereinfacht und damit für
den Zuschauer leichter zugänglich wird.

Dramolett „Egmont - ein Stück.“ Die verbale Kommunikation der beiden Akteure bleibt konsequent
ausgeblendet, vgl.: E. J.: Sprechblasen. Mit einem Nachwort des Autors: „Autobiographische Ansätze.“ –
Stuttgart 2000 [passim], S. 51-55. Schiller bedient mit seiner Maßnahme der Politisierung das ebenfalls
bei Jandl, genauer: in seinem Gedicht „zwei Bräute: ein deutsches denkmal“, thematisierte Klischee (das
ich nur erwähne, nicht teile), alles vom Verstand her motivieren zu wollen, wohingegen Goethe aus dem
Gefühl schöpfe: ebenda, S. 50.

476 Um so erstaunlicher scheint die Tatsache, daß Klärchen wie ihre Mutter bei Schiller in der
Liste der dramatis personae eher ans Ende gerückt werden, was eher auf eine weniger bedeutende
Gewichtung (NA, Bd. 13, S. 3) schließen lassen könnte – oder mit der untergeordneten Bedeutung des
Personenverzeichnisses bei einer Bearbeitung / Aufführung zu erklären wäre.

477 So die Definitionen Genettes, hier S. 323.
478 Siehe Genette, S. 7, S. 372-382.



135

Schiller interpretiert die Klärchenfigur neu, und zwar auch intellektuell aufgewertet.
Erklärbar wird die Maßnahme des Bearbeiters innerhalb des Stücks anhand von
Klärchens gegenüber Brackenburg an den Tag gelegten härteren, bestimmteren
Verhaltens. Mit dem Wegfall der androgynen Adligen einher geht gewissermaßen eine
Virilisierung von Egmonts Geliebter. Schillers umgewerteter weiblicher Figur ist es nicht
mehr möglich, mit ihrer Jugendliebe gemeinsam zu singen.479 Ihr „Leibstück“ (HA, S.
383) erinnert zu deutlich an Egmont, als daß es ihr noch in den Sinn käme, mit
Brackenburg vom Liebsten, dem sie überall hin folgen möchte, zu singen. Gestützt wird
die gerade vorgetragene Sichtweise zusätzlich durch die harsche Ablehnung seiner
Hilfe beim Garnaufwickeln: „Das ist keine Beschäftigung für Euch. [...] Die Zeiten sind
vorbei [...]“ (NA, Bd. 13, Szene II, 5, S. 32f.). Brackenburg, von Liebeskummer geradezu
paralysiert, vermag keinen Zugang mehr zu seinem Klärchen zu finden - er dringt nicht
mehr zu ihr durch. Er macht - ganz wie bei Goethe - sein Leben und seinen Lebenssinn
einzig von Klärchen abhängig. Schroff weist sie diesen Liebesdiskurs zurück:

Seht, Brackenburg, ich möchte Euch aufwecken - Euch beschäftigen - möchte Euch so gern Euch selbst

wiedergeben. Was wollt Ihr hier? Warum, da alles um Euch her in Bewegung ist, müßige, verlorne

Stunden hier verbringen? - Gewinnt es über Euch! Ermannt Euch![...] (NA, Bd. 13, S. 33).

Mit dieser überdeutlichen Zurückweisung will sie vermeiden, länger „eine vergebliche
Hoffnung [bei ihm] zu nähre[n]“, wie sie im unmittelbar vorausgehenden Gespräch mit
der Mutter schuldbewußt einräumt (NA, Bd. 13, S. 31). Mehr noch: mit nachgerade
pädagogischem Eifer sucht sie, Brackenburg eine Ersatzaufgabe zuzuteilen, so legt sie
ihm nahe, sich doch endlich für das bedrohte Vaterland einzusetzen, Gaure und
Oranien, die sich „für unsre Freiheit so ritterlich wehren“ (S.32), zu unterstützen.
Untermauert wird die Aufforderung an der Stelle durch die nun dem Jugendfreund
(anstatt der Mutter bei Goethe) entgegengebrachte, leicht verzweifelt anmutende Frage:
„Oh, warum bin ich kein Mann, daß ich ihren Fahnen folgen, ihren Ruhm, ihre Gefahren
mit ihnen teilen könnte!“ (S.32f.) „Freudvoll und leidvoll“ kommt ihr deshalb nicht mehr
über die Lippen, weil es nach der Lektion, die er erfahren mußte, einen zynischen Zug in
Klärchens Charakter brächte. Das würfe ein absolut falsches Licht auf sie.480

479Evident wird Schillers tiefgreifende Umwandlung Klärchens besonders, wenn man die Figur
kontrastiert mit dem von Angelica Kauffmann stammenden Titelkupfer für den Goetheschen Egmont,
durch eine hyperpicturale Überprüfung sozusagen. Die Goethesche Frauenfigur ist hier ganz das
bewundernde, treu ergebene und schwärmerisch zu ihrem adligen Liebhaber aufschauende Mädchen,
dem die Schillersche Entschlossenheit und Handlungsbereitschaft fremd erscheint. Der erwähnte
Titelkupfer ist leicht zugänglich: Wagener, Hans: Erläuterungen und Dokumente. Johann Wolfgang
Goethe. Egmont. – Stuttgart 1998 [passim], S. 67.

480 Die in der vorliegenden Bearbeitung zurückgestufte Funktion der Musik ändert insgesamt
nichts an der Tatsache, daß Schiller die Bedeutung der Musik anerkannte – Christine Lubkoll weist in
diesem Nexus auf Schillers Stichwort der „musikalischen Poesie“ in „Über naive und sentimentalische



136

Warum Schiller seine Eingriffe an der weiblichen Nebenfigur bündelt, kann man jedoch
auch noch mit einer außerhalb des Stückes liegenden Komponente rekonstruieren:
Viele der Schillerschen Frauenfiguren, Haupt- wie Nebenfiguren, zeichnen sich durch
Aktivität, Handlungsbereitschaft, durch Überzeugungen auch für Ideen aus, die fern
ihrer jeweiligen eigenen Interessen liegen. Zu denken wäre hier etwa an Johanna oder
an Thekla. Diesen beiden etwa scheint jedoch eine gewisse Überlegenheit gegenüber
der sich jeweils für sie interessierenden männlichen Figuren zu eignen. Demgegenüber
porträtiert Schiller gleichermaßen weibliche Figuren mit vermeintlich passiver
Charakterisierung, so vielleicht Theklas Mutter, die Frau Wallensteins oder Beatrice aus
der „Braut von Messina.“ Darüber hinaus gibt es mindestens noch eine dritte Kategorie:
Frauenfiguren mit einem melierten Charakter, die auf den ersten Blick eher passiv
wirken, allerdings bei eingehenderer Würdigung ein beträchtliches Kräftepotential
offenbaren.481 Zwei solcher Frauenfiguren, exakt eine Haupt- und eine Nebenfigur,
finden sich in einer Situation wieder, welche derjenigen Klärchens vergleichbar ist. Ein
genaueres Hinsehen ist vielleicht bei ihnen lohnend: die chronologisch voraus liegende
Luise Miller aus „Kabale und Liebe“ (abgeschlossen im Jahr 1783), ein Stück, das mit
dem „Egmont“ die nochmalige Konfrontation mit dem Sturm-und-Drang-Thema
verbindet, und die erst später ausgestaltete Agnes Sorel („ Die Jungfrau von Orleans“,
1801 beendet).482 Die Verbindungslinie Luise – Klärchen – Agnes Sorel beschreibt eher
eine Konstanz der Schillerschen Sichtweisen auf weibliche Figuren, als einen
Wendepunkt in eine gänzlich andere Richtung des Dramas. In Anlehnung an und
Ergänzung zu Susanne Holthuis läßt sich von einer semi-autointertextuellen

Dichtung“ hin, vgl. Lubkoll, Christine: Mythos Musik. Poetische Entwürfe des Musikalischen in der Literatur
um 1800, hier S. 9. Dennoch scheint Schillers Wertschätzung der Musik erst in den späteren 1790er
Jahren zuzunehmen, vgl. hierzu seinen Brief an Goethe vom 29. Dezember 1797, z. B. in: Der
Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe. Hg. von Emil Staiger. – Frankfurt am Main 61999, hier S.
528ff. spricht er der „[...] Macht der Musik“ die Fähigkeit zu, „[...] das Gemüt zu einer schönern
Empfängnis [...]“ zu geleiten. Die bewußte Einsetzung der Musik innerhalb des Dramas nach 1797,
nämlich in seinem letzten vollendeten Drama Wilhelm Tell, führt Detlef Altenburg in seinem erschienenen
Aufsatz „Zur dramatischen Funktion der Musik in Friedrich Schillers ‚Wilhelm Tell’“ vor: Vgl. hierzu:
Resonanzen. Festschrift für Hans Joachim Kreutzer zum 65. Geburtstag. Hg. von Sabine Doering,
Waltraud Maierhofer und Peter Philipp Riedl. – Würzburg 2000, S. 171-189.

481 Stante pede fällt mir mindestens noch eine vierte Kategorie ein: die intelligente Intrigantin,
unter die z. B. die Gräfin Terzky oder Marina aus dem Demetrius-Fragment zu zählen wären.

482 Während Lesley Sharpe den entgegengesetzten Weg wählt, indem sie, ausgehend von
Schillers erster Bearbeitung, die These vertritt, Schillers spätere Entwicklung als Dramatiker, nach seiner
Pause seit „Don Carlos“, sei immer wieder, mit Ausnahme der „Braut von Messina“, welche sie nicht
erwähnt, auf „Egmont“ rückführbar. Schillers zweite „dramatische Phase“ hat zwar hier ihren
Ausgangspunkt genommen, jedoch hat im weiteren Verlauf „Egmont“ eher eine inferiore Rolle gespielt,
insofern als Schiller stärker um eigene Pläne und Ideen rang. Dramatische wie dramaturgische Fragen
besetzten generell eine zentrale Stelle, zu deren Anfang der „Egmont“ sicherlich der Anlaß war, - mehr
aber auch nicht, vgl.: L. S.: Schiller’s and Goethe’s „Egmont“. – In: MLR 77 (1982), S. 629-645, hier
insbesondere S. 639; ein ähnlicher Ansatz wie derjenige Sharpes findet sich bereits beim Herausgeber
der NA, Borcherdt, vgl. Bd. 13, S. 301.



137

Anknüpfung, mit Rücksicht auf Manfred Pfister vom Prinzip der Kontiguität schreiben.483

Immerhin teilen alle drei Figuren das intrikate Schicksal, in einem Liebesverhältnis zu
einem Mann eines höheren Standes zu stehen, was die Ausweglosigkeit der Beziehung,
zumindest was die vermeintliche Erfüllung, die Legalisierung des Verhältnisses in einer
Ehe anbelangt, von vorne herein impliziert. Zum anderen kompensieren alle drei
Figuren, gerade auch das von Schiller bearbeitete Klärchen, bei aller ihnen gleichzeitig
innewohnenden Differenzen den benannten Umstand durch ein Engagement, welches
jeweils – mehr oder weniger – auch politisch motiviert ist. Luise Millers tragisches
Schicksal, angesiedelt in einem Duodezfürstentum, vollzieht sich gleichfalls vor dem
Hintergrund politischer Rankünen, gegen welche sie trotz ihrer aktiven
Handlungsbereitschaft – sie versucht, an Ferdinands Vernunft zu appellieren und ihn
trotz der Erwiderung ihrer Gefühle zum Verzicht zu bewegen (Szene I, 4), aussichtslos
ankämpft:
Luise (faßt seine Hand, indem sie den Kopf schüttelt). Du willst mich einschläfern, Ferdinand – willst

meine Augen von diesem Abgrund hinweglocken, in den ich ganz gewiß stürzen muß. Ich seh in die

Zukunft – die Stimme des Ruhms – deine Entwürfe - dein Vater - mein Nichts. (Erschrickt und läßt

plötzlich seine Hand fahren) [...] 484

Freilich hilft Luise Millerin ihr größeres Reflexionsvermögen (gegenüber dem
Goetheschen Klärchen), gemessen am Ende, welches beiden Frauenfiguren bevor
steht, keineswegs weiter. Das von Schiller bearbeitete Klärchen wie die Schillersche
Protagonistin seines frühen Dramas scheitern, bei allen Unterschieden zwischen den
Dramen (beispielsweise befindet sich Ferdinand am Beginn seiner Karriere, Egmont
dagegen kurz vor dem Fall), nicht zuletzt an ihren beratungsresistenten Partnern, u. a.
weil diese ihren Geliebten die Reflexion gar nicht erst attestieren und weil sie sich die
politische, die gesellschaftliche Dimension dieser Liebesbeziehung nicht
vergegenwärtigen. Ein wenig anders liegt der Fall bei Agnes Sorel, der Geliebten Karls
VII. Ihr Einfluß erscheint ungleich größer:

O meine Agnes! Mein geliebtes Leben!

Du kommst, mich der Verzweiflung zu entreißen!

Ich habe dich, ich flieh’ an deine Brust,

Nichts ist verloren, denn du bist noch mein.485

483 Vgl. hierzu das erste Kapitel der vorliegenden Arbeit.
484 Vgl. Fricke/Göpfert, Bd. I, hier S. 766.
485 Vgl. Fricke/Göpfert, Bd. II, S. 708, V. 601-604.



138

Mit diesen Worten begrüßt Karl die Sorel auf der Bühne und offenbart zugleich ihre
eminente Bedeutung für ihn als Trösterin und Hoffnungsspenderin. Zudem scheint sie
seine Seelenverwandte zu sein, sind doch beide den Tränen mehr als nahe, sie jedoch
öfter, er „nur“ einmal.486 Diese Rührseligkeit sollte nicht darüber hinweg täuschen, wie
groß Agnes’ Einfluß bei aller altruistischen Aufopferungsbereitschaft487 auf den eher
schwächlich wirkenden König ist: die Geliebte hilft mit ihrem Schmuck aus, als Karl das
Geld für sein Heer ausgeht (V. 606-613); so ist Karl zunächst überzeugt, von Agnes
nach Reims und damit zum Sieg im Kampf um die Krone geleitet zu werden (V. 659f.);
sie versucht zu vermitteln zwischen dem König von Frankreich und seinem engen und
wichtigen Verbündeten Dunois (V. 802-817); sie beauftragt den königlichen Offizier La
Hire selbstverantwortlich, den verärgerten „Bastard von Orleans“ möglicherweise
zurückzuholen (V. 874); bei all dem ist sie trotz ihrer ausgeprägten Emotionalität
reflektiert genug, ihre Rolle realistisch einzuordnen (vgl. die gesamte Szene IV,2). Ohne
Agnes Sorels Rolle zu hoch gewichten zu wollen, fällt die Selbstverständlichkeit auf, mit
welcher sie an allen politischen Unterredungen des Königs teilhat, der sie offensichtlich
soweit möglich in seiner Nähe wünscht. Ihr privates Interesse, das Glück des Königs,
kommt mit ihrer politischen, patriotischen Anschauung zur Deckung. Insofern befindet
sie sich, bei ähnlichen Voraussetzungen wie Luise Miller oder Klärchen, in einer
einflußreicheren Position. Das tertium comparationis der drei Figuren ist ihre nicht zu
unterschlagende politische Dimension. Nicht allein die Parallele zu seinem Sturm-und-
Drang-Drama respektive zur „romantischen Tragödie“ unterminiert die von Ingenkamp in
Anschlag gebrachte These, bei Schillers Bühnenbearbeitungen sehe man sich dem
durchgehenden Bestreben gegenüber, die Originale zu „klassischen“ Stücken umformen
zu wollen. Der Herausgeber des entsprechenden Bandes der Klassikerausgabe definiert
als „klassisch“ im Bezug auf ein Theaterstück den „aristokratischen Zug der
Öffentlichkeit des Empfindens und Geschehens, dies im Gegensatz zu Innigkeit,
Traulichkeit, ‚Seele’ u. dgl. [...]“, wobei „der entsprechende Gestus, der [...]
deklamatorisch und distanzierend zu sein hat und nicht Nähe suchend und beglückend.
[...]“488 Er präzisiert im Hinblick auf Schillers erste Arbeit fürs Theater nach neun Jahen,
nach dem 1787 abgeschlossenen „Dom Karlos, Infant von Spanien“: „Schillers Egmont
rückt den Helden und Klärchen so, daß die entsprechende Absicht erkennbar wird, aus

486 Siehe Fricke/Göpfert, Bd. II: So Agnes nach V. 904, nach V. 1110, V. 1911, V.1927, nach
V.1971, Karl nach V. 1040.

487 Sie fügt sich klaglos in die Rolle der Geliebten und erhebt keinerlei Ansprüche auf die Heirat
mit dem König, obwohl im Stück, ganz im Gegensatz zur historischen Situation (Karl war längst
verheiratet), von keiner Ehefrau die Rede ist, Standesüberlegungen keine Rolle spielen können und
heiratspolitische Gründe zumindest nicht explizit genannt werden, siehe V. 616-620: „Sie ist edel, wie ich
selbst/ Geboren, selbst das königliche Blut/ Der Valois ist nicht reiner, zieren würde sie/ Den ersten Thron
der Welt – doch sie verschmäht ihn,/ Nur meine Liebe will sie sein und heißen.“

488 So Ingenkamp, S. 762f..



139

der privaten Zone des letztlich jedermann Sympathischen [...] und macht sie [...]
‚öffentlich’ und insoweit [...] zu etwas mehr klassischen Helden.“489 Luise und Agnes
Sorel agieren genauso im Bewußtsein einer öffentlichen Rolle wie Schillers Klärchen,
zudem leistet Johanna Verzicht auf einen Anspruch auf privates Glück, um ihr Projekt,
die Einung Frankreichs unter einer Krone verbunden mit dem Sieg über England,
erfolgreich zu Ende zu bringen. Rein „klassisch“ zu nennen ist dies nicht. Auf die durch
die Bearbeitung modifizierte Figur ist nun zurückzukommen. Nähert Schiller doch damit
die bedeutende weibliche Nebenfigur seinen eigenen Frauenfiguren an, u. a. eben,
indem er den Konflikt zwischen privatem Glück und der öffentlichen Rolle zugunsten der
letzteren verschiebt. Damit schöpft er aus seiner eigenen dichterischen Welt und gerade
nicht aus fremden Quellen. Der Bearbeiter räumt der politischen Dimension, die freilich
das private Glück genauso zerstört wie es die Goethesche Konstellation tat, auch der
weiblichen Figur ein: Klärchen und Brackenburg erleiden bei Schiller kein individuell
begrenztes Liebesschicksal mehr, vielmehr ist ihr Schicksal jetzt noch deutlicher in das
politische Handlungsgeschehen involviert. Bei der gerade erwähnten männlichen
Nebenfigur läßt sich die Entwicklung in Szene 22 des zweiten Aktes nachvollziehen.
Diese neue Szene zeigt Klärchens hoffnungslosen Verehrer, als er in Erfahrung
gebracht hat, an wen er seine Geliebte verloren hat. Er nimmt es hin, ohne mit ihr darum
brechen zu wollen: „Und ich - kann ich die Ungetreue hassen - ihr entsagen? Ach! - nein
- ich kann - ich kann es nicht.“ Im Gegenteil: er bedauert sie, wissend, daß es keine
Rettung, keine Freiheit mehr für ihn geben wird. Bange fragt er sich: „Was wird ihr
Schicksal sein?“ (S. 54). Daß Egmont eine nicht zu schlagende Konkurrenz für ihn
darstellt, weiß er - doch er hofft wohl immer noch auf seine Chance nach dessen Tod,
indem er der von ihm unglücklich Geliebten beizustehen gedenkt.
Die deutlicher herausgearbeiteten Aktschlüsse und die ausgesparten Klärchen-Lieder
demonstrieren indes die klar beschnittene Bedeutung der Musik für Schillers
Aufführungsvorlage. Durch die durchgängig praktizierte Handlungsvereinheitlichung, ja
Handlungsvereinfachung hin zum Politischen verliert sie auch ein Stück weit ihre
Funktion der Vermittlung komplexer Handlungsabläufe. Schiller wendet sich nach
eigener Aussage nicht an die Sinne, die durch Musik angesprochen werden, „alles
Erhabene stammt nur aus der Vernunft“ (Fricke/Göpfert, Bd. V, S. 517). In seiner gerade
zitierten Abhandlung „Über das Pathetische“ (1793) heißt es außerdem über die Musik:

Auch die Musik der Neuern scheint es vorzüglich nur auf die Sinnlichkeit anzulegen und schmeichelt

dadurch dem herrschenden Geschmack, der nur angenehm gekitzelt, nicht ergriffen, nicht kräftig gerührt,

nicht erhoben sein will. [...] Ein bis ins Tierische gehender Ausdruck der Sinnlichkeit erscheint dann

gewöhnlich auf allen Gesichtern, die trunkenen Augen schwimmen, der offene Mund ist ganz Begierde,

489 Ingenkamp, hier S. 848f..



140

ein wollüstiges Zittern ergreift den ganzen Körper, der Atem ist schnell und schwach, kurz alle Symptome

der Berauschung stellen sich ein: zum deutlichen Beweise, daß die Sinne schwelgen, der Geist aber oder

das Prinzip der Freiheit im Menschen der Gewalt des sinnlichen Eindrucks zum Raube wird. Alle diese

Rührungen, sage ich, sind durch einen edeln und männlichen Geschmack von der Kunst ausgeschlossen,

weil sie bloß allein dem Sinne gefallen, mit dem die Kunst nichts zu verkehren hat. (ebenda, S. 516)

Somit scheinen Schillers Änderungsmaßnahmen hinsichtlich der markanteren
Aktschlüsse und Klärchens Lieder in keiner Weise strictu sensu dramaturgisch, wohl
aber dramentheoretisch begründet und gewollt. Mit den letztgenannten vorgenommenen
Änderungen ist es definitiv nicht mehr Goethes alleiniges Werk, hatte dieser doch
äußersten Wert auf die Musik gelegt, wie sein Bemühen um die Vertonung durch Philipp
Christoph Kayser belegt. Die ausführlich zitierte Textstelle liefert zudem die Begründung
für Schillers letzte, bisher noch ausgesparte Änderung des Originals. Die Rede ist von
der zwischen Goethe und Schiller strittigen Schlußgebung, die Schiller 1788 in seiner
Rezension vernichtend beurteilt hatte, sah er doch die „Illusion“ „mutwillig zerstört“,
dadurch daß nach Egmonts Einschlafen sich

[e]ine Musik hören [läßt], und hinter seinem Lager scheint sich die Mauer aufzutun, eine glänzende

Erscheinung, die Freiheit, in Klärchens Gestalt, zeigt sich in einer Wolke. - Kurz, mitten aus der wahrsten

und rührendsten Situation werden wir durch einen Salto mortale in eine Opernwelt versetzt, um einen

Traum zu sehen. Lächerlich würde es sein, dem Vf. dartun zu wollen, wie sehr er sich dadurch an Natur

und Wahrheit versündigt habe; [...] (Rezension, S. 942, die nur kursiven Hervorhebungen von der Verf.)

Schiller meidet es, den Traum auf der Bühne zu visualisieren. Er läßt Egmont nur von
seinem Traum berichten. Bühnentechnische Schwierigkeiten mögen dabei eine nicht
unwichtige Rolle gespielt haben, mit ausschlaggebend erweist sich jedenfalls auch hier
sein Dramenverständnis. Ein weiteres Zitat aus der Schrift „Über das Pathetische“
macht diese Schlußfolgerung naheliegend: „[...] Die poetische Wahrheit besteht [...]
nicht darin, daß etwas wirklich geschehen ist, sondern darin, daß es geschehen konnte,
also in der innern Möglichkeit der Sache.“490

Die Darstellung des Traums, einer sinnlichen Erfahrung, auf der Bühne, die durch die
Musik (vgl. Brief Goethes an den Komponisten Kayser, 14. August 1787)491 unterstützt
werden sollte, um so dem Zuschauer den Zugang zu dieser Szenenpassage zu
erleichtern, war für Schiller schlichtweg undenkbar. Entsprechend liefert Schillers
Klärchen nicht mehr die Projektionsfläche, welche Ingenkamp ihr attestiert: Klärchen,
die so gerne ein Mann gewesen wäre, u. a. weil sie dann in die Lage versetzt gewesen

490 So Schiller in „Über das Pathetische, Fricke/Göpfert, Bd. V, S. 534.
491 Vgl. HA, Bd. 4, S. 617.



141

wäre, selbst zu kämpfen, politisch zu handeln, hat, nicht nur aufgrund unerfüllbarer
Liebe zu Egmont, den Suizid gewählt. Dieser gerät darüber hinaus, unter
Berücksichtigung ihrer Befürchtungen in der Unterredung mit Sekretär Richard, zu einer
auch politischen Aktion. Bereits das Klärchen des Originals beobachtet die
verängstigten Bürger um sich. Klärchens Freitod manifestiert nicht nur eine radikale
Absage an ein Leben ohne den Geliebten, sondern gleichzeitig eine Absage an eine
Existenz in einem Staat, in dem an Personen seines Charakters ein Exempel, die
öffentliche Hinrichtung, statuiert wird. Da ihr, anders etwa als später Johanna von
Orleans, die Möglichkeit, an der Spitze des Freiheitskampfes zu marschieren und so an
der Veränderung politischer Verhältnisse selbst mitzuwirken, verwehrt wird, bleibt als
einziger Ausweg die Selbsttötung, aus – auf das Drama bezogen – realistischen
Motiven. Sie übernimmt damit die Verantwortung über sich selbst. Indem Egmont „nur“
seinen Traum der Erscheinung der Geliebten schildert (NA, Bd. 13, S. 71) und der
Zuschauer ihn nicht teilt, wird deutlich, daß Egmont Klärchen nicht als ganze Person
erfaßt hat, gerade dann, wenn man kontrastierend Ingenkamps Deutung mit
berücksichtigt. Laut dieser Interpretation steht der Goethesche Schluß für das „von
Goethe bei anderer Gelegenheit so genannte Ewig-Weibliche [...] das den Mann, was
immer er auch von sich selbst halten mag, erhebt, belohnt und erlöst.“492 Denn in der bei
Schiller anders angelegten Schlußapotheose kulminieren nach die unterschiedlichen
Auffassungen der beiden Dichter. Indem es Schiller darum geht, „keine
Erkenntnisspannung, sondern Gefühlsspannung“ zu transportieren493, wird zunächst
verstehbar, wie seine Änderungen, hier vor allem seine musikalischen, komponiert sind.
Schillers achter und neunter Auftritt des dritten Aktes (NA, Bd. 13, S. 70-72) sind
durchzogen von Regieanweisungen, die die Umsetzung der Musik, der eine
Schlüsselfunktion zukommt, betreffen. Nachdem der Held von Gravelingen seinem
neuen Freund Ferdinand, pikanterweise Albas Sohn, die, wie er nicht weiß, hinfällig
gewordene Sorge um Klärchen aufgetragen hatte, findet er endlich den
herbeigesehnten Schlaf, der mit „Musik vom Orchester“ untermalt wird. Darauf stören
Kriegstrommeln „hinter der Szene“ seine Ruhe, er verläßt sein „Ruhebett“ und „kommt
vorwärts“. Ohne musikalische Begleitung berichtet er von der Traumerscheinung seiner
„Klara“, die „den Hut der Freiheit“ ihm „entgegen schwang“ und ihm den „Lorbeer auf
das Haupt“ setzte: „Es war mein Klärchen, war mein Vaterland. Zusammen in ein Bildnis
flossen sie, die beiden schönsten Freuden meines Herzens.“ Im weiteren Verlauf seiner
Traumerinnerung unterbrechen ihn die näher heranrückenden „Trommeln“, so daß er
sich seine zurück liegenden Schlachten „im kriegerischen Feld“ vergegenwärtigt, wie
Schiller prononcierter formuliert, während Goethes Text an dieser Stelle das „Felde des

492 Ingenkamp, S. 846.
493 So Siedhoff, Der Dramaturg Schiller, hier S. 56f..



142

Streits und des Siegs“ in Erinnerung ruft (NA, Bd. 13, S. 71, hier Zeile 44f.). Schillers
Egmont fährt emphatischer fort: „[...] Für die Freiheit sterb’ ich! Ihr, für die ich sonst
gelebt, gehandelt, bring’ ich mich jetzt l e i d e n d zum Opfer.“ Nachdem Egmont sich
selbst noch Mut zuspricht, sind erneut Trommeln zu hören. Er verurteilt die Wache
stellvertretend für das dahinter sich verbergende repressive System mit seinen
doktrinären Veränderungen und propagiert den Todeskampf für die Freiheit im
allgemeinen, für die Freiheit der Familien der Kombattanden im besonderen. Den
Schlußpunkt bildet das Zugehen „auf die Wache“ als nonverbales Zeichen für den
intendierten Widerstand, wozu die kämpferisch angelegte „lebhafter“ werdende
„Kriegsmusik“ zu hören ist. Schiller Konzept sieht demnach dieses Finale als aktivierend
gedachte Aufbruchstimmung, als eine Art Handlungsaufforderung, den Krieg als Mittel
zum Erreichen selbst gesteckter und benannter Ziele.494 Goethe beläßt es an dieser
Stelle, an welcher bei ihm „die Musik“ einsetzt „und [...] mit einer Siegessymphonie das
Stück“ ausklingen läßt, bei einer ins Visionäre verschobenen Verklärung, bei einer in
unbestimmter Zukunft liegenden Utopie. Die Musik transportiert in beiden Fällen, bei
Goethe wie Schiller Botschaften, deren Komplexität durch den gesprochenen Text allein
nicht zu vermitteln wären. Zweifellos sind es differierende Botschaften. Entgegen
Borcherdt kann man so weniger von einem „Mißverständnis“ auf Seiten des Bearbeiters
ausgehen als vielmehr von einer gezielten Umwertung respektive Umdeutung, die vor
dem Hintergrund eigener Überzeugungen zustande kommt.495 Während Schiller den
originalen Schluß des Dramas ablehnt, u.a. weil er es, noch einmal rekurrierend auf
seine Rezension, für unwahrscheinlich, ja „opernhaft“ hält, aber in seiner Eigenschaft als
Bearbeiter wohl mindestens ebenso sehr, weil er die adäquate Darstellung der
Goetheschen Vorstellung, die Umsetzung auf der Bühne für schwerlich möglich hält,
hält Goethe die Unwahrscheinlichkeit nicht für eine dem Kunstgenuß von vorne herein
abträgliche Eigenschaft: Anhand des Beispiels der Oper verdeutlicht er in einem fiktiven
Gespräch zwischen einem „Anwalt“ und einem „Zuschauer“ sein Schiller diametral
entgegengesetztes Kunstverständnis

496
und beantwortet in „Über die Wahrheit und

Wahrscheinlichkeit der Kunstwerke“ (1798) die Frage:

-Warum erscheint auch mir ein vollkommnes Kunstwerk als ein Naturwerk? [...]

494 So interpretiert es auch Stockinger, Schiller und das romantische Drama, hier S. 223:
„Kriegsmusik substituiert die Siegessymphonie und deutet auf diese Weise die Unabgeschlossenheit des
Freiheitskampfes an.“

495 Vgl. NA, Bd. 13, hier S. 301; Gegen Borcherdt spricht beispielsweise die von ihm selbst
eingeräumte Tatsache, daß Schiller ja gerade keine Interpolationen vornimmt, also gerade keine
Einfügungen oder Änderungen unternimmt, ohne diese als solche erkennbar werden zu lassen.

496 Vgl. HA, Bd. 12, Über Wahrheit und Wahrscheinlichkeit der Kunstwerke, S. 67-73, bes. S. 68,
S. 72f..



143

-“Weil es mit Ihrer bessern Natur übereinstimmt, weil es übernatürlich, aber nicht außernatürlich ist. Ein

vollkommenes Kunstwerk ist ein Werk des menschlichen Geistes, und in diesem Sinne auch ein Werk der

Natur. Aber indem die zerstreuten Gegenstände in eins gefaßt und selbst die gemeinsten in ihrer

Bedeutung und Würde aufgenommen werden, so ist es über die Natur. Es will durch einen Geist, der

harmonisch entsprungen und gebildet ist, aufgefaßt sein, und dieser findet das Fürtreffliche, das in sich

Vollendete auch seiner Natur gemäß. [...] (HA, Bd. 12, S. 72) 497

Das Zitat scheint ein geeigneter Schlüssel zur Egmont-Interpretation nach Goethe. Mit
der Formulierung „übernatürlich, aber nicht außernatürlich“ schafft Goethe die Formel
für eine Vermittlung seiner Klärchenfigur, die als Synthese wohl nicht nur von „Freiheit“
und „Vaterland“, sondern doch mindestens auch noch von Liebe oder Eros gelten kann,
letzteres allerdings weniger aufgrund ihrer Beschreibung in der vorletzten Szene als
vielmehr wegen der zurückliegenden Tändeleien während ihres Rendezvous,
eingefangen ist dieser ambivalente Eindruck in Schillers neu eingeschobenem „Ich sahe
sie – Zu mir herunter stieg ein göttliches Bild – es kam von oben – doch hatt’ es alle
Züge meiner Klara“ (NA, Bd. 13, S. 71) [Hervorhebungen der Verf.]. Die Erinnerung an
die irdische Gestalt der Geliebten amalgamiert sich mit einer himmlischen Erscheinung,
diffus bleibt, ob das Symbol der Freiheit, hier: der Hut oder das Symbol des Siegers
(respektive des poeta laureatus, von dem im Stück an keiner Stelle die Rede ist), der
Lorbeer, die Priorität zuerkannt bekommen. Da der Sieg die Option der Freiheit jedoch
erst ermöglichte, kommt dieser Entscheidung nicht die zentrale Bedeutung zu. Legt
Goethe den Akzent auf den Traum, der als Vision immer präsent bleibt und damit eine
Gelassenheit verströmt, die den Zuschauer nicht unmittelbar mit einbezieht, da er
vielleicht einmal in Erfüllung geht, scheint bei Schiller die Aktion hervor, die Kriegsmusik
besitzt ein stärkeres Potential, den Rezipienten zu involvieren, impliziert eine
Aufforderung zur Handlung, damit wiederum zu im weitesten Sinn politischer Haltung.
Demnach schreibt Goethe seinen „Egmont“ sub specie aeternitatis, wohingegen der
Bearbeiter ganz für sein jetzt direkt von ihm anzusprechendes Publikum arbeitete. Die
praktische Umsetzung auf der Bühne hatte Goethe beim künstlerischen Prozeß wohl
kaum im Blick. Dies erklärt den Eingriff jedoch nicht allein, schließlich hatte der
Rezensent bereits Anstoß an der Schlußgestaltung genommen. Die
Unwahrscheinlichkeit, die Störung der Illusion war es vielmehr, welche Schiller zu
keinem Zeitpunkt seiner Beschäftigung mit dem vorliegenden Stück zu überzeugen
vermochte.

497 Schillers Einstellung zur Oper ändert sich erst nach seiner „Egmont“-Bearbeitung, und zwar
in seinem Brief an Goethe vom 29. Dezember 1797, siehe Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe,
hg. von Staiger, S. 528-530.



144

Schillers Version des Goetheschen Trauerspiels blieb in Weimar ein ephemeres
Phänomen. Erst nach Schillers Tod, genauer am 31. 05. 1806, kam es wieder auf den
dortigen Spielplan. Die Traumerscheinung am Schluß war als Bestandteil wieder in den
Spieltext aufgenommen, die ausführlich besprochene Richard-Szene war bereits wieder
getilgt, ebenso wie Schillers Theatercoup mit dem vermummten Herzog Alba, der sich,
versteckt hinter der Maske, selbst vom beginnenden Vollzug der angeordneten
Todesstrafe überzeugen zu müssen glaubt (vgl. NA, Bd. 13, Szene III, 6, S. 65f.).498 Mit
dieser Aufführung begann der zwar sehr langsam, aber kontinuierlich sich vollziehende
Prozeß der sukzessiven Rücknahme der Eingriffe Schillers und damit der
Wiederannäherung an Goethes Original.

499

Bedeutend bleibt Schillers „Egmont“-Bearbeitung bis heute im wesentlichen aufgrund
der hier besonders eindrücklich nachvollziehbaren Schwierigkeiten, die sich nach wie
vor bei der Deutung des „lange vertrödelten Stückes“ ergeben und die sich über den
Einstieg mit Schiller als Rezipient, Kritiker, Dramentheoretiker und Dramaturg besonders
anschaulich erschließen lassen. Die Prominenz des Bearbeiters leistet wohl noch ein
übriges. Des weiteren eröffnet sie aus ungewöhnlicher Perspektive den Einblick in
Schillers dramentheoretisches Verständnis. Seine Bearbeitung war wie bei jedem
anderen Dramaturgen auch für die augenblicklichen Gegebenheiten und nicht für alle
Zeiten geschrieben. Als Herausforderung bleibt im Bezug auf die vorliegenden Texte
immer zu bedenken, daß Schiller sich Goethes Text zu verschiedenen Zeiten in
verschiedenen Rollen (als Kritiker, als Dramentheoretiker, als Dramaturg) genähert hat,
daß er mit dem Text in jeweils rollenspezifischer Sicht (was z. B. bei der Figur der
Margarete von Parma zu unterschiedlichen Konsequenzen führte) umging, wobei man
Schiller durchaus eine gewisse Flexibilität attestieren könnte und daß daraus manchmal
teilweise sich deckende (bei der Schlußapotheose), teilweise konträre Ergebnisse zu
verzeichnen sind. Schließlich scheint eine Art Sonderfall mit der „Egmont“- Bearbeitung
verbunden zu sein: Schiller sah sich hier direkt mit der Reaktion des Autors konfrontiert,
bei Shakespeare, Lessing und Gozzi bestand diese Konstellation nicht. Denkbar wäre
es immerhin, Schillers sich im wesentlichen auf Streichungen beschränkende geringe

498 So Kilian, S. 68, vgl. ferner Max von Brück: Johann Wolfgang von Goethe. Egmont.
Vollständiger Text des Trauerspiels. – Frankfurt, Berlin 1969, besonders seinen im Anschluß an den Text
bereit gestellten Apparat, hier S. 156-159, hier S. 157; Kilian wertet im übrigen diesen Eingriff als die
„gewaltsamste Neuerung“ des Bearbeiters, vgl. Goethes Egmont auf der Bühne, hier S. 34.

499 Vgl. ebenfalls zur Bühnengeschichte: Höfer, Conrad: Zu Schillers Egmontbearbeitung. In:
GoetheJb 31 (1910), S. 70-82; Ders.: Goethes Egmont in Schillers Gearbeitung. Nach dem
Originalmanuskript im Goethe- und Schillerarchiv hg. von Conrad Höfer. - München, Leipzig 1914; Kilian,
Eugen: Zur Bühnengeschichte des Egmont. In: GoetheJb 33 (1912), S. 67-72; Ders.: Goethes Egmont auf
der Bühne. Zur Inszenierung und Darstellung des Trauerspiels. Ein Handbuch der Regie. – München
1925, hier vor allem S. 23-46, der im Unterschied zur oben vertretenen Ansicht der Auffassung ist,
Schillers „Bearbeitung“ habe „jahrzehntelang ausschließlich das Theater beherrscht“ und (bis 1925) „in
den Bühnenschicksalen des Werks bis in die neuesten Zeiten herein ihre deutlichen Spuren hinterlassen.“



145

Eingriffe in „Iphigenie auf Tauris“ und „Stella“ nicht zuletzt vor diesem Hintergrund und
nicht allein in der größeren „Klassizität“ (der „Iphigenie“) oder den geringeren
Schwierigkeiten bei der Anpassung an die Bühne (weniger Ortswechsel bei „Stella“) zu
sehen. Um Schillers als unstatthafte empfundene Eingriffe in das Original ein wenig zu
relativieren, sei an dieser Stelle an Fouqués anfangs zitierte Stellungnahme erinnert.
Fouqué gelangt angesichts der als unpassend empfundenen Vermummten-Szene,
worüber er und Goethe übereinstimmten, zu folgender Position: „Mir schwebten Worte
auf der Lippe, wie so überaus unersprießlich es gerate, wenn selbst ein großer Dichter
es unternehme, die Werke seines Genossen zurechtstutzen zu wollen. Aber ich dachte
an Romeo und Julia und schwieg.“500 Ob Goethes Vorstellungen, laut seines
Originaltextes, 1796 in der von ihm gewünschten Form umsetzbar gewesen wären, ist
eine so hypothetische wie unklärbare Frage, deren Beweis Goethe freilich nie antreten
mußte (oder auch wollte).

500 Vgl. Höfer (1914), S. 143; siehe hierzu auch Hinck, Theater der Hoffnung, S. 52; bemerkenswert ist
immerhin Jutta Linders Hinweis, „[ ...] daß Goethe sich bei der eigenen Bearbeitung des Götz im Jahr
1804 ziemlich genau an das Prinzip der Schillerschen Eingriffe [die dieser bei der Egmont-Bearbeitung
vorgenommen hatte, Anm. der Verf.] hielt, indem er beispielsweise ähnlich wie dieser im Falle der Auftritte
im Regentenpalast [...] selbst die Szenen am bischöflichen Hof zum Zwecke einer geradlinigen
Handlungsführung wegstrich.“, vgl. Linder, Ästhetische Erziehung, hier S. 95.



146



147

Nur wenig Englisch weiß ich zwar,

Und Shakspeare [!] ist mir gar nicht klar:

Doch hilft der treue Eschenburg

Wohl bei dem ‚Macbeth‘ mir hindurch. [...] 501

2. Paratextuelle Annäherungen und Transstilisierung – Schillers ‚klassische
Nachdichtung‘ des Shakespeareschen „Macbeth“
Mit dem eingangs zitierten Spottgedicht gelang August Wilhelm Schlegel eine zumindest
in der Literaturwissenschaft wirkungsmächtige Düpierung seines früheren zeitweiligen
Arbeitgebers, des ehemaligen Horen-Herausgebers Schiller, die auf den ersten Blick
sehr wohl ihren Reiz und ihren Witz besitzt. Tatsächlich war sich Schiller durchaus
seiner mangelnden Sprachkompetenz, was das Englische betraf, in vollem Umfang und
von Beginn seiner dichterischen Laufbahn an, bewußt.502 Zudem griff er lediglich in
Ermangelung einer besseren Übersetzung auf „den Eschenburg“ zurück (und auch nicht
ausschließlich auf diesen), wie wiederum sein Brief an August Wilhelm Schlegel, also
exakt an seinen Kritiker, vom 11. März 1796 belegt:

[...] der Himmel lohne es Ihnen, daß Sie uns von dem traurigen Eschenburg befreien wollen. [...] Man

sollte diese Erzphilister, die doch Menschen zu sein sich einbilden, nicht so gut traktieren. Käme es auf

sie und ihre Hohlköpfe an, sie würden alles Genialische in Grundsboden zertreten und zerstören. [...] 503

501 Dieses Epigramm stammt von August Wilhelm Schlegel und trägt den Titel „Trost bei einer
schwierigen Unternehmung“ – die Fortsetzung der eingangs zitierten Verse lautet: „[...] Ohn‘ alles
Griechisch hab‘ ich ja / Verdeutscht die Iphigenia. / Lateinisch wußt‘ ich auch nicht viel, / Und zwängt in
Stanzen den Vergil.“, vgl. Aug. Wilh. Schlegel’s sämmtliche Werke, hg. von Eduard Böcking, Bd. 2. –
Leipzig 1846, S. 212f., ebenso abgedruckt in: Schiller und die Romantiker. Briefe und Dokumente. Hg.
und eingeleitet von Hans Heinrich Borcherdt. – Stuttgart 1948, hier S. 499.
502 Über Schillers rudimentäre Englischkenntnisse bestehen weder in der Sekundärliteratur, vgl. z. B.
(lediglich stellvertretend) Wiese, Drama und Theater, S. 702, noch bei Schiller selbst Zweifel, siehe etwa
Schillers relativ früh liegenden Brief an Körner vom 1. Januar 1792, vgl. Briefwechsel zwischen Schiller
und Körner, hg. von Klaus L. Berghahn, hier S. 143f.; analog äußert er sich gegenüber Goethe im Brief
vom 2. Februar 1800, vgl. Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger, hier S. 844;
vgl. ferner Koopmann im Schiller-Handbuch, hier hauptsächlich S. 729f., der einführend zur
Übersetzungspraxis im allgemeinen und zu Schillers diesbezüglichen Projekten im besonderen schreibt
und in diesem Zusammenhang auf den Umstand hinweist, wie wenig Sinn es mache, dabei „philologische
Treue“ in den so entstandenen Arbeiten dieser Zeit zu erwarten. Es ist dabei jedoch im Falle Schillers
noch einmal differenzieren zwischen seinen Übersetzungen aus dem Französischen (so auch Hirdt, NA,
Bd. 15, 2), wo Schiller über gründliche Sprachkenntnisse verfügte, und den englischen oder italienischen
Projekten, für die dies nicht zutrifft.
503 Zitiert nach Schiller und die Romantiker, hg. von Hans Heinrich Borcherdt, hier S. 403ff. [Kursive
Hervorhebung der Verf.] [passim]; übrigens berichtet Schiller bereits in diesem Brief an Schlegel davon,
daß Goethe „den ‚Macbeth‘ gern einmal in Weimar spielen lassen wollte.“ – Vgl. zum Verhältnis Schiller –
A. W. Schlegel ferner seinen ebenfalls in diesem Band zitierten Brief von Schiller an A. W. Schlegel vom
1. Juni 1797, bei Borcherdt auf S. 448f..



148

Es bleibt einmal dahingestellt, ob Schiller und mit ihm Goethe zu diesem Zeitpunkt den
Wunsch hegten, Schlegel möge sich als Übersetzer in ihr noch vages „Macbeth“-Projekt
einbringen oder auch nicht, infolge des kurz darauf erfolgten Zerwürfnisses zwischen
Schiller und den Schlegel-Brüdern504 kam es nicht (mehr) dazu. Auf jeden Fall stand
Schiller, als er sich 1800 schließlich an die schon geraume Zeit erwogene
Bühnenbearbeitung des kürzesten Shakespeare-Stückes setzte, keine entsprechende
Übersetzung A. W. Schlegels zur Verfügung, auf die er sich anstelle von Eschenburgs
und Wielands Ausgaben hätte stützen können.505

Damit befindet man sich bereits mitten in der Problematik der Übersetzung und/oder
Bearbeitung eines Stückes506, das bis heute immer noch zahlreiche Fragen aufwirft,
auch ohne daß diese gleich so fundamental ausfallen müssen, daß sie Shakespeares
Identität selbst in Frage stellen.507 „War“, um es mit Paul Stecks Worten wiederzugeben,
„Schiller der Deutsche Shakespeare?“508 Oft wird dieser Zusammenhang hergestellt,
meistens mit den Hinweisen auf die ähnlichen, parallelen Figurenkonstellationen, die
sich in Schillers Dramen wiederfinden. Ob dabei an das frühe Drama „Die
Verschwörung des Fiesco zu Genua“ oder an den „Wallenstein“ erinnert wird509, immer

504 Vgl. hierzu die Briefe Friedrich Schlegels an August Wilhelm vom 27. Mai 1796, August Wilhelm
Schlegels Brief an Johann Friedrich Reichardt vom 20. Juni 1796, Friedrich Schlegels Brief an den selben
Adressaten vom 11. Juli 1796 sowie, vor allem, August Wilhelm Schlegels und Caroline Schlegels Brief
an Schiller vom 1. Juni 1797. In: Schiller und die Romantiker, hg. von Hans Heinrich Borcherdt, hier S.
446f..
505 Schlegel selbst hatte 1797 lediglich einzelne Passagen des „Macbeth“ übersetzt, diese Übersetzung
etablierte sich indes nicht. Auf die Übersetzung des „Macbeth“ innerhalb der Schlegel-Tieck-Ausgabe
mußte man noch relativ lange warten, außerdem stammt diese nicht von Schlegel, sondern von Dorothea
Tieck, Ludwig Tiecks Tochter, vgl. William Shakespeare. Sämtliche Werke. Tragödien. Aus dem
Englischen übersetzt von August Wilhelm Schlegel, Dorothea Tieck und Wolf Graf Baudissin. – Berlin
51994, S. 1039 [Dorothea Tiecks Übersetzung erschien 1839/40 in der Schlegel-Tieck-Gesamtausgabe
der Shakespeare-Übersetzungen]; ferner: Schillers Macbeth, nach dem englischen Originale verglichen
von Gebhard Schatzmann. In: Programm der k.k. deutschen Staats-Oberrealschule in Trautenau
veröffentlicht am Schlusse des Schuljahres 1889 von Director Josef Wurm. – Trautenau 1889, S. 3-30,
hier S. 3.
506 Eine Klärung dieser nach wie vor existierenden terminologischen Unsicherheit folgt im Verlauf des
Kapitels.
507 Denn während Bloom genau zu wissen scheint, wer und wie das Faszinosum Shakespeare war, vgl.
H. B., Shakespeare – Die Erfindung des Menschlichen, z. B. S. 753, S. 763, stellt Sobran erneut die
Frage nach dessen Identität, vgl. Joseph Sobran: Genannt: Shakespeare. Die Lösung des größten
literarischen Rätsels. Aus dem Englischen von Heidi Zerning. – Köln 2002. Weder der einen noch der
anderen Linie soll im folgenden das Wort geredet werden, sondern der Text soll im Mittelpunkt der
Betrachtung stehen.
508 Paul Steck, hier S. 19; sowohl Schleiermacher als auch noch Friedrich Hebbel rezipierten Schiller in
dieser Weise, vgl. Ingenkamp, hier S. 882 respektive NA, Bd. 13, S. 404.
509 Vgl. stellvertretend Hiecke, Robert Heinrich: Shakespeares „Macbeth“ erläutert und gewürdigt. –
Merseburg 1846, S. 102-152, hier S. 104; [in der UB Tübingen befindet sich ein Sammelband, der
Hieckes Vorlesungen und diejenigen Karl Werders, „Vorlesungen über Shakespeares ‚Macbeth‘, gehalten
an der Universität zu Berlin (zuerst im Winter 1860 als Skizze, dann ausgeführt und mehrmals wiederholt)
von Karl Werder. – Berlin 1885“, in einem Buch versammelt: Signatur Dk VII 19zm]; Hiecke unternimmt
explizit eine Engführung von „Wallenstein“ und „Macbeth“, indem er „Vergleichspuncte“ zwischen den
beiden männlichen Titelfiguren, Lady Macbeth und Gräfin Terzky sowie zwischen Banquo und Oktavio



149

wieder wird die Beeinflussung Schillers durch Shakespeare betont. Bei diesen
unbestritten bestehenden Parallelen510 werden aber gleichzeitig die auch vorhandenen
Unterschiede verwischt.511 So bei „Fiesco“, der ebenso mit einer nicht zu ihm
passenden, weil weniger karriereorientierten und darum sanften Partnerin verheiratet ist
wie der „Friedländer“. Anstatt sich für ihre politischen Projekte die kongeniale Ehefrau zu
wählen, die es im einen wie im anderen Stück gäbe, nämlich in Gestalt von „Julia
Imperiali“ respektive der „Gräfin Terzky“, haben sich beide Protagonisten für eine für
diese Zwecke ungeeignete Partie entschieden512, während „Macbeth“ in seiner „Lady“
schon bevor er selbst sich überhaupt klare Machtambitionen eingesteht, die Ergänzung
gefunden hat, die seine eventuellen Zweifel und Skrupel auszuräumen weiß und ihn
uneingeschränkt, sofern nicht gar übereifrig, unterstützt. Anhand dieses Beispiels wird
eventuell deutlich, wie sehr Schiller, auch schon der „frühe Schiller“, der Autor des
„republikanischen Trauerspiels“, bei aller Verpflichtung gegenüber der literarischen
Tradition, in der er selbstverständlich steht, doch von Anfang an seinen eigenen
dramatischen Weg einschlägt und sich nicht schlicht übernommener
Figurenkonstellationen vermittels einer adäquat übertragbaren „Montagetechnik“
bedient, um dergestalt aus diversen Vorbildern sein eigenes Drama
zusammenzustellen. Die „Herzogin von Friedland“ wie die junge „Gräfin von Lavagna“
entziehen sich bei aller Sanftheit, die sie eint, der Machtoperationen ihrer Ehemänner.
Kontrastierend mit der „Lady“ erscheinen sie zudem als Opfer der Rankünen ihrer
Gatten, während die Ehefrau Macbeths zweifellos der Anstiftung und der „aktiven
Mitwisserschaft“ überführt und damit mitschuldig ist.513

Piccolomini entdeckt; analog: Stefan Hackl, S. 33f. sowie Bernhard Sandmann, Schillers „Macbeth“ und
das englische Original, hier S. IV.
510 Wie wahrscheinlich längst bemerkt, hat man es hier wieder mit dem schon bekannten, nach Holthuis
ergänzten semi-autointertextuellen Bezug zu tun; zur Schillers Verortung innerhalb der „dramatischen
Tradition“ vgl. Helmut Koopmanns einleitenden Artikel im von ihm hg. Schiller-Hb, hier S. 137-154, wo
sich auch der bei Schiller vermeintlich festgestellte Hang zur „Montagetechnik“ findet, der hier zumindest
an einem Beispiel widerlegt wurde.
511 So interpretiert es, im Unterschied zum Schiller-Hb, auch Metscher, Thomas: Shakespeares Spiegel.
Geschichte und literarische Idee. Band II. Klassik, Romantik und Aufklärung [!]. – Hamburg 1998, vor
allem S. 119-135.
512 Vgl. Fricke/Göpfert, Bd. I, S. 639-754, hier S. 643, die aufschlußreiche Figurenbeschreibung:
während [Lavater läßt grüßen, Anm. der Verf.] die „Gräfin von Lavagna“, Fiescos Gemahlin Leonore, von
Schiller als „blaß und schmächtig. Fein und empfindsam. Sehr anziehend, aber weniger blendend. Im
Gesicht schwärmerische Melancholie“ entworfen wird, ist die „Schwester Gianettino Dorias“ „groß und
voll. Stolze Kokette. Schönheit verdorben durch Bizarrerie. Blendend und nicht gefallend. Im Gesicht ein
böser mokanter Charakter“; in der Trilogie läuft die Charakterisierung der dramatis personae dann
subtiler, vgl. hierzu Bd. II, S. 313-405, hier etwa S. 335-341 [„Die Piccolomini“, Szenen II,2-II,4].
513 Ihre Mittäterschaft scheitert nicht an anfänglichen Skrupeln, die sie in der ersten Unterredung weniger
zu kennen scheint als ihr Mann, als vielmehr an Skrupeln in letzter Sekunde, als sie mit klarer
Tötungsabsicht vor dem Bett des schlafenden, wehrlosen Duncan steht, und unverrichteterdinge geht.
Freilich ist sie Mittäterin insofern, als sie das Personal mit Alkohol außer Gefecht setzt.



150

Vorab gilt, was Eckhard Heftrich bezüglich des unterschiedlichen Herangehens an
Shakespeare-Texte um 1800 und heutzutage festgehalten hat:

[...] Wer heute Shakespeare für die Bühne bearbeitet, wird wohl schwerlich der Überzeugung sein, daß

sein Produkt objektiv besser sei als das Original. [...] Goethe und Schiller hingegen waren durchaus der

Meinung, daß ihre Versionen besser seien als das Original, und nicht nur im Hinblick auf die Bühnen der

eigenen Zeit, sondern auch unter dem Gesichtspunkt einer strengen, an gültigen Normen orientierten

Ästhetik. [...] Dennoch ist unübersehbar, daß Goethe wie Schiller Shakespeare mit sehr verschiedenen

Augen lasen, je nachdem, ob sie die Stücke um ihrer selbst willen oder mit dem Blick auf die

Verwendbarkeit für Aufführungen studierten. [...] 514

Der Ansicht, Shakespeares Drama sei in bezug auf die damalige Bühnengestalt zu
verbessern, war Schiller in der Tat. Der Boden für diese heutigen Rezipienten
vollkommen fremde Zugangsweise war u.a. dadurch bereitet, daß im Hinblick auf das
„Original“, den Hypotext, große Differenzen, Unstimmigkeiten herrschten, die einzige
tradierte Textfassung (es existiert „nur“ eine Folio- und keine Quart-Ausgabe des
„Macbeth“) im Verdacht stand und steht, selbst eine aus einem prompt book, einem
Soufflierbuch, hervorgegangene und gekürzte Bühnenbearbeitung zu sein.515 Hinzu
kamen allein vier verschiedene überlieferte Bühnenadaptionen des Shakespeare-
Stückes, die Schillers dramaturgischer Arbeit vorausgingen.516 Schiller rekurrierte nicht
auf diese Bühnenbearbeitungen, sehr wohl aber auf die vorliegenden Übersetzungen
des schon angesprochenen Eschenburg und auf diejenige Christoph Martin
Wielands.517

Hätte man nun versucht, Wielands oder Eschenburgs Text auf die Bühne zu bringen,
wäre das in keinem Falle eine originalgetreue Umsetzung Shakespeares gewesen. Um

514 Heftrich, Eckhard: Shakespeare in Weimar. In: Das Shakespeare-Bild in Europa zwischen Aufklärung
und Romantik. Hg. von Roger Bauer [...]. – Frankfurt am Main, Berlin, Bern 1988, S. 182-200, hier S. 189.
Dabei sollte dann doch der Ordnung halber darauf hingewiesen werden, wie selbstverständlich diese
heute megaloman anmutende Haltung jahrhundertelang gewesen ist, vgl. hierzu Wiliam Shakespeare:
Macbeth. Zweisprachige Ausgabe. Neu übersetzt und mit Anmerkungen versehen von Frank Günther. Mit
einem Essay und Literaturhinweisen von Ulrich Suerbaum. – München 32000, hier Suerbaums
lesenswerter Essay, S. 246-269, insbesondere S. 249-253; speziell zu Schiller Günther Erkens
Ausführungen im Shakespeare-Handbuch. Die Zeit. Der Mensch. Das Werk. Die Nachwelt. Unter
Mitarbeit zahlreicher Fachgelehrter hg. von Ina Schabert. Mit einem Geleitwort von Wolfgang Clemen. 3.
Auflage. – Stuttgart 1992, S. 717-744, hier besonders S. 731; des weiteren Hackl, S. 20.
515 Siehe hierzu die Anmerkungen des Übersetzers in: William Shakespeare: Macbeth. Zweisprachige
Ausgabe. Neu übersetzt [...] von Frank Günther, hier S. 208f.; ob und inwieweit Schiller überhaupt
Kenntnisse über diese Diskussionen in England besaß, muß sehr vorsichtig beurteilt werden, sehr
wahrscheinlich sind sie nicht; siehe ferner: Suerbaum, Ulrich: Der Shakespeare-Führer. – Stuttgart 2001,
S. 297f..
516 Informationen hierüber bei Ingenkamp, S. 875f. und Albert Köster, S. 56-74.
517 Sowie diejenige Wagners und ab dem dritten Akt das von Charlotte von Stein entliehene englische
„Original“, vgl. NA, Bd. 13, S. 366 und umfassender Ingenkamp, S. 877ff..



151

zu verdeutlichen und zu illustrieren, wie frei etwa der „schwäbische Vielschreiber“
Christoph Martin Wieland518 bei seiner Übersetzung vorging, möchte ich darauf
hinweisen, daß er sehr interpretierend und nicht um Exaktheit bemüht den Schluß des
ersten Aktes wiedergibt, indem er Macbeths seine soeben gefaßte Entscheidung in
diese Worte kleiden läßt: „Ich bin entschlossen, Weib, und alle meine Sehnen strengen
zu dieser furchtbaren Tat sich an. Komm, und laß uns unser Vorhaben unter die
schönste Larve verbergen.“519 Dagegen lautet die Passage im Original: „I am settled ,
and bend up / Each corporal agent to this terrible feat. / Away, and mock the time with
fairest show: / False face must hide what the false heart doth know.“520 Desgleichen trifft
Wieland den Ton zwischen dem Than von Glamis und Cawdor und seiner Ehefrau nicht
so recht, wenn er sie „mein liebstes Hühnchen“ nennt 521, während das englische
Kosewort „chuck“ eher den deutschen Termini „Liebchen“ oder „Täubchen“ entspricht,
wohingegen „Hühnchen“ weder allgemein als Kompliment noch in Verbindung mit der
zwischenzeitlich zum Mord entschlossenen Lady passen will.
Eschenburg dagegen arbeitet bei seiner Übersetzung so trocken wie akribisch, indem er
seine Übersetzungsprobleme in Fußnoten erörtert und dergestalt sein Bemühen um
eine enge Anlehnung an seinen Hypotext transparent macht. Sprechbarkeit auf der
Bühne stellt demnach von Anfang an kein für ihn geltendes Kriterium dar.522

Schiller selbst nennt seine sowohl auf seine Vorgänger aufbauende als auch vielfach
von ihnen abweichende, weil frei gestaltende Bühnenbearbeitung523 sehr exakt
„Macbeth. Ein Trauerspiel von Shakespeare. Zur Vorstellung auf dem Hoftheater zu
Weimar eingerichtet von Schiller.“524 Der Untertitel525 erklärt deutlich Anspruch und Ziel

518 So Merseburger, Mythos Weimar. Zwischen Geist und Macht, S. 59.
519 William Shakespeare. Das Trauerspiel, [!] vom Macbeth. Übersetzt von Christoph Martin Wieland. –
Zürich 1995, hier S. 32.
520 Vgl. im Gegensatz hierzu Schücking, S. 114ff.; zum Vergleich sei noch Frank Günther zitiert,
Shakespeares Macbeth. Zweisprachige Ausgabe. Neu übersetzt und mit Anmerkungen versehen von F.
G.. – München 2000, S. 49: „Ich bin dabei; gespannt / In jeder Faser hin zur Grauenstat. / Fort, geh die
Welt mit heitrem Schein umgarnen: / Falsche Fassade muß das Falschherz tarnen.“
521 So Wieland, Das Trauerspiel vom Macbeth, hier S. 61.
522 Siehe hierzu stellvertretend Wilhelm Shakespears [!] Schauspiele. Neue verbesserte Auflage.
Zwölfter Band. Mit Allerhöchstem kaiserlichen Privilegio und Hoher obrigkeitlicher Erlaubniß. – Straßburg
1779, S. 4-144, hier (als Auswahl) S. 5-9, S. 16f., S. 21, S. 27f., S. 48ff., S. 55, für Schiller war dieser
Aspekt dagegen von zentraler Bedeutung, vgl. auch Hiecke, Shakespeares „Macbeth“ erläutert, S. 146.
523 Ein Überblick über die vor Schiller entstandenen dramatischen Adaptionen findet sich bei Hackl, S.
22ff..
524 Siehe NA, Bd. 13, S. 73; Schiller beginnt seine zweite dramaturgische Tätigkeit weit über drei Jahre
nach der „Egmont“-Bearbeitung, nach seinem dramatischen Großprojekt, der „Wallenstein“-Trilogie,
während der Arbeit an „Maria Stuart“, laut Alt, um dergestalt eine „akute Schreibkrise“ wegen derselben
zu überwinden, vgl. Alt, Bd. II, hier S. 486. „Macbeth“ kostet ihn dann jedoch mehr Zeit als erwartet, vgl.
dazu den Brief Schillers an Goethe vom 5. Februar 1800, Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg.
von Staiger, hier S. 845.
525 In der Definition Genettes ein Paratext, vgl. Palimpseste, hier S. 11.



152

des Unternehmens.526 Im klaren scheint er sich darüber hinaus über den geringeren
Stellenwert seiner Bühneneinrichtung im direkten Vergleich mit dem englischen Original,
denn seinem Dresdner Freund Körner gibt er bei der Übersendung unumwunden zu, sie
mache gemessen am Original „[...] eine schlechte Figur.“527 Die Verantwortung für
dieses qualitative Gefälle sieht und sucht der Dramaturg indes nicht bei sich als
vielmehr in „der Sprache“ sowie den diversen „Einschränkungen [!] welche das Theater
notwendig machte.“528 Eine „Übersetzung“529 würde der Dramaturg seine Arbeit selbst
kaum nennen. Wie wenig es sich um eine solche handelt, demonstriert Walther
Schroeter, indem er Schillers Text ausschnittweise zurück ins Englische übersetzt, was
die Abweichungen vom Ausgangstext, Shakespeares „Macbeth“, klar zutage fördert.530

Entsprechend ordnet Albert Köster die Shakespeare-Bearbeitung ein:

Zieht man das Schlußresultat, so sieht man, daß [...] Schiller [...] keinen wörtlichen Anschluß an

Shakespeare gesucht hat. [...] [S]ieht man [...] einerseits, wie dennoch die Verszahl im Englischen und

Deutschen die gleiche ist, dann kann man [...] Schillers Verfahren nicht anders als eine freie

Nachdichtung nennen. [...] [A]n solchen Stellen, wo Schiller sich gehen ließ, tritt auch im Ausdruck und in

der Anschauung sein eigener Stil am reinsten hervor [...]. 531

526 Während A. W. Schlegel eine exakte, dem Original gerecht werdende Übersetzung plant, strebt
Schiller eine konkrete Aufführung an, mit räumlichen und pekuniären Beschränkungen sowie eigenen
Ambitionen. So gesehen, könnte man die scheinbar unversöhnlich einander gegenüber stehenden
Positionen unaufgeregterweise auch als Mißverständnisse oder doch wenigstens als voneinander klar
abweichende Ziele beschreiben, siehe auch NA, Bd. 13, S. 403.
527 So in seinem Brief vom 16. Juni 1800, vgl. Briefwechsel zwischen Schiller und Körner, hg. von
Berghahn, hier S. 302.
528 Ebenda; vgl. zudem Hackl, S. 8 und S. 14.
529 Trotzdem taucht dieser Terminus immer noch im hier anhängigen Konnex auf, so zuletzt bei Gordon
Sebastian Gamlin, Synergetische Sinnkonstitution, z. B. S. IV, S. 63, der diese Kategorisierung als
Synonym zu „Bearbeitung“, z. B. S. 1, verwendet.
530 Schroeter, Walther: „Macbeth“ on the German Classical Stage (Schiller’s version of Shakespeare’s
tragedy). In: Jadavpur Journal of Comparative Literature 3 (1963), S. 80-98, hier hauptsächlich S. 86-94.
531Vgl. Köster, hier S. 86-89. - Um Kösters Ausführungen zu unterstreichen, möchte ich den zweiten, und
nicht den sonst eher in den Blick genommenen fünften Akt des „Macbeth“ herausgreifen, vgl. dazu:
Shakespeares Werke. Englisch und Deutsch. Fünfter Band. Hg. von L. L. Schücking. - Berlin, Darmstadt
1955, S. 98-166, hier S. 115-125, im folgenden zitiert als Schücking mit Szenenangabe und Seitenzahl.
Allein die jeweils unterschiedlichen Orts- und Personenangaben, die zwischen dem Shakespeare-Text,
der von Schücking vorgenommenen Übersetzung und der Bearbeitung Schillers auffallen, verdeutlichen
die erheblichen Abweichungen Schillers. Bei Shakespeare/Schücking besteht der zweite Akt aus vier
Szenen: Szene II,1 spielt im Schloßhof, die auftretenden Personen sind: Banquo, Fleance, ein Diener,
später: Macbeth mit Diener, danach gehen Banquo, Fleance und der ihnen zugehörige Diener ab,
schließlich verläßt auch Macbeths Diener die Bühne; Szene II,2 findet ebenfalls im Schloßhof statt, es
treten auf: Macbeth und Lady Macbeth; in Szene II,3 tritt erst der Pförtner auf, später: Macduff, Lenox,
Macbeth, zwischenzeitlich gehen Macbeth und Lenox ab, Lady Macbeth und nach ihr Banquo treten auf,
anschließend kommen Macbeth und Lenox zurück, Malcolm und Donalbain gesellen sich hinzu, gegen
Ende der Szene gehen alle außer Malcolm und Donalbain ab; Szene II,4 spielt mit Rosse, einem alten
Mann und später Macduff vor dem Schloß. Schiller dagegen unterteilt den zweiten Akt in dreizehn
Szenen, die alle im „Zimmer“ stattfinden. In der ersten Szene treten Banquo und Fleance auf, in der
zweiten gesellen sich Macbeth und ein Bedienter dazu, in der dritten tritt Macbeth allein auf, in der vierten



153

Analog wird Schillers zweite dramaturgische Tätigkeit auch von anderer Seite
gesehen.532 Eine rigidere Differenzierung der Termini „Übersetzung“ und „(Bühnen-
)Bearbeitung“ ist also nicht allein indiziert, sondern durchaus möglich. Weniger
entschieden als eher aufgefächert stuft Hackl „die Bühnenbearbeitung“, welche es „an
sich“ nicht gebe, ein, indem er sieben von einander zu unterscheidende „Grundtypen“
benennt, um im direkten Anschluß daran zu konzedieren, „auch diese Typen“ seien „z.
T. schwer“ abzugrenzen.533 In Schillers aktuellem Fall verhält es sich so, daß lediglich
die drei von Hackl zuletzt aufgeführten Unterkategorien („Vervollständigung eines
Fragments, Fassung, gattungsverändernde Bearbeitung“) nicht angewandt werden
können, während die vier ersten („Bühnenbearbeitung für eine bestimmte Bühne,
nationalisierende Bearbeitung, aktualisierende Bearbeitung und freie Bearbeitung
[Nachdichtung, Adaption]“)534 allesamt zutreffen. Sein Modell erscheint darum
insgesamt zu unspezifisch, auch wenn er mit seiner Diagnose der sich verwischenden
Grenzen einzelner Bearbeitungsweisen sicherlich richtig liegt.535 Bedenkt man die
eingangs angesprochenen semi-autointertextuellen Bezüge zu Schillers eigenem
insbesondere dramatischen Werk, dann spricht Schillers erstes Shakespeare-Projekt
am ehesten für Helbigs Potenzierungsstufe, da hier der Raum für wechselseitige
Parallelen und Kontraste weit geöffnet wird. Zugleich liegt eine Mischform der von
Lachmann eingeführten Kategorien der „Tropik“ respektive der „Transformation“ vor.
Exakt beschrieben ist mit all diesen Termini das Schillersche Verfahren allerdings kaum,
allenfalls könnte von einem Sich-Annähern an dieses ausgegangen werden. Der
Weimarer Dramaturg arbeitet sehr gezielt, sehr kalkuliert. Hinter seinen Eingriffen in
seine verschiedenen Hypotexte, aus denen er den Weimarer „Macbeth“
herauspräpariert, steckt, wie bei der im Anschluß avisierten Sicht auf die Figuren
deutlich gemacht werden soll, Intention. Darum bleibt am Ende der abgeschrittenen

erscheint Lady Macbeth, später noch ihr Mann. In der fünften Szene betritt zuerst der Pförtner die Bühne,
Macduff und Rosse folgen. In der sechsten Szene spielen Macbeth, Macduff und Rosse, in der siebten
nur Macbeth und Rosse. Zu diesen kehrt Macduff in der achten Szene zurück. Die neunte Szene
versammelt Macduff, Lady Macbeth, darauf Banquo, Lenox, Angus[!] und später noch Macbeth mit
Rosse. In der zehnten Szene stoßen noch Malcolm und Donalbain zu den vorigen. Die elfte Szene wird
von Malcolm und Donalbain allein bestritten, die zwölfte von Rosse und einem alten Mann. In der letzten
Szene gesellt sich Macduff zu Rosse und dem alten Mann, vgl. Fricke/Göpfert, Bd. III, S. 735-820; einen
ausführlichen wie gründlichen Ein- und Überblick über die gesamten szenischen Umstellungen Schillers
gibt Borcherdt in der NA, Bd. 13, S. 366-371; ergänzend: Schatzmann, Schillers Macbeth, S. 8.
532 So schreibt Borcherdt im Kommentarteil der NA, Bd. 13 sowohl von einer „freien Nachdichtung“ (S.
371) als auch von einer „nachdichtenden Theaterbearbeitung“ (S. 366), übrigens in expliziter Abgrenzung
zur „Übersetzung“.
533 Vgl. Hackl, S. 195-199.
534 Ebenda, S. 195ff..
535 In Analogie dazu hatte ja auch Pfister in seinem hellsichtigen roten Faden bei den diversen Formen
der Intertextualität Interferenzen zwischen seinen einzelnen Erscheinungsformen festgestellt.



154

Intertextualitätsmodelle noch Genette, der das angewandte Bearbeitungsverfahren
adäquat einordnen könnte.
Bei ihm wird man prompt fündig. Denn während bei einer bloßen „Stilisierung“ der
Hypotext entweder gemäß eines vorher exakt festgelegten, aber noch nicht
umgesetzten Ideals beziehungsweise eines als mustergültig eingestuften Vorbildes oder
auch mittels der Simplifizierung bearbeitet würde, operiert die von Genette so getaufte
„Transstilisierung“536 mit davon leicht, aber gleichzeitig in bedeutender Weise
abweichenden Mitteln. Exakt um dieses Verfahren der „Transtilisierung“ handelt es sich
nach meinem Dafürhalten bei Schillers Nachdichtung des „Macbeth.“537 Genette
versteht darunter, zunächst durchaus in enger Anlehnung an die „Stilisierung“, „[...] eine
stilistische Umarbeitung“, wird jedoch sogleich konkreter, indem er ergänzt, hierbei liege
„eine Transposition“ vor, „deren einzige Funktion eine Veränderung des Stils“ sei, wie
sie, unter anderem, als Nebeneffekt bei „Übersetzungen“ auftrete.538 Im vorliegenden
Fall heißt das nicht nur Vereinfachung des Trauerspiels, sondern zusätzlich
Veränderung in eine bestimmte Stoßrichtung. Mit dem oft für den Schillerschen
„Macbeth“ benutzten Etikett des „Klassischen“ wäre eine solche vorhanden. Unter dem
Vorbehalt, neben der „Übersetzung“ zusätzlich auch die „Bühnenbearbeitung“ als eine
Textgattung, bei der die „Transstilisierung“ häufiger vorkommen kann, zu installieren,
scheint dies exakt derjenige intertextualitätstheoretische Terminus zu sein, der hier in
die Tat umgesetzt worden ist. Der klar benennbare Unterschied, ob das avisierte Ziel ein
potentieller Leser oder Zuschauer ist, soll damit nicht außer Acht gelassen werden,
plädiert wird lediglich für eine Begriffsweiterung.
Wendet man sich der Rezeptionsgeschichte „Macbeths“ zu, die natürlich weitläufig und
nicht in wenigen Sätzen erschöpfend zu skizzieren ist, dann gibt es Entdeckungen, die
Schillers Vorgehen, sein teilweise aus heutiger Sicht rigides Eingreifen in die
Textgrundlage539, innerhalb eines größeren Zusammenhanges, verständlicher
erscheinen lassen, als das ohne diese erweiterte Perspektive der Fall wäre.
Denn auffallend ist, daß die Rezeption im englischsprachigen Raum540, die
Shakespeare-Herausgeber große Mühe darauf verwendeten, den vorgefundenen Text
zu „verbessern“, die Sekundärliteratur des neunzehnten, und mit Einschränkungen541

536 Genette, Palimpseste, S. 309-313.
537 Entsprechend interpretiert Wiese, Drama und Theater, S. 702f., Schillers Bearbeitung als den
Versuch, „ein streng gebautes Drama der Nemesis“ zu entwerfen.
538 Genette, hier S. 309.
539 Die wiederum, wie erwähnt, aus mehreren verschiedenen Hypotexten (Wielands, Eschenburgs und
Wagners Übersetzungen sowie dem C. von Stein gehörenden Exemplar des Originals) besteht.
540 Siehe Suerbaums Beobachtungen in: William Shakespeare: Macbeth. Zweisprachige Ausgabe. Neu
übersetzt von Frank Günther, hier S. 250f..
541 Der prominenteste unter den Schiller-Gegnern dieser Zeit dürfte wohl Friedrich Gundolf sein, siehe
hierzu: Shakespeare und der deutsche Geist. Von Friedrich Gundolf. Zweite, durchgesehene Auflage. –
Berlin 1914, hier besonders S. 285-309, bezüglich der „Macbeth“-Bearbeitung heißt es u.a., S. 307ff.:



155

auch des frühen zwanzigsten Jahrhunderts, in weitgehender Übereinstimmung, sich
damit zufrieden gab, zu versuchen, Schillers Berechtigung für jede einzelne seiner
Änderungen zu belegen.542 In der Minderheit bleiben Schillers erklärte Kritiker.543

Obwohl den folgenden Ausführungen aufgrund der großen literaturwissenschaftlichen
Resonanz, derer sich Schillers „Macbeth“-Projekt bis heute erfreut, sicherlich eine
gewisse Redundanz nicht abgesprochen werden kann, scheint es genauso wenig
möglich, Schillers Änderungsmaßnahmen nicht doch kurz zu würdigen. Dem Rechnung
tragend, erklärt sich das weitere Vorgehen, das sich in diesem Kapitel weniger auf die
vergleichende Textinterpretation konzentriert als bei den anderen besprochenen
dramaturgischen Arbeiten. Denn es gestaltet sich entsprechend schwieriger, den
Versuch zu unternehmen, noch etwas Neues, Unbemerktes an dieser dramaturgischen
Arbeit zu entdecken.544 Stattdessen wird im Anschluß an den Überblick über die
wichtigen Eingriffe in den Ausgangstext der Versuch unternommen, Schillers Projekt in

„[D]ie aus der Handlung herauszulesende Beziehung zur sittlichen Weltordnung genügte ihm noch nicht.
[...] Den tragischen Sinn des Kontrasts zwischen zwei Wirklichkeiten, zwischen dem Geschwätz des
Pförtners und dem Mord den er bewacht, fühlte Schiller nicht oder er missbilligte ihn. Er wollte Kontrast
nur zwischen Ideal und Wirklichkeit. [...] Freilich: mit welcher Meisterschaft hat es Schiller fertig gebracht,
durch kleine Drücker die gesamte Diktion des Stückes zu versittlichen. Es ist eine Mustersammlung
geworden, um die wesentlichen Unterschiede zwischen Schillers und Shakespeares Sprache zu
vergegenwärtigen. Nirgends ergeht sich Schillers Trieb, alles was bei Shakespeare Leidenschaft ist, als
Moral zu lesen [....]. [...] Bei Schiller ist die Natur ausgeschiden, das Schicksal ist nicht ein Geschehen,
sondern ein Vollzug, die Menschen schreiten mit der überall nachklirrenden Kette woran die Nemesis sie
gebunden hält zu ihren Taten und in ihren Tod, und der Dichter selbst steht lehrhaft hinter ihnen und
zerreisst die drückende, tragische Luft mit der Shakespeare alle Figuren umgibt, aus der er sie
herausformt, mit seiner hellen und heiligen, salbungsvollen und sittlichen, aber allzusehr uns vertrauten
Sprache.“
542 Für Schiller ergreifen Partei: Fietkau, Hermann: Schillers „Macbeth“, unter Berücksichtigung des
Originals und seiner Quelle. In: Programm des Realgymnasiums auf der Burg. – Königsberg/Pr. 1897, S.
1-46, insbesondere S. 3, S. 13-19; Schatzmann, Schillers Macbeth, S. 6f., S. 8, S. 14, S. 25; Hiecke,
Shakespeares „Macbeth“ erläutert und gewürdigt, S. 114, S. 115f., S. 120, S. 127f.; Beckhaus, Hubert:
Shakespeares Macbeth und die Schillersche Bearbeitung. In: XLIII. Schulnachrichten des Königlichen
Gymnasiums zu Ostrowo. Ostern 1889. – Ostrowo 1889, S. 3-25, hier z. B. S. 3, S. 24; der letzte Titel ist
auch zugänglich in der Reihe „Reprints zur Geschichte der Literaturwissenschaften“ als Bd. 1 (Gießen:
Edition Kletsmeier 1996) und, last but not least, wenn auch mit Einschränkungen, Albert Köster, Schiller
als Dramaturg, z. B. S. 124.
543 Der erste war Karl Werder: Vorlesungen über Shakespeare’s Macbeth gehalten an der Universität zu
Berlin [...] – Berlin 1885, sekundiert von Sandmann, Bernhard: Schillers „Macbeth“ und das englische
Original. In: Beilage zum Osterprogramm des Realgymnasiums zu Tarnowitz. - Tarnowitz 1888, S. III-XVI
sowie Puls, Alfred: Macbeth und die Lady bei Shakespeare und Schiller. Eine kritisch-ästhetische
Untersuchung. – Gotha 1913. (=Beiträge zur Lehrerbildung und –fortbildung Heft 49), S. 3-27 - letzterer
wenig substantiell, und, mangels operationalisierbarer Belege seiner Bezugspunkte, unwissenschaftlich,
hinter dem auch damals gültigen Standard zurückbleibend, indem er beispielsweise Schillers
Bühnenbearbeitung kurzerhand zu einer „Fälschung“ deklariert, vgl. ebenda S. 4, was ja schon allein
durch die Offenlegung des Originals im Untertitel der Bearbeitung widerlegt ist.
544 Das Problem der Redundanz soll kompensiert werden, indem die Hauptpunkte, an denen Schiller
ansetzt, angeführt und Verweise auf die sich damit ausführlich befassenden Autoren der Sekundärliteratur
geliefert werden – dabei wird aufzuzeigen versucht, welche der unterscheidbaren zwei Seiten aus
welchen Gründen jeweils als die plausiblere angesehen wird.



156

den Nexus seiner Korrespondenz mit Goethe einzubetten, da dieser Aspekt
bedeutsamer erscheint, als er bisher wahrgenommen wurde.
Alles in allem herrscht summa summarum eine weitgehende Einstimmigkeit beim
Benennen der Maßnahmen, derer sich Schiller bedient, aber gleichzeitig eine eklatante
Divergenz bei der Bewertung derselben. Zu differenzieren sind hierbei zuerst einmal die
rein dramaturgisch begründbaren Maßnahmen, die, ähnlich wie bei „Egmont“, vor allem
in einer gezielten Reduktion der gehäuften Prospektwechsel545, was bühnentechnische
Vorteile und eine geringere Störung der Illusion gleichermaßen einbringt, sowie einer
Minimierung des großen Personals546 bestehen, gegen welche es im Hinblick auf die
begrenzten Weimarer Gegebenheiten wenig Einwände geben dürfte.547 Bei diesen hat
der Bearbeiter es indes nicht bewenden lassen, sondern er greift darüber hinaus in die
Charakterisierung der dramatis personae ein.

545 Insgesamt spart Schiller Örtlichkeiten und damit einhergehend Szenenwechsel ein, vgl. dazu die
Ortsangaben bei Schücking: Heide (Szene I, 1; I, 3; III,5), Freies Feld bei Fores (I, 2), Fores, im Palast (I,
4), Inverness, Zimmer in Macbeths Schloß (I, 5), Inverness, vor dem Schloß (I, 6; II, 4), Inverness,
Schloßhof (I, 7; II, 1; II, 2; II, 3), Fores, Saal im Schlosse (III, 1 [möglicherweise identisch noch mit Fores,
Prunksaal im Schloß, Tafel (III,4)], Fores, anderes Zimmer (III,2) [möglicherweise identisch mit Fores,
Zimmer im Schloß (III,6)], Fores, Park am Schloß (III,3), finstere Höhle (IV, 1), Fife, Zimmer in Macduffs
Schloß (IV,2), Schauplatzwechsel von Schottland nach England, Park beim königlichen Schloß (IV, 3),
Dunisan, Zimmer im Schloß (V,1) [möglicherweise identisch mit Dunisan, im Schloß (V, 3)], Feld in der
Nähe von Dunisan (V, 2; V, 4, hier: Wald in der Ferne), ein anderer Teil des Schlachtfeldes (V, 7) mit den
nicht immer eindeutigen Angaben bei Schiller, NA, Bd. 13: offener Platz (I, 1-3), eine Heide (I, 4-6),
Königlicher Palast (I, 7und 8), Vorhalle in Macbeths Schloß (I,9-15), Zimmer (II, 1-II,13), die Lokalität am
Beginn des dritten Aktes ist ohne Angabe, darum anscheinend immer noch „Zimmer“ III, 1-5, „unter
Bäumen“ spielen die Szenen III, 6 und 7, festlicher Saal III,8, 9. Szene des III Aktes ohne Ortsangabe,
freier Platz (IV, 1), finstere Höhle (IV, 2-4), Szene IV, 5 ungeklärt, in einem Garten spielt Szene IV, 6,
Szene V, 1 und V, 4 im „Zimmer“, Szene V, 2 und 3 in einer „Offenen Gegend“, nicht völlig klar scheint der
Ort in V, 6 und 7, auf „freiem Platz vor der Festung“ endet das Drama (V, 8-14); siehe des weiteren
Borcherdts Vergleich der szenischen Einteilung bei Wieland und Schiller, NA, Bd. 13, S. 366ff; ferner
Hiecke, S. 113ff..
546 In Schillers Personenverzeichnis fehlen Menteth und Cathness bei den schottischen Adligen, Lady
Macduff und ihr Sohn sowie der englische Arzt (bei Shakespeare treten ein englischer und ein
schottischer Arzt auf), daneben beschneidet Schiller Lenox‘ Part zugunsten Rosses, was einige „Fehler“
nach sich zieht, vgl. NA, Bd. 13, S. 74, Ingenkamp, S. 886f.; siehe zusätzlich wiederum Hiecke,
Shakespeares „Macbeth“ erläutert, S. 121. Neben zu großer Grausamkeit der Szene, in welcher Macduffs
Ehefrau und ihr Sohn hinterhältig ermordet werden, kommen als weitere Erklärungsmöglichkeiten für das
Streichen dieses Auftritts zudem in Betracht, daß Schiller sie, analog zu den Auftritten der Margarethe von
Parma im „Egmont“ und zu Truffaldinos Intermezzo in „Turandot“ als für den Gang der Handlung nicht
unbedingt erforderliche Stationen, also als episierende Momente eingeordet haben könnte. Im Fall der
Ermordungs-Szene könnte darüber hinaus sogar noch die Absicht, unfreiwillige Komik unbedingt
vermeiden zu wollen, mit hinein gespielt haben, vgl. Schücking, hier Szene IV, 2, S.147: First Murderer:
„What, you egg! Stabbing him. Young fry of treachery!“ – Son: „He has kill’dme, mother; run away, I pray
you!“; Karl Werder plädiert sehr dezidiert für die Beibehaltung der Szenen mit Macduffs Partnerin, vgl.
Vorlesungen über Shakespeare’s macbeth, hier S. 188-194, vehement für Schillers Streichung
argumentiert Schatzmann, Macbeth, nach dem englischen Originale, hier S. 6f. Schatzmann versäumt an
der zitierten Stelle nicht, darauf hinzuweisen, daß laut T. Fontane diese Szene auch in englischen
Bühnenadaptionen des 19. Jahrhunderts oft ersatzlos wegfiel.
547 Siehe hierzu z. B. Hackl, S. 26 und NA, Bd. 13, S. 386.



157

Die Sicht auf den Protagonisten bleibt dabei in der Bearbeitung weitgehend
unangetastet. Sein Charakter, sein Verhalten und seine Aussagen erfahren keine
einschneidenden Modifikationen im Vergleich mit dem Hypotext. „Der Bräutigam der
Kriegsgöttin“ erscheint unverändert als der ehrgeizige Zweifler, den Shakespeare zur
Titelfigur erkoren hat:

If it were done when ‘tis done, then ‘twere well

It were done quickly. If the assassination

Could trammel up the consequence, and catch

With his surcease kucces; that but this blow

Might be the be-all and the end-all here,

But here, upon this bank and shoal of time,

We’d jump the life to come. But in thess cases,

We still have judgement here; that we but teach

Bloody instructions, which, being taught, return

To plague th‘ inventor. This even-handed justice

Commends th’ingredients of our poison’d chalice

To our own lips. [...] 548

Schiller gibt die entsprechende Stelle mit den folgenden Worten wieder:

Wär ea auch a b g e t a n, wenn es g e t a n ist,

Dann wär es gut, es würde rasch getan!

Wenn uns der Meuchelmord auch aller Folgen

Entledigte, wenn mit dem Toten alles ruhte,

Wenn dieser Mordstreich auch das Ende wäre,

Das Ende nur für diese Zeitlichkeit –

Wegspringen wollt‘ ich übers künft’ge Leben!

Doch solche Taten richten sich schon hier,

Die blut’ge Lehre, die wir andern geben,

Fällt gern zurück auf des Erfinders Haupt,

Und die gleichmessende Gerechtigkeit

Zwingt uns, den eignen Giftkelch auszutrinken. [...] 549

548 So lautet Macbeths vermeintlich berühmtester Monolog, zitiert nach der Ausgabe Shakespeares
Werke. Englisch und Deutsch. Fünfter Band. Hg. von L. L. Schücking. Berlin, Darmstadt 1955, hier S.
112.
549 Siehe NA, Bd. 13, S. 92, bei Schiller Szene I, 14.



158

Abgesehen vom expressiveren Ausdruck, der sich in der gesperrten Schreibweise und
den Ausrufungszeichen im Unterschied zum Shakespearschen Originaltext manifestiert,
ist hier keine inhaltliche Veränderung auszumachen. Ob Duncans Feldherr seinen so
ehrgeizigen wie mörderischen Gedankenspielen, seinen Mordphantasien nachgeben,
d.h. sie in die Tat umsetzen wird oder nicht, scheint in diesem Monolog im Hypo- wie im
Hypertext völlig offen und in der Schwebe. Sie sind jedoch auch bei der Titelfigur
vorhanden und wurden ihm nicht erst von der Frau an seiner Seite implantiert.550 Für
diese Lesart sprechen die Hexen, die sich Macbeth und nicht etwa den anscheinend
nicht gefährdeten, unbestechlichen Banquo für ihre Verführungskünste auserwählt
haben und Lady Macbeths Bezugnahme auf ein früheres, dem Drama voraus liegendes
Gespräch, in dem ihr Mann schon einmal seine ehrgeizigen Pläne, den Thron selbst zu
besteigen, eingestanden hat (vgl. Szene I, 7, Schücking, S. 110f.).551 Weder ist es
möglich, den Beweis für Macbeths weiterhin integren Weg zu führen, sofern die Hexen
und die Gemahlin nicht derart nachdrücklich interveniert hätten, wie sie es getan haben,
noch scheint es möglich, den als erfahrenen wie erfolgreichen Militär, der er ist,
strategisch denkenden und begabten Herrn von Inverness von jeglicher Verantwortung
für sein Morden und seine Anstiftung zum Töten reinzuwaschen. Dies strebt Schiller
wohl auch nicht an. Doch er unternimmt den Versuch, ihn so weit als irgend möglich zu
entlasten.
Schiller trägt die Schuld von Macbeth ab, indem er sie dessen Ehefrau und den zu
Schicksalsgöttinnen modifizierten Hexen aufbürdet. Damit steht er eher am Anfang der
langen Rezeptionsgeschichte des dichten Stückes, sah doch nur zu Beginn „[...] die
Literaturkritik [...] Macbeth und Lady Macbeth [...] noch schlicht als heroische[n]

550 Darauf weist zurecht und konzis A. C. Bradley: Zum Charakter des Macbeth. In: Wege der
Shakespeareforschung. Hg. von Karl L[udwig] Klein. – Darmstadt 1971. (=Wege der Forschung Bd. XV),
S. 66-86 hin, der die charakterliche Ähnlichkeit des Ehepaares deutlich heraushebt, siehe hier
insbesondere S. 67 respektive S. 85 und zugleich, indem er die Reflektiertheit des Titelhelden aufdeckt,
der Deutung, Macbeth sei ein lediglich von der Lady getriebener labiler Charakter, überzeugend
entgegentritt, so auf S. 81, bezogen auf die Szene III, 4 (Ausgabe von Schücking): „Was für eine
gräßliche Klarheit der Selbsterkenntnis in diesem Abstieg zur Hölle, und doch was für eine wilde Gewalt in
dem Trieb zu leben und sich selbst zu behaupten [...].“ Bradley scheint mir darüber hinaus auch die
treffendere Sicht auf die Haltung des Rezipienten gegenüber dem aus Ehrgeiz zum Mörder werdenden
Than von Glamis zu besitzen– falls man es überhaupt gelten lassen will, hier eine einheitliche Sichtweise
zu insinuieren. Während Harold Bloom sehr selbstverständlich folgert, Macbeth setzte „die Menschen“
einem Zwang aus, „sich mit ihm oder wenigstens mit seiner Fantasie zu identifizieren“, Bloom,
Shakespeare – Die Erfindung des Menschlichen, hier S. 754f., konstatiert Bradley vorsichtiger, „daß wir
ihn mehr mit Scheu als mit Bedauern betrachten“ (S. 70), wie er auch sehr skeptisch der These
entgegentritt, Shakespeare habe durch Macbeth eigene Überzeugungen verkündet, vgl. Bradley, S. 78,
während Bloom, hier S. 753, ohne Beweise vermutet, Macbeth sei „mit einer ungeheuer starken Fantasie
begabt, die geradezu“ den Eindruck erwecke, „Shakespeares eigene zu sein.“; ferner: Schatzmann,
Schillers Macbeth, S. 9.
551 Vgl. insbesondere Karl Werder, Vorlesungen über Shakespeare’s Macbeth, hier S. 212-227.



159

Bösewicht und abscheuliche Schurkin [...]“, während spätere Rezipienten die
gemischten und vielschichtigen Charaktere dieser Figuren auffaßten.552

Bei den Hexen greift der Bearbeiter drastisch ein, davon abgeleitet offenbart sich ein
gänzlich anderes Konzept, als der ursprüngliche Verfasser es im Sinn gehabt hat.553

Unter Schillers Händen mutieren die „Zauberschwestern“ zu antiken
Schicksalsgöttinnen, was nicht zuletzt ihre Bewegungsfreiheit und Agilität auf der Bühne
reduziert.554 Durch Textzusätze in ihrem ersten Auftritt und einen weitgehenden
Austausch ihres Dialoges im späteren werfen sie ein sehr abweichendes Licht auf das
gesamte Handlungsgeschehen. Das ist auch Körner aufgefallen und kritisch von ihm
aufgenommen worden.555 In seiner Antwort auf den Einwand des Freundes verteidigt
Schiller sein Vorgehen, wobei er seinen pädagogischen Impetus preisgibt: „[...] Deine
Bemerkung wegen der in die erste Hexenszene eingeschobenen deutlichen
Enuntiationen mag wohl gegründet sein; aber sie schienen mir für das Theater nötig,
weil die Masse des Publikums zu wenig Aufmerksamkeit hat und man ihr vordenken
muß. [...]“556 – Die Sicht des Publikums auf das Stück soll so gezielt beeinflußt, dessen
Interpretation des Gesehenen nicht dem Zufall überlassen, sonder vielmehr kanalisiert
werden. Aus diesem Grund hat er sich anscheinend auch zu einer beträchtlichen
Ausdehnung der bei Shakespeare kurz und effektvoll aufblitzenden Eröffnungsszene
entschlossen (vgl. NA, Bd. 13, Szene I, 1, V. 10-27 sind Schillers freie Ergänzung), um
dem Publikum mehr Zeit und Raum zu geben, die drei ungewöhnlichen Gestalten
einzuordnen, zugleich bietet die dramaturgisch geschickte, neu eingestreute Erwähnung
der „Meisterin“ die Option, Hekates späteres Erscheinen (vgl. NA, Bd. 13, Szene IV, 2,
S. 130) anzukündigen und dergestalt weniger überraschend erscheinen zu lassen. Den
zweiten Auftritt der Hexen verschiebt Schiller minimal nach hinten, sie erscheinen eine
Szene später als bei Shakespeare wieder (NA, Bd. 13, Szene I, 4, S. 79f.). Wiederum
sehr frei ersetzt der Dramaturg den Dialog der Hexen durch die von Schroeter so
genannte „Parabel“ vom Fischer557, eine Ballade, die offensichtlich als eine Anspielung

552Gemäß Suerbaum, Der Shakespeare-Führer. – Stuttgart 2001, S. 300f. sowie dem aktuellen
Forschungsüberblick Shakespearean Criticism 69 (2003), p. 268-371, hier besonders die Einleitung, p.
268.
553 Über die vorgetragene Einschätzung besteht eine sehr weitreichende Einigkeit in der
Sekundärliteratur, als einziger weicht Frank Günther von dieser Sichtweise ab, indem er bereits bei
Shakespeare die Hexen als „Schicksalsgöttinnen im klassischen Sinn“ faßt, vgl. William Shakespeare.
Macbeth. Zweisprachige Ausgabe. Neu übersetzt [...], hier S. 212.
554 Die des Schwebens oder Fliegens mächtigen Hexen, vgl. Szene I, 1, bei Shakespeare / Schücking S.
100: „hover“ bedeutet „schweben“, wirken bei Schiller wesentlich statischer, da sie buchstäblich auf
Kothurnen schreiten, vgl. hierzu die Einlage im Brief Goethes an Schiller vom 30. September 1800,
Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Staiger, hier S. 881f., Bemerkung 4.
555 Siehe Körners Brief an Schiller vom 26. Juni 1800, Briefwechsel zwischen Schiller und Körner, hg.
von Klaus L. Berghahn, hier S. 302.
556 Ebenda, S. 304 [Schillers Brief an Körner vom 3. Juli 1800].
557 Siehe Schroeter, hier S. 90.



160

auf Macbeths zukünftiges Schicksal interpretiert werden muß558, wenngleich wiederum
als eine sehr parteiische, da entsprechend Macbeth, gleich dem armen, aber
glücklichen Fischer, von den Hexen arglos und ohne dem auch nur das Geringste
entgegensetzen zu können, von seinem guten Weg abgebracht wird, weil „die erste
Hexe“ sich von so viel bisher gezeigter Gutherzigkeit anscheinend geradezu
zwangsläufig provoziert fühlen mußte:

[...] Mich verdroß des Bettlers froher Gesang,

Ich hatt’s ihm geschworen schon lang und lang –

Und als er wieder zu fischen war,

Da ließ ich einen Schatz ihn finden,

Im Netze, da lag es blank und bar,

Daß fast ihm die Augen erblinden.

Er nahm den höllischen Feind ins Haus,

Mit seinem Gesange da war es aus. (NA, Bd. 13, S. 79, V. 110-117)

Wie später noch einmal bei „Der Jüngling am Bache“ in „Der Parasit“ substituiert Schiller
eine Textpassage des betreffenden Hypotextes mittels einer frei hinzugedichteten
Einlage, welche sich als Interpretation des Dichters lesen läßt. Während das Gedicht
innerhalb des übertragenen französischen Lustspiels das positive Ende vorwegnimmt,
antizipiert das Schicksal des Fischers Macbeths tragisches Scheitern aufgrund zu
ambitionierter Karrierevorstellungen. Vernachlässigt wird in der Ballade die Frage nach
dem individuellen Ausmaß der Schuld, die bei Macbeth, der für seine Ziele buchstäblich
über Leichen geht, beträchtlich höher ausfällt als bei dem vom rechten Weg
abgekommenen Fischer, der es „nur“ versäumt, den von ihm gefundenen Schatz zu
melden oder zu teilen. „Macbeths Musen“559 fördern im übrigen bei ihren Auftritten im
vierten Akt zusätzlichen Sprengstoff zutage. Warum neben all den angeblich
wirkungsvollen pflanzlichen und tierischen Ingredienzen „Judenleber“ (vgl. NA, Bd. 13,
Szene IV, 3, S. 131, V. 1493) notwendiger Bestandteil des gerade zusammengebrauten
„Breies“ (vgl. ebenda, V. 1500) sein muß, obwohl davon im Hypotext an keiner Stelle die
Rede ist560, will in keiner Weise einleuchten.561

558 So auch Borcherdt, NA, Bd. 13, hier S. 389.
559 So Bloom, Shakespeare – Die Erfindung des Menschlichen, hier S. 767.
560 Vgl. hierzu Schücking, Szene IV, 1, S. 138-144, S. 138f..
561 Diesen negativen Aspekt entdeckte auch schon der Rezensent des „Dramaturgischen Journals für
Deutschland, Nürnberg, 1802, 21. März“, leicht zugänglich über Schiller im Urtheile seiner
Zeitgenossen..., hg. von Julius W. Braun, Bd. III, S. 216f.; immerhin macht diese Textstelle hellhörig und
sensibilisiert für etwaige weitere Entdeckungen in dieser Richtung, die nicht unbeachtet bleiben werden;
der Herausgeber der NA schweigt über diesen Aspekt, vgl. Bd. 13, hier S. 397, desgleichen Ingenkamp,
hier S. 938.



161

Schiller eliminiert demnach nicht, wie sich etwa aufgrund des von ihm als
unwahrscheinlich eingestuften ursprünglichen „Egmont“-Schlusses, den er
entsprechend abänderte, erwarten ließe, die in „Macbeth“ deutlich zutage tretende
„Sphäre des Fantastischen“562 – die Hexen z. B. bleiben zwar nicht unangetastet,
werden von ihm aber in ihrer szenischen Präsenz nicht reduziert, sondern das komische
Element des Stückes, den Text des Pförtners. Dieser erfährt eine konsequente
Umgestaltung. Dahinter verbirgt sich sicherlich das Streben nach einer Reinheit der
Form, hier des Trauerspiels, in welcher solche Brechungen keinen Platz haben.563 Die
drastische Sprache und mehr noch die Auswahl der erwähnten Themen tun ein Übriges,
um Schiller darüber hinaus eine gänzlich andere Gestaltung dieser Szene geraten
erscheinen zu lassen. Als eine der hervorstechendsten Maßnahmen, die Schiller bei der
Bearbeitung des gesamten Stückes vornimmt, beschreibt stellvertretend McLain

[...] die völlig neugestaltete Pförtner-Szene [...]. [...] Nach der eben geschehenen Greueltat ist diese

Szene [im Original, Anm. der Verf.] einerseits „ein komisches Intermezzo“ [Hervorhebung der Verf.],

andrerseits wirkt sie gleichsam auf höherer Ebene ironisch, da der Zuschauer weiß, daß der Pförtner, als

er sich scherzend als Pförtner der Hölle vorstellt, unbewußt die Wahrheit spricht. Offenbar fand Schiller,

daß das idyllische Morgenlied, das er seinem Pförtner in den Mund legte, dem poetischen Niveau, das er

in seiner Bearbeitung anstrebte, weit besser entsprach als Shakespeares derbkomische Wortspielerei;

[...].564

Substituiert wird der so böse wie treffende Kommentar des von der Schloßherrin in
Betrunkenheit versetzten Pförtners, eines Narren in einem plausiblen Gewand, der,
ohne sich dessen selbst bewußt zu sein, eine Analyse der Situation liefert, welche
haarscharf ins Schwarze trifft. Schillers Motive für die vollständig andere Anlage der
Pförtner-Szene werden neben den bereits genannten Überlegungen nahezu einstimmig
in dem ihm attestierten „Mangel an Verständnis für epische und groteske Elemente in
der Tragödie“ gesehen.565 Ob jedoch der bei Schiller in einem „Zimmer“ stattfindende
Auftritt des Bediensteten, der ein religiöses Lied auf den Lippen hat, tatsächlich als
gelungener Ersatz für das Ausgetauschte gelten kann, darf mit dieser ostentativen

562 So Bloom, Shakespeare – Die Erfindung des Menschlichen, hier S. 753; zu den Hexen siehe
weiterhin Gamlin, Synergetische Sinnkonstitution, hier S. 72-78 und Ingenkamp, S. 892ff..
563 So argumentiert stellvertretend für die anderen Interpreten Ingenkamp, S. 897.
564Vgl. McLain, William H.: Schillers Macbeth: Sprache und Rhetorik. In: Goethezeit. Studien zur
Erkenntnis und Rezeption Goethes und seiner Zeitgenossen. Festschrift für Stuart Atkins. Hg. von Gerhart
Hoffmeister. - Bern, München 1981, S. 217-230, hier besonders S. 221f.; vgl. ferner: Paulin, Roger:
Schiller's Macbeth Reconsidered. In: Texte, Motive und Gestalten der Goethezeit. Festschrift für Hans
Reiss. Hg. von John L. Hibberd und H. B. Nisbet. - Tübingen 1989, S. 131-149; übereinstimmend weisen
Hackl, S. 15, Karl Werder, S. 200f. auf die großen Zweifel an der Authentizität der Pförtner-Szene hin,
woraus viele die Berechtigung ableiteten, sie zu streichen oder zu verändern.
565 So formuliert es stellvertretend Hackl, hier S. 35.



162

Skepsis der heutige Rezipient leichter fragen, als der zeitgenössische. Körner, der sich
immer klar zu seinen anderen Lesarten und ästhetischen Überzeugungen bekennt, lobt
diesen Eingriff explizit566 und Goethe, der, wie später noch ausführlich dargelegt wird,
etliche Ratschläge zur vermeintlichen Verbesserung der geplanten theatralischen
Einrichtung parat hält, verliert über diesen Punkt kein Wort, weshalb aufgrund des
Stillschweigens von seinem Einverständnis auszugehen ist. Legitimiert sah man die
Maßnahme des Weimarer Dramaturgen durch die allgemein und offen diskutierten
Zweifel an der Authentizität der Szene.567

Es entsteht schon im Ausgangstext der Eindruck, als wolle Lady Macbeth mehr als sie
kann und als könne Macbeth mehr, als er anfänglich will. Immerhin wirkt rückblickend
der erste feige Mord an seinem Cousin und Gast wie ein point of no return (vgl. Szene
II, 2, bei Schücking S. 119, bei Schiller Szene II, 4, NA, Bd. 13, S. 102). Zudem fällt
Macbeth im weiteren Verlauf seiner Tragödie sehr wohl eine bewußte, aktive
Entscheidung für das Böse (vgl. Macbeths lange ununterbrochene Rede am Ende von
III, 2 bei Schücking S. 131, bei Schiller Macbeths Monolog in Szene III, 3; NA, Bd. 13, S.
114). Demnach wird er von seiner Frau, die jedoch sicherlich eine affirmative, eine
unbestritten begünstigende Funktion ausübt, nicht überrollt. Sie stimuliert ihren Mann,
sie macht übereifrig seine noch diffusen Ziele zu ihren eigenen. Obwohl es gemeinsam
an einem Strang zieht, entfremdet sich das Ehepaar nach dem Erreichen des Ziels, der
Königskrone, was sich auch in der mangelnden Präsenz der weiblichen Figur auf der
Bühne niederschlägt. Sie teilen sich einander nicht mehr mit und sie teilen genauso
wenig ihren Tagesablauf.568 Transparent macht Shakespeare die mildernden Umstände
für seine wichtigste weibliche Figur an eben jener bei Schiller ausgesparten Stelle,
durch die die Lady beim deutschen Bearbeiter zu einer plakativ bösen Figur gerät (vgl.
Schücking, S. 129, Szene III, 2):

[...] Nought‘ s had, all’s spent,

Where our desire is got without content:

‚Tis safer to be that which we destroy,

Than by destruction dwell in doubtful joy. 569

566 Nämlich in seinem schon angesprochenen Brief an Schiller vom 26. Juni 1800, vgl. Briefwechsel
zwischen Schiller und Körner, hg. von Berghahn, S. 302.
567 So nachzulesen beim durchaus kritischen Karl Werder, Vorlesungen über Shakespeare’s Macbeth,
hier S. 194-201, S. 201.
568 So interpretiert es auch Bloom, siehe hierzu S. 772 respektive 755.
569 Siehe Schücking, S. 129.



163

Zusätzlich noch befördert wird der so forcierte negative Eindruck durch die ihr des
weiteren in den Mund gelegten Verse im fünfzehnten Auftritt des ersten Aktes (vgl. NA,
Bd. 13, S. 94).570

Neben den Charakterveränderungen reduziert Schiller insgesamt die Komplexität der
Tragödie mittels klar erkennbarer, vereinseitigender Konturierung der dramatis personae
im unmittelbaren Umfeld des Protagonisten. Die ursprünglich gegebene Heterogenität
des Dramengeschehens, die einen panoramatischen Einblick in die Handlung gewährt,
bändigt er nicht allein durch die Aufhebung von Ortswechseln oder den besonders
auffallend geänderten Ablauf des Schlußaktes, wo er anfangs alternierend im „Zimmer“
das Ende der Lady, in einer „offnen Gegend“ die Vorbereitungen der Gegner Macbeths
auf den finalen Kampf mit ihm zeigt, um ab der achten Szene auf dem „freien Platz vor
der Festung“ (vgl. Didaskalie, NA, Bd. 13, S. 157) ununterbrochen die sich für Macbeth
bis zur Ausweglosigkeit zuspitzende Situation zu zeigen, sondern darüber hinaus auf
formaler Ebene vermittels des bei ihm forcierten Gebrauchs etwa des Reimes, dessen
systematische wie sukzessive zunehmende Etablierung zusammen mit dem Blankvers
(NA, Bd. 13, Szene I, 9, S. 88; Szene II, 5, S. 102f.; Szene V, 1, S. 146-149) von den
Weimarer Theatermachern gemeinsam avisiert und tentiert wurde. Die dergestalt
gewonnene größere Einheit der Form korrespondiert mit der austarierten, geglätteten
Heranführung des Publikums an das Präsentierte durch die hierfür instrumentalisierte
Musik, die besonders im fünften Akt zur Steigerung der Wirkung gezielt eingesetzt
wurde (vgl. NA, Bd. 13, S. 373f.), indem z. B. die „kurze Schlacht“ jeweils von „Musik“
untermalt wird, diese wird in den Szenen 8-14 exakt choreographiert bis hin zum
Untergang Macbeths, der szenisch nicht gezeigt wird (vgl. NA, Bd. 13, S. 161) und nach
Szene V, 12 und vor V, 13 stattgefunden haben muß und der Begrüßung des neuen,
legitimen Königs, Duncans Sohn Malcolm, mit „Pauken und Trompeten“ (NA, Bd. 13, S.
375).
„Macbeth“ ist bis heute sicherlich die am häufigsten besprochene Bühnenbearbeitung
des Weimarer Dramaturgen, noch weit vor „Egmont“ oder „Turandot.“571 Zugleich ist sie,

570Selbst der Schiller wohlwollende Schatzmann konzediert, Schillers Auffassung der Figur sei
„bedenklich[...]“, vgl. Schatzmann, Schillers Macbeth, S. 7, obwohl er wenige Seiten später auf die
Position des Dramaturgen einschwenkt, hier S. 11: „Er [Schiller, Anm. der Verf.] hatte die Erfahrung
gemacht, dass nach dem Shakespeare’schen Texte der Charakter der Lady eine doppelte Deutung
zulasse, diesem Mangel wollte er abhelfen und dieses Ziel hat er denn auch glücklich erreicht.“ [Kursive
Hervorhebungen der Verf.] Zum Tragen kommt somit erneut Schillers pädagogische Intention, die
Interpretation der Zuschauer zu steuern.
571 Unter den vielen Veröffentlichungen zum hier anhängigen Thema befinden sich mindestens drei
Dissertationen, nämlich: Hochgesang, Michael: Wandlungen des Dichtstils. Dargestellt unter
Zugrundelegung Deutscher Macbeth-Übertragungen. – München 1926; Hackl, Stefan: Shakespeares
„Macbeth“ in den Bearbeitungen von Friedrich Schiller und Heiner Müller. – Innsbruck 1979; Gamlin,
Gordon Sebastian: Synergetische Sinnkonstitution und das Bild des Macbeth in Friedrich von Schillers
Einrichtung der gleichnamigen Tragödie von William Shakespeare am Weimarer Hoftheater am 14. Mai
1800 unter der Leitung von Johann Wolfgang von Goethe. - Konstanz 1995.



164

was ihre Präsenz auf den deutschsprachigen Bühnen (zumal denjenigen des 19.
Jahrhunderts) anbetrifft, mit Abstand die wohl wirkungsmächtigste und die
meistgespielte.572

So wurde etwa der Nachweis, daß es sich hier um eine „freie Nachdichtung“, die eng an
die Schaffung eines eigenen poetischen Werkes grenzt573, oft und aus meiner Sicht mit
durchaus stichhaltigen Argumenten geführt.574 Wie keine zweite wurde sie darüber
hinaus in frappanter Unanimität zu der „klassischen“ Bearbeitung Schillers für das
Hoftheater deklariert. Lesley Drewing diagnostiziert, „[...] daß die Substanz des Dramas
[bei Schiller, Anm. der Verf.] eine andere geworden“ sei, es handele sich um „eine
Dramatisierung in vollem Einklang mit der klassischen Ästhetik“575, Ingenkamp entdeckt,
Schiller habe einige Maßnahmen ergriffen, „um seine Adaptation möglichst klassisch zu
machen“576, Borcherdt attestiert dem Dramaturgen, er habe es „als seine Aufgabe“
erkannt, Shakespeares Stück „aus dem Geiste der Klassik neu zu gestalten“577, Hackl
ordnet „Schillers ‚Macbeth‘ in einer Reihe mit den großen klassischen Tragödien wie
‚Faust‘, ‚Egmont‘[!], ‚Iphigenie‘, ‚Die Jungfrau von Orleans‘ [!], ‚Maria Stuart‘,
‚Wallenstein‘ usw.“ ein578, um nur einige, keineswegs alle diesbezüglichen
Interpretationen in Erinnerung zu rufen, die im übrigen alle eine klare Definition des von
ihnen erkannten „Klassischen“ vermissen lassen. Hochgesang unternimmt dabei den
ambitioniertesten Versuch der Zuordnung zum sogenannten „Klassischen“, als er der
Definition Burgers erstaunlich nahe kommt, er einen überzeitlichen, wenn nicht zeitlosen
Maßstab anlegt:

[...] Wenn Schiller Shakespeares Bilder in seinem Sinne übersetzt, so bedeutet diese Übersetzung immer

auch eine Umsetzung einer maßlos-bewegten, chaotischen, stofflich-erfüllten und triebhaft-beherrschten

572 Hierzu ausführlich: Ingenkamp, S. 879ff.; NA, Bd. 13, hier hauptsächlich S. 400-404; Köster, S. 119-
125.
573 Übrigens meo voto mit mehr Berechtigung, als Guthke dies für die „Turandot“-Bearbeitung, die er als
Schillers eigenständiges Werk einstuft, für sich in Anspruch nehmen kann, davon handelt dann aber
ausführlich das übernächste Kapitel, dem jetzt nicht weiter vorgegriffen werden soll, so etwa bei
Schatzmann, Schillers Macbeth, S. 25, ähnlich Hiecke, Shakespeares „Macbeth“ erläutert, vor allem S.
115-123; unter den Zeitgenossen äußert sich in diesem Sinn Heinrich Voß, vgl. hierzu NA, Bd. 13, S.
401f. oder auch der Herausgeber der NA, der von einer „geistigen Interpretation“ schreibt, so auf S. 371
sowie Ingenkamp, hier S. 777; wie dagegen Peter-André Alt zu seiner Einschätzung gelangt, Schillers
„Eingriffe“ seien auch bei „Macbeth“ und nicht allein bei „Lessings Nathan“ und dem späteren „Othello“
bloß „punktueller Natur“, erschließt sich nicht, vgl. Alt, Bd. II, hier S. 484.
574 So konstatiert nüchtern Borcherdt bereits 1946, etwa das „Verhältnis zu den Quellen“ sei „so klar
bestimmt worden, daß nicht viel Neues hierzu gesagt werden“ könne, vgl. NA, Bd. 13, S. 366.
575 Drewing, Die Vossische Shakespeare-Übersetzung, hier S. 71.
576 Ingenkamp, hier S. 894, ebenso S. 767.
577 NA, Bd. 13, hier S. 307, im nämlichen Sinn formuliert Borcherdt auch auf S. 309, S. 311.
578 Hackl, hier S. 171.



165

Welt in die klaren, maßvollen, geordneten, aber auch fernen und durchsichtigen Linien seiner idealen

Welt. [...] 579

Wenn die auf die „Macbeth“-Bearbeitung folgenden dramaturgischen Projekte des
Weimarer Dramaturgen Schiller das Etikett „klassisch“ nicht oder weitaus weniger für
sich reklamieren können, dann läßt sich daran die Frage knüpfen, ob und welche
Gründe es hierfür möglicherweise geben könnte? Was unterscheidet diese Bearbeitung
von den übrigen?
Schiller bearbeitet nach der Ansicht vieler namhafter Kommentatoren den „Klassiker
aller Klassiker“580, den „schwärzesten Shakespeare“581, und zwar, indem er den
„Macbeth“ „klassisch-idealisierend“582 umprägt. Als „Klassisch“ erweist sich diese
Bühnenbearbeitung jedoch zumindest insofern nicht, als sie nicht richtungsweisend,
prototypisch oder mustergültig für den weiteren dramaturgischen Weg Schillers
gewesen wäre. Schillers Version des „Macbeth“ ist vielmehr die letzte
Bühnenbearbeitung, bei welcher der Weimarer Dramaturg szenische Umstellungen
vornimmt, bei den folgenden dramaturgischen Projekten kommt es lediglich zu
Szenenstreichungen, so bei „Nathan“ oder „Turandot“, respektive zu Kürzungen
innerhalb der einzelnen Szenen, so am Beginn des vierten Aktes bei „Othello.“583

Daraus leitet sich ab, daß Schiller in die Struktur der von ihm bearbeiteten Dramen nach
seinem zweiten Projekt weniger eingreift, obwohl er für die strukturellen Veränderungen
einen klar benennbaren Grund, die Reduktion der Wechsel des Prospektes, des
Bühnenbildes, auf seiner Seite wußte, während er manche Änderung der Charaktere,
auch künftig, ohne bühnenpraktische Notwendigkeiten, vornahm. Ob sich der
Sinneswandel bezüglich der von nun an beibehaltenen Szenenabfolge durch eine

579 Hochgesang, hier S. 85, vgl. vor allem auch S. 74, S. 76, S. 78, S. 90, S. 95, vielleicht gipfelnd in
dieser Konklusion, S. 98: „Mit welcher Unmittelbarkeit vermag Shakespeares Sprache Wollen und
Wünschen, alles Dunkle und Unheimliche inneren Schauens und Fühlens zu umreißen. Schillers Sprache
kraft ihrer klassischen Ordnung und Gliederung setzt höchste Bewußtheit voraus.“
580 So Ute Daniel, Hoftheater, hier S. 157.
581 Genette, Palimpseste, hier S. 482.
582 So von Wiese, Drama und Theater, hier S. 703.
583 Tatsächlich fallen zudem einige inhaltliche Parallelen zwischen „Othello“ und „Macbeth“ ins Auge, so
scheint Duncan von ähnlicher Blindheit geschlagen, was Macbeths berufliche Aspirationen anbelangt, wie
Othello bezüglich Jago. Der Ehrgeiz bildet in beiden Tragödien den Dreh- und Angelpunkt für sämtliche
weitere Themen. Blooms Erklärungsansätze für das Verhalten bei Macbeth und Jago basieren jeweils auf
letzten Endes putativen, supponierten sexuellen Defiziten beider Figuren und vermögen nicht zu
überzeugen; hinzu kommt der von diesen beiden Figuren ausgehende ins Allgemeine gerichtete Blick.
Allerdings könnte man hiergegen doch einwenden, daß nicht jeder seine sexuellen Defizite, selbst wenn
diese als gegeben vorausgesetzt werden, in der Macbethschen oder Jagoschen Methode kompensiert,
vgl. Bloom, Shakespeare – Die Erfindung des Menschlichen, S. 771. Als ein weiteres tertium
comparationis der beiden Weimarer Shakespeare-Adaptionen fällt die jeweilig ausgeprägte Einsetzung
des Lichts, des Hell-Dunkel-Kontrastes, auf, wobei dieser im einen Fall hauptsächlich am Kontrast Othello
– sämtliche weitere Personen seiner Umgebung, in anderen Fall über die Wechsel von Tag zu Nacht
festgemacht wird.



166

sorgfältige Auswahl der zu bearbeitenden Stücke, die dieses Verfahren vielleicht gar
nicht mehr nötig erscheinen lassen, oder durch eine wie auch immer herbei geführte
Meinungsänderung des Dramaturgen, der einen anderen, strikteren Umgang mit seiner
Vorlage pflegt, erklärt, auffallend bleibt dieser Einschnitt. Die „Macbeth“-Bearbeitung
steht für den ersten Riß innerhalb Schillers dramaturgischer Verfahrensweise und zwar
insofern, als der unmittelbar darauf folgende „Nathan“, wie gleich im Anschlußkapitel
gezeigt werden wird, in auffallend behutsamer Art und Weise und ohne tief greifende
Veränderungen für die Weimarer Bühne adaptiert wird. Die im folgenden ausführlich
zitierten Dokumente innerhalb des Schiller-Goethe-Briefwechsels legen den Schluß
nahe, daß die Erfahrungen und Schwierigkeiten mit „Macbeth“ dieses zurückhaltendere
Verfahren nach sich zogen.
Zu beobachten ist damit insgesamt keine einheitliche, durchgängige Bearbeitungsweise,
als vielmehr ein bei jeder Bearbeitung abzulesendes, zu verfolgendes variierendes
Verfahren, welches in gleicher Art und Weise nicht exakt mit dem einer anderen
Bühnenbearbeitung zur Deckung zu bringen ist.
Peter Schmidt wertet Schillers zweite, von ihm „als misslungen“ erachtete
dramaturgische Arbeit immerhin als den Versuch, „ein Gegengewicht zu Goethes
französischer Richtung zu schaffen [...].“584 Ob dieser Gegensatz derart deutlich vor
Schillers Auge stand, dürfte aufgrund des ursprünglich bestandenen, von Goethe
grundsätzlich goutierten Planes, „[...] diese Suite von acht Stücken [...], die den Krieg
der zwei Rosen abhandeln [...]“585, zu bezweifeln sein.
Interessant und bisher in der Tat noch nicht ausreichend beachtet ist indessen Goethes
intensive Anteilnahme speziell an dieser Bearbeitung, die, zumindest soweit es hierfür
schriftliche Zeugnisse gibt, weit über sein sonstiges Interesse und Engagement
bezüglich Schillers dramaturgischer Tätigkeit hinausreicht.586 In mehreren Briefen,
eminent wichtigen paratextuellen Dokumenten, setzt er sich mit dem Projekt
auseinander, macht Änderungsvorschläge, gibt Hinweise auf die Kostümierung etc.
Interessanterweise beruft Beckhaus Goethe sowohl zum Zeugen als auch zum Richter
für die von ihm angetretene Ehrenrettung des Bearbeiters.587 Doch waren die

584 Schmidt, Bühnenanweisungen, hier S. 323f..
585 Siehe Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Staiger, hier S. 501ff. [Schillers Brief vom
28. November 1797 respektive Goethe Antwortschreiben vom 29. November 1797].; gemeint sind die
Historien, von denen damals nur acht, heute jedoch zehn Shakespeare zuerkannt werden, wobei die
Diskussion über die Autorschaft Shakespeares regelmäßig von neuem entfacht wird.
586 In besagtem Umfang gibt es keine weiteren Zeugnisse Goethes, eine andere Schillersche
Bühnenbearbeitung betreffend.
587 Beckhaus, Shakespeares Macbeth und die Schillersche Bearbeitung, setzt es sich zum Ziel, zu
zeigen, „wie er [gemeint: Schiller, Anm. der Verf.] in Übereinstimmung mit Goethe gehandelt hat“, z. B. S.
3, S. 24.



167

schriftlichen wie mündlichen Deliberationen anschließend auch von Erfolg gekrönt?588

Während Gordon Sebastian Gamlin zurecht von der grundsätzlich bei einer
Theaterproduktion gegebenen „synergetischen Sinnkonstitution“ ausgeht589, die es
erschwere, alle am Sinnfindungsprozeß Beteiligten zu eruieren respektive deren
jeweiligen Anteil am Endprodukt zu bestimmen, erweist sich Goethes Anteil gerade an
dieser Arbeit höher als bei allen anderen von Schiller für das Weimarer Hoftheater in
Angriff genommenen Projekten, auch wenn er selbst ein „Rätsel“ für die „Turandot“-
Aufführung beigesteuert hat. Zudem ist sein Part hier größer als der eines jeden
Dritten.590 Schillers Arbeit an der englischen Tragödie geht schleppender voran, als er
erwartet haben mag. Zunächst beschert sie ihrem Bearbeiter eine schlaflose Nacht:
„Eine lebhafte Beschäftigung mit dem Macbeth, dem ich gestern noch spät nachdachte,
hat mich erhitzt.“, heißt es im Brief an Goethe vom 13. Januar 1800.591 Sechs Tage
später meldet er seine Entschlossenheit, „[...] mich zu Hause zu halten und bei meinem
Geschäfte zu bleiben, welches dieser Tage ein wenig laulicht gegangen ist. [...]“592 Am
2. Februar teilt er Goethe die positiven Wirkungen mit, die ihm das Original im
Unterschied zu den bisher ausschließlich benutzten „beiden Vorgänger[n]“ eröffne,593

drei Tage darauf glaubt er zwischenzeitlich sogar, am folgenden Abend mit dieser
Aufgabe zu Rande kommen zu können.594 Die Hoffnung war jedoch verfrüht, denn
Goethe erkundigt sich am 14. Februar nach dem Schluß und schickt Schiller am 16.
Februar „das englische Lexikon“, dessen er bedarf.595 Den erbetenen Schluß erhält
Schiller am 3. April vom Freund zurück, mit der Zusatzbemerkung „nur wenig
angestrichen“ zu haben. Anschließend kommt es noch einmal zu Umarbeitungen,
Revisionen, denn nach wiederum zwei Tagen läßt Schiller den Weimarer Intendanten
wissen, er stäke „jetzt ganz in [s]einem Geschäft“ und hoffe aufgrund „leidliche[r]
Stimmung [...] so weit zu kommen als möglich [...].“596 Am 10. April 1800 regt Goethe ihn
an, die von Reichardt komponierte „Musik von Macbeth“ einschließlich des
„Pförtnerlied[es]“ bei seinem Besuch mitzubringen.597 Die Premiere findet schließlich am

588 Zu mündlichen Konsultationen über „Macbeth“ kommt es erstmals sechs Tage nach dem Entschluß,
diesen zu bearbeiten, am 12. Januar 1800. Es folgen weitere Gespräche über diesen Gegenstand am 22.
Januar, am 6. und am 15. Februar, am 3. April, vgl. Wilpert, Gero von: Schiller-Chronik. Sein Leben und
Schaffen. Mit 12 Abbildungen. – Stuttgart 2000, S. 274-277.
589 Gamlin, Synergetische Sinnkonstitution und das Bild des Macbeth [...]. – Konstanz 1995; zudem geht
Gamlin auf Goethes Briefe bezüglich des „Macbeth“ nicht näher ein.
590 Daß seine Sicht auf Shakespeares Tragödie schließlich von Goethe goutiert worden sei, betont
besonders Beckhaus, Shakespeares Macbeth und die Schillersche Bearbeitung, hier S. 3 , S. 24f..
591 Siehe Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Staiger, hier S. 841.
592 Ebenda, S. 842.
593 Ebenda, S. 844.
594 Ebenda, S. 845.
595 Ebenda, S. 846.
596 Ebenda, S. 850.
597 Ebenda, S. 851.



168

14. Mai 1800 statt, und geriet laut der zeitgenössischen Berichte trotz der
Textschwierigkeiten des Hauptdarstellers zu einem beachtlichen Erfolg.598 Das mit
Abstand interessanteste Dokument des intensiven Austausches über die
Theaterproduktion findet sich jedoch in der Einlage zu Goethes Brief an Schiller vom 30.
September 1800, die er so ankündigt: „[...] Ich lege noch vorjährige Bemerkungen über
den Macbeth bei, die ich zum Teil noch erst werde kommentieren müssen, heben Sie
solche bei sich auf oder geben sie Beckern.“599 Goethe selbst gibt den Hinweis, daß
seine Aufzeichnungen keineswegs aktuell sind, sondern zeitlich zurückliegen. Aus dem
Vorjahr, wie Goethe angibt, können sie jedoch nicht datieren, da die Entscheidung für
diese dramaturgische Arbeit erst im Januar gefallen ist. Darum spricht einiges, ohne daß
sich das exakte Datum definitiv klären ließe, für ein Entstehen der Aufzeichnungen
Goethes in der Endphase der Bearbeitung durch Schiller respektive während der
Einstudierung des Stückes, die der Bearbeiter selbst leitete oder unmittelbar nach der
Premiere, nämlich vor allem Schillers Revision nach der Rückgabe des Schlusses am 3.
April, oder die Abstimmung der musikalischen Einlagen noch wenige Tage vor der
Premiere am 10 April. Für die erneute Aufführung am 1. Oktober 1800 werden die
Rollen neu besetzt.600 Goethes „Bemerkungen“601 rekurrieren hauptsächlich auf Fehler
oder Schwächen der theatralischen Umsetzung und Darbietung602, so dreht es sich
etwa um die „symmetrische Stellung“ der drei Hexen, die deutlicher zu akzentuieren ist,
ihre Bühnenpräsenz beim gemeinsamen Auftritt mit den Feldherren soll wirkungsvoller
gestaltet werden, die Musik zur Überleitung zwischen den zwei heterogenen Szenen
(vgl. NA, Bd. 13, Szenen IV, 4 und IV, 6, S. 132-136 und S. 137-142) sei geschickt
einzusetzen603, den Darstellern der Lady Macbeth und Macduffs, des Arztes sowie den
in den Hexenszenen im vierten Akt eingesetzten Kindern habe man Spielanweisungen
zu geben. Zudem klappen die Abgänge noch nicht reibungslos, er mahnt
wirkungsvollere Fechtszenen an, die Ausstattung erscheint insgesamt
verbesserungsfähig usw.604 Abgeschlossen sind die Korrekturen damit immer noch
nicht.

598 Vgl. NA. Bd. 13, S. 365; eine erste Wiederholung erfolgt aufgrund des Erfolges schon am 17. Mai
1800.
599 Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, S. 879-882, hier S. 880, kursive Hervorhebung der Verf..
600 Vgl. wiederum NA, Bd. 13, S. 365.
601 Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, S. 881f..
602 Mit Ausnahme der unter Nr. 22 und Nr. 25 verzeichneten Vorschläge, siehe hierzu ebenda, S. 882
[möglicher Einschub eines Monologes von Malcolm sowie über zu ändernde „Arrangements“ in der Arzt-
Szene des fünften Aktes], NA, Bd. 13, Szenen V, 1 oder V,4 und 5, S. 146-149, S. 152-55.
603 Offenbar erinnert Goethe sich nicht mehr an den dazwischen liegenden Auftritt Macbeths in
Verbindung mit Lenox, der durchaus eine Vermittlungsfunktion zwischen den beiden angesprochenen
Szenen besitzt, vgl. NA, Bd. 13, Szene V, 5, S. 136f..
604 Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, S. 881f..



169

Am 7. April 1804 kam es zu einer Wiederaufnahme der „Macbeth“-Produktion am
Weimarer Hoftheater. Daß sie den Versuch darstellte, tatsächliche oder vermeintliche
Mängel der ersten Aufführungen aus dem Jahr 1800 auszugleichen, liegt nahe. Denn
nach wie vor wurde an der Umsetzung gefeilt. Wieder brachte sich Goethe im
nachhinein in die Gestaltung der Inszenierung nachdrücklich ein, was auf seine
Unzufriedenheit mit dem auf der Bühne Präsentierten schließen läßt. Immer noch
werden dabei von ihm szenische Veränderungen in Betracht gezogen, so anläßlich der
Begegnung zwischen dem alten Mann, Rosse und Macduff (vgl. NA, Bd. 13, Szene II,
13, S. 110f.), wo er dafür plädiert, den Aktschluß von letzterem sprechen zu lassen, des
gleichen bemängelt er im vierten Akt Macbeths die Szene IV, 14 beendenden Worte
„Komm herein, du draußen!“ (NA, Bd. 13, S. 136f.). Ansonsten kümmern sich seine
Ausführungen zum ganz großen Teil um schauspielerische Gesten, die deutlicher zu
akzentuieren seien, um den Text ergänzende Handlungen, die den „sinnlichen Bezug“
herstellen sollen oder um kleinere Abänderungen des Bühnenbildes respektive des
Lichtes und des Kostüms.605 Der „Macbeth“ soll stetig an Stringenz gewinnen, soll noch
besser, noch stimmiger werden bis hin zur wohl avisierten Perfektion. Schiller reagiert
auf alle Veränderungsvorschläge und kritischen Anmerkungen Goethes zumindest nicht
in überlieferter schriftlicher Form. Inwieweit seine Ideen umgesetzt wurden, bleibt somit
im dunkeln. Die Realisierung des Erstrebten gestaltet sich äußerst schwierig. Wie
schwierig, wird eventuell daran evident, daß Goethe in seinen ersten
Änderungsvorschlägen aus dem Jahr 1800 teilweise eher statisch orientiert ist, die
Choreographie darum bemüht schien, die Schauspieler möglichst exakt auf ihren Platz
auf der Bühne festzulegen, sie gewissermaßen zu ‚verorten‘, während er vier Jahre
danach tendenziell dazu übergeht, mehr Aktion, mehr Bewegung zu fördern.606 Der
Schlüssel zur geeignetsten Umsetzung ist aber damit keineswegs endgültig
gefunden.607

Ein anderer Zugang zu Shakespeare wird nach der immer noch nicht
zufriedenstellenden Wiederaufnahme in Angriff genommen: Unter den Zuschauern des
Theaterabends im Jahr 1804 befand sich der junge Heinrich Voß, mit dem 1805 die
Fortsetzung der Shakespeare-Rezeption in Weimar geplant wurde.608 Die „Othello“-
Produktion läßt die soeben entwickelte Beobachtung dann offenkundig werden: Mit ihr

605 Alle erwähnten Beispiele stammen aus Goethes Brief an Schiller vom 16. April 1804, vgl.
Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger, hier S. 1029f..
606 Ebenda, vor allem seine Notizen zu Lady (11) respektive Macbeth (13).
607 Vgl. Borcherdt, NA, Bd. 13, der sich hier, S. 365, skeptisch anläßlich der wenig zufriedenstellenden
Vorstellungen in Lauchstädt im Juli 1804 zeigt; die von Schiller einstudierte erste „Macbeth“-Inszenierung
war im nachhinein die von den Rezipienten akzeptiertere, siehe ebenfalls Borcherdt, S. 365 [er zitiert hier
einen Brief Adolph Müllers an seine Schwester vom 13. Juli 1804].
608 Vgl. Drewing, Die Shakespeare-Übersetzung von Johann Heinrich Voß und seinen Söhnen, hier S.
91.



170

war der entscheidende Schritt in Richtung auf ein verändertes, stärker am Original
orientierten und geschulten Herangehen an den Text vollzogen.609

609 Nicht verschwiegen werden soll, daß Hackl zu einer diametral entgegengesetzten Interpretation
dieses Umstandes gelangt ist, insofern, als er die Weimarer „Othello“-Version als die im Vergleich mit
„Macbeth“ (in Schillers Bearbeitung) noch radikalere einstuft, so Hackl, auf S. 32: „Schiller reduzierte
‚Othello‘ auf das französische Prinzip, vereinfachte die Handlung, kürzte viel und verdeutlichte die
Konturen der Charaktere. Diese und andere Verfahrensweisen [...] sind hier [gemeint: in der Othello-
Bearbeitung, Anm. der Verf.] zum Teil noch konsequenter angewandt als bei Macbeth.“; auch Ingenkamp
deutet es anders, vgl. S. 776.



171

„Edler Schatten, du zürnst?“ – Ja, über den leblosen Bruder,

Der mein modernd Gebein lässet im Frieden nicht ruhn.

Xenion 356

3. Komprimierung des Vorbildes – Lessings „Nathan der Weise“

Gotthold Ephraim Lessings „dramatisches Gedicht“ Nathan der Weise aus dem Jahr
1779 (erschienen bei Christian Friedrich Voß im Mai desselben Jahres) wird bis heute
von der Forschung geschätzt als dichtes Schauspiel mit breitem Bezugsrahmen:
theologische Fragen werden genauso thematisiert wie poetologische, die Motivierung
der Figurenkonstellation innerhalb des Stückes wird ebenso hinterfragt wie die mögliche
Bedeutung für einen (neuen) Gesellschaftsentwurf insgesamt.610 Die Themenfülle mag
das ungebrochene literaturwissenschaftliche Interesse an diesem „Ideendrama“, dem
auch schon „das Gewicht eines weltanschaulichen Vermächtnisses“ attestiert wurde,
erklären.611 So liefert Lessings letztes vollendetes Drama immer noch genug Stoff für
aktuelle Dissertationen und Habilitationsschriften.612 Seine erste öffentliche Aufführung
erlebte es fast genau vier Jahre nach der Drucklegung, am 14. April 1783 unter Karl
Theophilus Döbbelin (1727-1793) in Berlin, vorausgegangen war lediglich eine
Privataufführung am 15. Oktober des Erscheinungsjahres.613 Mit Bezug auf den Gothaer
Theaterkalender von 1786 vermeldet Köster danach einen Aufführungsversuch in
Preßburg aus dem Vorjahr, bevor am 27. Juli 1801 Friedrich Ludwig Schmidt den ersten

610 Vgl. Fick, Monika: Lessing Handbuch. – Stuttgart 2000, S. 407.
611 Vgl. Kohlschmidt, Werner: Geschichte der deutschen Literatur vom Barock bis zur Klassik. 2. Auflage.
Mit 112 Abbildungen. – Stuttgart 1965, S. 417-423, hier S. 420.
612 Vgl. z. B. Fischer, Barbara: Nathans Ende? Von Lessing bis Tabori. Zur deutsch-jüdischen Rezeption
von „Nathan der Weise“. – Göttingen 2000 respektive Müller Nielaba, Daniel: Die Wendung zum Bessern.
Zur Aufklärung der Toleranz in Gotthold Ephraim Lessings Nathan der Weise. – Würzburg 2000 - von
den zahlreichen einschlägigen Texten abgesehen, vgl. stellvertretend: Gotthold Ephraim Lessing. Hg. von
Gerhard und Sibylle Bauer (= Wege der Forschung Bd. 211). – Darmstadt 1968; Politzer, Heinz: Lessings
Parabel von den drei Ringen. In : Ders.: Das Schweigen der Sirenen. Studien zur deutschen und
österreichischen Literatur. – Stuttgart 1968[und öfter]; Bohnen, Klaus L. (Hg.): Lessings Nathan der
Weise. – Darmstadt 1984 (= Wege der Forschung Bd. 587); Lessing. Epoche – Werk – Wirkung. Von
Wilfried Barner, Gunter E. Grimm, Helmuth Kiesel, Martin Kramer unter Mitwirkung von Volker Badstübner
und Rolf Kellner. Fünfte, neubearbeitete Auflage. – München 1987; Eibl, Karl: Gotthold Ephraim Lessing:
Nathan der Weise. In: Harro Müller-Michaels (Hg.): Deutsche Dramen. Interpretationen zu Werken von
der Aufklärung bis zur Gegenwart. Bd. I: Von Lessing bis Grillparzer. – Weinheim 31994 [zuerst 1985], S.
3-30; Düffel, Peter von: Erläuterungen und Dokumente. Gotthold Ephraim Lessing. Nathan der Weise.
Durchgesehene Ausgabe. – Stuttgart 2000 [zuerst 1972]; Schmitt, Axel: „Die Wahrheit rühret unter mehr
als einer Gestalt“ Versuch einer Deutung der Ringparabel in Lessings „Nathan der Weise“ ‘more
rabbinico’ . In: Neues zur Lessing-Forschung. Ingrid Strohschneider-Kohrs zu Ehren am 26. August 1997.
Hg. von Eva J. Engel und Claus Ritterhoff (†). - Tübingen 1998, S. 69-104.
613So dokumentiert es Claudia Stockingers Artikel zu Lessings „Nathan“ im Dramenlexikon des 18.
Jahrhunderts. Hg. von Heide Hollmer und Albert Meier. Unter Mitarbeit von Lars Korten und Thorsten
Kruse. - München 2001, S. 208.



172

als geglückt geltenden „Nathan“ in Magdeburg auf die Bühne bringt.614 Demnach hätte
also nicht erst Schiller das Stück, dessen Bearbeitung, obschon innerhalb von zehn
Tagen schon im April desselben Jahres ausgefertigt615, aufgrund theaterinterner
Probleme erst am 28. November Premiere hatte, für die Bühne erobert.616 – Schillers
Bühnenbearbeitung erscheint vor diesem Hintergrund zunächst als eine Art
Akzessorium, was sich nicht zuletzt daran ablesen läßt, daß sie noch nicht einmal in alle
Schillerausgaben Eingang findet617 beziehungsweise daß Peter von Düffel sie
umstandslos in seine Reihe der „Nathan“-Ausgaben aufnimmt.618 Entsprechend
überschaubar sind die vorliegenden Arbeiten hierzu geblieben, was Peter-André Alt zu
der Einschätzung veranlaßt, „die Eingriffe [Schillers, Anm. der Verf.] in Lessings Nathan
[...]“ seien „punktueller Natur“, das Potential für eine originelle Interpretation bleibt
angesichts der einhellig diagnostizierten wenigen Digressionen entsprechend gering, da
sich der Spielraum für eine solche erst bei größeren intertextuellen Abweichungen
erweitert.619

Es mag verschiedene Gründe für die Auswahl gerade dieses Schauspiels gegeben
haben, immerhin zwei seien genannt: sowohl der Gesamtplan des bereits erwähnten
Theaterrepertoriums, welcher den Bühnen insgesamt, nicht nur in Weimar, einen
komfortablen, weil erweiterten Fundus an Stücken erobern sollte als auch die Tatsache,
daß das „dramatische Gedicht“ in Blankversen verfaßt war und sich somit nicht zuletzt

614 Vgl. Ingenkamp, hier S. 957.
615 Vgl. Schillers Brief an Goethe vom 18. April 1801, Goethes Brief an Schiller vom 27. April 1801,
Schillers Antwort hierauf vom 28. April 1801, z. B. in: Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe. Hg.
von Emil Staiger. Mit Illustrationen. Bildkommentar von Hans-Georg Dewitz. – Frankfurt am Main 61999,
S. 914-917; leider verrät Willi Jasper nicht, wie er zu dem Schluß gelangt, Schiller habe sich „von allen
seinen Bühneneinrichtungen am längsten mit dem ‚Nathan‘ beschäftigt[.]“, vgl. Jasper, Lessing, hier S.
295 tatsächlich dauerte die Ausarbeitung des „Macbeth“ etwa runde zwei Monate, also deutlich länger,
siehe beispielsweise Ingenkamp, S. 876f..
616 Vgl. Köster, Albert: Schiller als Dramaturg. Beiträge zur Litteraturgeschichte des achtzehnten
Jahrhunderts. – Berlin 1891, S. 132, wobei sich diese Einschätzung wohl hauptsächlich auf den Umstand
beziehen dürfte, daß Schillers Bearbeitung die Grundlage für mehrere andere Theateraufführungen
außerhalb Weimars und Bad Lauchstädts bildete, vgl. hierzu Borcherdts Kommentar in NA, Bd. 13, S.
406-408 sowie 418f., von Düffel, S. 132; vgl. zudem Alt, S. 487f. sowie Rudloff-Hille, hier S. 193, die alle
Schillers Verdienst betonen und die Magdeburger Bühnenversion damit, wie zuletzt auch erneut Willi
Jasper, Lessing. Aufklärer und Judenfreund. Biographie. – Berlin, München 2001, hier S. 292, nicht
würdigen.
617 Vgl. stellvertretend: Friedrich Schiller. Sämtliche Werke. Hg. von Georg Fricke, Herbert G. Göpfert
und H. Stubenrauch. 5 Bde. 8., durchgesehene Auflage. – München 1987 [und öfter], deren dritter Band
von den dramaturgischen Arbeiten lediglich Louis Benoît Picards „Parasit“ und „Der Neffe als Onkel“,
Goethes „Egmont“, Shakespeares „Macbeth“ und Gozzis „Turandot“ präsentiert – der „Nathan“ fehlt
ebenso wie Shakespeares „Othello“.
618 Vgl. von Düffel, S. 161.
619 Vgl. Alt, Peter-André: Schiller. Leben – Werk – Zeit. Zweiter Band. – München 2000, S. 484-492, hier
S. 484.



173

besonders für die Weiterentwicklung der Sprechkunst der Schauspieler qualifizierte, hat
mit zu dieser Entscheidung beigetragen.620

Nachdem Arnold Schloenbach 1860 zunächst die irrige Auffassung vertreten hatte,
Schillers – schließlich im Mai 1805 auch in Mannheim gegebene Bearbeitung – stamme
bereits aus dessen Dramaturgenzeit am dortigen Nationaltheater 1783/84, was er vor
allem mit den von Schiller eingefügten Versen des Schatzmeisters begründete (vgl. NA
13, I ,3, V. 308-320), war es 1889 Wartenberg, der die Theaterbearbeitung untersuchte
und dabei zu dem Ergebnis gelangte, als zentrale Punkte der Umgestaltung seien die
„Abschwächung des reflectirenden und des tendenziösen Elementes“ neben dem
„Streben nach möglichster Deutlichkeit und Durchsichtigkeit“ zu nennen.621 Zwei Jahre
später wandte sich Albert Köster der Bearbeitung intensiver zu.622 Abwägend urteilte er,
das Ergebnis von Schillers zügiger Beschäftigung mit dem Lessingschen Spätwerk
stelle einen bloßen „Compromiß zwischen seinen früheren radikalen
Änderungsvorschlägen und dem conservativen Bestreben Goethes“ dar.623 Damit spielt
Köster zum einen auf Schillers beinahe an einen Verriß grenzende Kritik innerhalb
seiner letzten theoretisch-ästhetischen Abhandlung „Über naive und sentimentalische
Dichtung“ (1795) an, als Schiller bei der Kontrastierung von Tragödie und Komödie
explizit auf den Nathan eingeht:

[...] Der Tragiker muß sich vor dem ruhigen Räsonnement in acht nehmen und immer das Herz

interessieren; der Komiker muß sich vor dem Pathos hüten und immer den Verstand unterhalten. Jener

zeigt also durch beständige Erregung, dieser durch beständige Abwehrung der Leidenschaft seine Kunst;

und diese Kunst ist natürlich auf beiden Seiten um so größer, je mehr der Gegenstand des einen

abstrakter Natur ist und der des andern sich zum Pathetischen neigt. Im ‚Nathan dem Weisen’ ist dieses

nicht geschehen, hier hat die frostige Natur des Stoffs das ganze Kunstwerk erkältet. Aber Lessing wußte

selbst, daß er kein Trauerspiel schrieb, und vergaß nur, menschlicherweise, in seiner eigenen

Angelegenheit die in der ‚Dramaturgie’ aufgestellte Lehre, daß der Dichter nicht befugt sei, die tragische

Form zu einem andern als tragischen Zweck anzuwenden. Ohne sehr wesentliche Veränderungen würde

es kaum möglich gewesen sein, dieses dramatische Gedicht in eine gute Tragödie umzuschaffen; aber

mit bloß zufälligen Veränderungen möchte es eine gute Komödie abgegeben haben. Dem letztern Zweck

620 Vgl. hierzu beispielsweise Goethes Aufsatz „Weimarisches Hoftheater“ (1802): Johann Wolfgang
Goethe. Gedenkausgabe der Werke, Briefe und Gespräche. Hg. von Ernst Beutler. Bd. 14. Schriften zur
Literatur. – Zürich 1950, S. 62-72, hier S. 69.
621 Vgl. Wartenberg, G.: Schillers Theaterbearbeitung von Lessings „Nathan“. In: Vierteljahrschrift für
Literaturgeschichte, Weimar 1889, Bd. 2, S. 394-406, hier S. 398, S. 400, S. 401f., S. 404.
622 Vgl. Schloenbach, Arnold: Schillers Bearbeitung des Nathan. In: Dresdner Schillerbuch 1860, S. 132.
623 Vgl. Köster, S.133.



174

nämlich hätte das Pathetische, dem erstern das Räsonierende aufgeopfert werden müssen, und es hat

wohl keine Frage, auf welchen von beiden die Schönheit dieses Gedichts am meisten beruht. 624

In der Abschwächung, sofern nicht gar in der Eliminierung des Pathos erblickt Schiller
folglich das Remedium für die aus seiner Sicht notwendige Verbesserung des Stückes,
sein daraus abzuleitendes Telos besteht also im pointierteren Herausstellen der
besonderen Qualität des ‚Räsonierens‘, um eine klar zuzuordnende Komödie zu
erhalten.625 Die soeben zitierte Schillerkritik an Lessing schlägt aber deswegen fehl, weil
letzterer zwar sehr klare Merkmale der Komödie wie der Tragödie in seiner
„Hamburgischen Dramaturgie“ (1767/68) benannt, er jedoch, ganz anders als Schiller,
keinesfalls auf einer generellen strikten Gattungstrennung bestanden hat, ist doch
Christian Felix Weises „Richard III.“ gleichfalls ein „dramatisches Gedicht“, das er
dessen ungeachtet ein „gleichwohl interessantes Stück“ nennt. So gesehen wählte
Lessing seinen Untertitel sehr bewußt und strebte gar keine Tragödie an, wie das
Schillers Erwartungshaltung eher entspräche.626 Demnach mißt Schiller Lessing an
seiner eigenen Dramentheorie und nicht an den Kriterien, die dieser sich selbst auferlegt
hatte.
Anschließen läßt sich an die zitierte Einschätzung innerhalb der oben erwähnten Schrift
eine weitere, welche sich der Bearbeiter selbstreflexiv und -kritisch auf einem
undatierten Blatt (wahrscheinlich im April 1801) notiert:

Leßing [!] hat im Saladin gar keinen Sultan geschildert, und doch ist die Intention Saladins mit Nathan, wie

er ihm die Frage wegen der drey Religionen vorlegt, ganz sultanisch. Deßwegen erscheint uns dieses

Motiv plump ja ganz unpaßend; es gehört einem andern Saladin zu als wie wir ihn im Stück sehen. Der

Dichter hat nicht verstanden, jene derbe Farbe zu vertreiben, und die Handlungsweise des historischen

624Vgl. Fricke/Göpfert, Bd. 5, S. 725; zum anderen erwähnt Köster bereits den später des öfteren
wiederkehrenden „Vorwurf“, Schiller habe sich bei seiner Bearbeitung an Goethes Wünschen und
Vorstellungen orientiert. Auf diesen Punkt komme ich im Verlauf des Kapitels noch mehrfach und
desgleichen ausführlich zurück.
625 Wartenbergs wiedergegebene Interpretation scheint vor diesem Hintergrund zunächst geradezu
unverständlich, was sich jedoch hoffentlich noch aufklären wird.
626 Vgl. zu dieser genealogischen Eigentümlichkeit Claudia Stockingers Artikel im Dramenlexikon des 18.
Jahrhunderts (2001), S. 208f.; vgl. ganz besonders: Gotthold Ephraim Lessing: Werke. Vierter Band.
Dramaturgische Schriften. – München 1973, S. 363f.: „Die Komödie will durch lachen bessern; aber nicht
eben durch Verlachen. [...] Ihr wahrer allgemeiner Nutzen liegt in dem Lachen selbst; in der Übung
unserer Fähigkeit, das Lächerliche zu bemerken [...]“ [HD, 29. Stück]; auf S. 595f. benennt er sinngemäß
die Erregung von Mitleid und Furcht und eine daraus resultierende Verwandlung in tugendhafte
Fertigkeiten als Kennzeichen der Tragödie [HD, 78. Stück]; die Würdigung des „dramatischen Gedichts“
findet sich auf S. 599f. [HD, 79. Stück]. Künftig wird diese Ausgabe zitiert mit der Sigle HLA, Bandnummer
und Seitenzahl – entsprechend folgert Eibl, Gotthold Ephraim Lessing: Nathan der Weise, S. 3: „[...]
Schiller [...] hatte Mühe mit der eigentümlichen Form des Dramas, das sich weder seinen noch den
Grundsätzen der Hamburgischen Dramaturgie fügen wollte [...].“ Eibls Folgerung, Nathan stünde nicht im
Einklang mit der Hamburgischen Dramaturgie, kann anhand der soeben benannten Stellen der
Hamburgischen Dramaturgie widerlegt werden.



175

Saladins mit dem Saladin seines Stücks zu vereinbaren. Daß Saladin bloß aus Eingebung der Sittah

handelt ist bloß ein Behelf, der die Sache um nichts beßer macht. 627

Diese Kritik Schillers mutet nun in der Tat befremdlich an, hat er doch selbst mehrfach
sowohl für sich als auch ganz grundsätzlich ein exaktes Unterscheiden von historischer
und poetischer Wahrheit nicht allein reklamiert628, sondern selbst vielfältig umgesetzt.
So käme doch niemand ernsthaft auf die Idee, Wallensteins astrologischen „Tick“ zu
hinterfragen, Johannas Erscheinungen zu überprüfen, das Treffen Elisabeths und Maria
Stuarts für wahr zu halten oder Wilhelm Tells Selbstjustiz realiter umzusetzen. Schillers
Vorwurf greift darum nicht, denn: „[D]as Poetische [...] stellt eine in sich geschlossene
Welt und eine sich selbst genügende Wahrheit auf, die zu ihrer Begründung und
Rechtfertigung keines fremden Maßstabes bedarf und die keinen solchen Maßstab
zuläßt.“629 Einmal ganz abgesehen davon, daß Lessing in seinem „Ideendrama“ eine
betont exotisch-utopische Welt kreiert, sich in Jerusalem wie in einem Brennglas nicht
„bloß“ drei Religionen, sondern drei Kulturen und deren Repräsentanten
unterschiedlichster sozialer Provenienz und pekuniärer Ausstattung begegnen, womit
allein schon der Verdacht bezüglich des vermeintlich zu positiv gezeigten historischen
Saladin entkräftet wäre.630

Ferner außer Acht lassend, daß Lessing Schillers theoretische Position in bezug auf die
exakte Differenzierung von historischer und poetischer Wahrheit nicht allein teilte,

627 Vgl. NA, Bd. 21, S. 91, kursive Hervorhebung der Verf.. Ob und inwieweit Schiller seine frühere, 1795
gegenüber dem „Nathan“ geäußerte Kritik später in seine Bearbeitung hat einfließen lassen, darauf wird
weiter unten noch eingegangen.
628 Beispielsweise in seiner Schrift „Über das Pathetische“ (1793), Fricke/Göpfert, Bd. V, etwa S. 528f.,
S. 532f.; relevant in diesem Nexus allgemein „Über die tragische Kunst“ (1792), ebenda, S. 372-393
sowie „Vom Erhabenen“ (1793), ebenda S. 489-512 sowie schon 1788 in Briefen an Caroline von
Beulwitz und Christian Gottfried Körner: Schiller an C.v.B. am 10. Dezember 1788, vgl. hierzu Koopmann,
Schillers Leben in Briefen, hier S. 393f. [passim] bzw. Schiller an C.G.K. am 25. Dezember 1788, vgl.
Briefwechsel, hg. von Berghahn, hier S. 92f.[passim].
629 So treffend Ernst Cassirer: Idee und Gestalt. Goethe. Schiller. Hölderlin. Kleist. – Darmstadt 1994, S.
97.
630 So erhält Nathan schon im Verzeichnis der dramatis personae den Zusatz „ein reicher Jude in
Jerusalem“, der Derwisch, sein Freund, ist per definitionem „bettelarm“, ähnlich der christliche
Klosterbruder und der Tempelherr, der als erstes Zugeständnis an Nathan die Bereitschaft signalisiert,
sich seinen lädierten Mantel ersetzen zu lassen (HLA, Bd. II, Szene II,5, S. 251). Jerusalem als eine Art
„Ort der unbegrenzten Möglichkeiten“ wiederum kennt neben dem Reichen und den Armen noch die über
ihre Verhältnisse pompös lebenden Angehörigen des Königshauses und den offenbar über
Bestechungsmittel verfügenden Kirchenfürsten. Nicht nur die „Palmen“ (z. B. HLA, Bd. II, S. 211, S. 234),
die „Kamele“ (z. B. S. 219) und „Datteln“ (z. B. S. 225), oder die „edeln Spezereien,/ An Steinen und
Stoffen, [aus] Indien/ Und Persien und Syrien, gar Sina [!],/ [die] Kostbares nur gewähren“ (S. 232)
qualifizieren den Ort zu einem potentiellen Schlaraffenland oder besser: Paradies, sondern u. a. das
„Wunder“ (S. 214), daß hier ein Tempelherr ein jüdisches Mädchen vor dem unabwendbar scheinenden
Flammentod bewahrt - vor dem skizzierten Hintergrund scheint es fast so, als unterlaufe dem
theoretisierenden Dichter angesichts der aufgezeigten mangelnden Konsistenz ein argumentativer Fehler.



176

sondern vielmehr sogar vorwegnahm631, läßt sich Schillers spätes Gedicht, Thekla
(1802), auch, neben der unbestritten näher liegenden Deutung als Kommentar des
Autors zu gestellten Fragen über die entsprechende Figur aus „Wallenstein“, eine jener
typischen weiblichen Dramenfiguren Schillers, einer „realistischen Idealistin“632, als
Bestätigung des früh theoretisch formulierten Anspruchs interpretieren, und zwar
insofern, als das Poetische mehr als eine Möglichkeit der Deutung impliziert und eine
Überprüfung der ‚wahren Begebenheit‘ letztlich zu keinem exakten Ergebnis führt. „Eine
Geisterstimme“ verkündet in dem zeitnah zur Bearbeitung entstandenen Gedicht:

Wo ich sei, und wo mich hingewendet,

Als mein flüchtger Schatte dir entschwebt?

Hab ich nicht beschlossen und geendet,

Hab ich nicht geliebet und gelebt?

[...]

Und er fühlt, daß ihn kein Wahn betrogen,

Als er aufwärts zu den Sternen sah,

Denn wie jeder wägt, wird ihm gewogen,

Wer es glaubt, dem ist das Heilge nah.

Wort gehalten wird in jenen Räumen

Jedem schönen gläubigen Gefühl,

Wage du, zu irren und zu träumen,

Hoher Sinn liegt oft in kindschem Spiel. 633

631 Vgl. HLA, Bd. IV, S. 317-321: „Nun hat es Aristoteles längst entschieden, wie weit sich der tragische
Dichter um die historische Wahrheit zu bekümmern habe; nicht weiter, als sie einer wohleingerichteten
Fabel ähnlich ist, mit der er seine Absichten verbinden kann. [...]“ respektive die sich auf Maffei
beziehende Stelle auf S. 424-429: „[...] Maffei hatte in seiner Jugend viel Neigung zur Poesie [...] Hernach
legte er sich auf die Geschichte, auf Kritik und Altertümer; und ich zweifle, ob diese Studien die rechte
Nahrung für das tragische Genie sind. [...]“ [Hamburgische Dramaturgie, 19. respektive 42. Stück].
Lessing schreibt bei der exakt passenden Gelegenheit quasi avant la lettre Schiller folgenden Satz ins
Stammbuch: „Der wahre Kunstrichter folgert keine Regeln aus seinem Geschmacke, sondern hat seinen
Geschmack nach den Regeln gebildet, welche die Natur der Sache erfodert“, vgl. ebenda, S. 317.
632 So Oellers in seinem Aufsatz „Um 1800: Schillers Dichtung als Politik“. In: Am Beginn der Moderne.
Schiller um 1800. Mit Beiträgen von N. O. und Wolfgang Riedel. – Marbach am Neckar 2001, hier S. 28.
633 Fricke/Göpfert, Bd. I, S. 460f. [kursive Hervorhebungen der Verf.); analog folgt dem hier
interessierenden Unterschied übrigens auch die Ballade „Der Graf von Habsburg“ (1803) einschließlich
der ihm angefügten „Anmerkung“ des Dichters, vgl. Fricke/Göpfert, Bd. I, S. 378-381; vgl. darüber hinaus
zum Komplex „historische und poetische Wahrheit“: Siekmann, Andreas: Friedrich Schillers
Differenzierung von historischer und poetischer Wahrheit. In: Wirkendes Wort 36 Heft 1 (1986), S. 9-15
sowie Jutta Linder, Schillers Dramen: Bauprinzip und Wirkungsstrategie, hier S. 33-40. Auffallend scheint



177

Anhand der ausführlich wiedergegebenen, zu verschiedenen Zeitpunkten (1795 und
1801) geäußerten und unmißverständlich vorgetragenen, wenngleich teilweise nicht
völlig konsistenten Lessingkritik seitens Schiller könnte so der Eindruck entstehen, als
habe der Dramaturg dem Verfasser des Originals keine Referenz erwiesen. Köster
rekurriert entsprechend auf Goethes vierzehn Jahre nach der Bearbeitung entstandenen
Aufsatz „Über das deutsche Theater“ (1815), in welchem dieser Schiller eine wenig
attraktive Rolle zuschreibt:

Gegen Lessings Arbeiten hatte Schiller ein ganz besonderes Verhältnis; er liebte sie eigentlich nicht, ja

Emilie Galotti war ihm zuwider; doch wurde diese Tragödie sowohl als Minna von Barnhelm in das

Repertorium aufgenommen. Er wandte sich darauf zu Nathan dem Weisen, und nach seiner Redaktion,

wobei er die Kunstfreunde gern mitwirken ließ [Hervorhebung der Verf.], erscheint das Werk noch

gegenwärtig und wird sich lang erhalten, weil sich immer tüchtige Schauspieler finden werden, die sich

der Rolle Nathans gewachsen fühlen.634

Die leicht preziöse Wendung „[...] wobei er [gemeint: Schiller, Anm. der Verf.] die
Kunstfreunde gern mitwirken ließ [...]“ deutet an, daß Goethe für sich selbst einigen
Einfluß auf die vorliegende Bühneneinrichtung reklamiert, verbergen sich doch hinter
den „Kunstfreunden“ ausschließlich er selbst sowie sein langjähriger Weggefährte
Johann Heinrich Meyer (1760-1832). Dessen Theaterwissen, ausgewiesener
(Bildender) Kunstexperte, der er war, hat sich jedoch überwiegend als ein von Goethes
Vermittlung stark geprägtes Wissen dargestellt.635 Ließe sich anhand der Schiller-
Chronik nicht deutlich Goethes Abwesenheit während der Schillerschen Beschäftigung
mit dem anhängigen Drama nachweisen, bekäme man möglicherweise, nach Goethes
Aussage, sogar ein Problem bei der Zuordnung der Autorschaft. Tatsächlich findet
zwischen dem 18. und dem 28. April gerade ein einziges Treffen zwischen Goethe und
Schiller statt – am 21. April abends gemeinsam mit Wieland – und tatsächlich existieren
anders als bei der Macbeth-Bearbeitung keine schriftlichen Dokumente, welche über die

mir Schillers hier deutlich sichtbar werdende Versatilität, die sich im konkreten Beispiel offenbart, anstelle
vermeintlich gesicherter theoretischer, poetologischer Positionen. Einmal mehr schwindet damit in meinen
Augen die Bedeutung der theoretisch-ästhetischen Schriften für die Interpretation der nachfolgenden
dichterischen Werke, unter die die dramaturgischen Arbeiten fallen, vgl. dazu das Kapitel „Schillers
Positionierungen...“ der vorliegenden Arbeit, da sich Schillers Argumentation als losgelöst von seinen
dramentheoretischen wie den wenig später entstandenen beiden lyrischen Arbeiten präsentiert, er bei
dem konkreten Beispiel des historischen und/oder poetischen Saladin gewissermaßen unabhängig von
den soeben aufgezeigten Kontexten bewegt.
634 Vgl. Goethe, WA, Bd. 40, S. 91.
635 Vgl. zur ersten Orientierung über Meyer: Goethes Weimar. Das Lexikon der Personen und
Schauplätze von Effi Biedrzynski. – Düsseldorf, Zürich 41999, S. 282-286.



178

Entstehung Auskunft geben können.636 Goethes Einfluß auf Schillers „Nathan“-
Bearbeitung erweist sich vor diesem Hintergrund doch als vergleichsweise gering. Der
aufgrund der relativ großen zeitlichen Distanz möglicherweise getrübten Erinnerung
Goethes, was Schillers Lessing-Bild anbelangt, wurde, zumindest für den jungen
Schiller, schon oft genug entgegengetreten.637 Wie wenig es für Schiller nach seiner
Abhandlung „Über naive und sentimentalische Dichtung“ uneingeschränkt haltbar ist,
zeigt etwa sein Brief an Goethe vom 4. Juni 1799, also vier Jahre nach seinem oben
zitierten - vermeintlichen - Verdikt:

[...] Ich lese jetzt [...] Lessings Dramaturgie, die in der Tat eine sehr geistreiche und belebte Unterhaltung

gibt. Es ist doch gar keine Frage, daß Lessing unter allen Deutschen seiner Zeit über das, was die Kunst

betrifft, am klarsten gewesen, am schärfsten und zugleich am liberalsten darüber gedacht und das

Wesentliche, worauf es ankommt, am unverrücktesten ins Auge gefaßt hat. Liest man nur ihn, so möchte

man wirklich glauben, daß die gute Zeit des deutschen Geschmacks schon vorbei sei, denn wie wenig

Urteile, die jetzt über die Kunst gefällt werden, dürfen sich an die seinige stellen. [...] 638

Ein ungeteilteres Lob eines anderen Dichters wird von Schiller, so weit es der
Briefwechsel mit Goethe erkennen läßt, an keiner anderen Stelle ausgesprochen.
Goethes Erinnerung scheint damit doch einigermaßen widerlegt und damit vielleicht
auch ein Ansatzpunkt dafür, nicht jede seiner Äußerungen und Wertungen ex cathedra
zu nehmen beziehungsweise unhinterfragt zu übernehmen. In der entgegen Goethes
Überlieferung insgesamt positiven Bewertung Lessings liegt vielmehr ein zentraler
Grund für die, gemessen an den beiden voraus liegenden Bühnenbearbeitungen,
weniger einschneidenden Eingriffe in den Hypotext.
Doch zunächst zurück zu den erkennbaren Abweichungen vom Original: Eine der
Änderungen hängt mit den Weimarer Verhältnissen und den daraus abzuleitenden
Rücksichten zusammen: 1906, die Schillersche Bearbeitung „Nathans“ hatte sich nach
über hundert Jahren entgegen Goethes Erwartung als obsolet erwiesen, rückt K. F.
Nowak im Hinblick auf Herzog Karl Augusts Brief an Goethe, datierend vom 22. Februar

636 Vgl. Wilpert, Gero von: Schiller-Chronik. Sein Leben und Schaffen. Mit 12 Abbildungen. – Stuttgart
2000 [zuerst 1958], S. 290 sowie den bereits erwähnten, von Staiger herausgegebenen Briefwechsel.
637 Vgl. stellvertretend bereits Köster, S. 129f., Borcherdt in seinem Kommentar der NA, Bd. 13, S. 315;
auf welche konkrete Aussage Schillers Goethe sich angesichts der „Emilia Galotti“ bezieht, erscheint aus
seiner Stellungnahme nicht ersichtlich; gegen diese Pauschalaburteilung wäre jedoch vor allem Schillers
„Kabale und Liebe“ (1783/84) anzuführen, die sich nicht zuletzt durch die Zugehörigkeit zur gleichen
Gattung, dem von Lessing im deutschsprachigen Raum etablierten bürgerlichen Trauerspiel, kaum ohne
„Emilia Galotti“ (1772) denken läßt; besonders erhellend zu diesem Komplex: Meier, Albert: Die
Schaubühne als eine moralische Arznei betrachtet. Schillers erfahrungsseelenkundliche Umdeutung der
Katharsis-Theorie Lessings. In: Lenz-Jb 2 (1992), S. 151-162.
638 Vgl. Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, S. 756; vgl. ferner bereits Schillers Brief an
seinen Verleger Georg Joachim Göschen (1752-1828) vom 23.Oktober 1797, NA Bd. 29, S. 151f.;
[kursive Hervorhebungen der Verf.].



179

1801, nicht zuletzt auch politische Beweggründe in den Mittelpunkt seiner Überlegungen
für eventuelle Stellenstreichungen Schillers, schließlich

[hatten] die Tage Schillers [...] sich ihrem Geiste nach von den Tagen Lessings nur wenig oder besser: so

gut wie gar nicht unterschieden. [...] [...] ebenso stand bei Lessings Zeitgenossen wie bei jenen Schillers

noch eine Lehre völlig fremd und unverteidigt [...]: die Lehre von der Toleranz. [...] Politisch war ‚Nathan

der Weise’ in der Fassung, wie Lessing ihn hinterlassen hatte, im Ausklang des 18. Jahrhundert gleich

unmöglich wie zum Beginn des 19 [...] Die edlen Orientalen sind schlechter, die [...] nicht immer ganz

einwandfreien Christen besser geworden. 639

Karl Augusts erwähnter Brief, dem von ausnahmslos allen bis hierhin zu Wort
gekommenen Interpreten Berücksichtigung entgegen gebracht wird, enthält folgende
erhellende, da irritierenderweise bisher, so weit ich sehe, ungeklärt gebliebene
Aufforderung: „Hier ist Nathan der Weise. [...] S. 67, 68 habe ich etwas mit Bleistift
bezeichnet, das wohl wegbleiben müßte, weil es etwas gar zu auffallend klingt [...].“
Nicht einmal in Hans Heinrich Borcherdts Kommentar ist Aufschluß über die genaue
Stelle zu finden, an der Anstoß genommen wird. Ein Blick in die Faksimile-Ausgabe des
ersten Druckes soll, das leider nicht zur Einsicht vorlag, zur Klärung beitragen, was
exakt der Herzog moniert haben könnte.640 Auf den angestrichenen Seiten findet sich
das erste Gespräch des Sultans mit seiner Schwester am Beginn des zweiten Aktes
(HLA, Bd. 2, S. 235-239). Ein Textvergleich zwischen dem unveränderten Nachdruck
der Erstausgabe und der benutzten Hanser-Ausgabe weist bis auf behutsame
orthographische Anpassungen an die heutige Schreibweise (z. B. „Vorteil“ statt
„Vortheil“) keinerlei Abweichungen auf. Vielleicht nicht nur, sondern auch auf
Veranlassung des Herzogs, in jedem Fall aber gestrichen wurde nicht allein die
Schachdebatte zwischen den Geschwistern. Darüber hinaus fehlt ein beträchtlicher Teil
von Sittahs Christenkritik, nämlich die sich unmittelbar an die Verse: „Hab‘ ich des
schönen Traums nicht gleich gelacht? / Du kennst die Christen nicht, willst sie nicht
kennen.“ (vgl. HLA, Bd. II, S. 238, V. 79f. mit NA, Bd.13, S. 192) anschließende

639 Vgl. Nowak, K. F.: Schillers Bühnenbearbeitung von Lessings „Nathan“. In: Wissenschaftliche Beilage
der Leipziger Zeitung Nr. 18 vom 13. Februar 1906, S. 69-71, hier S. 69.
640 Nathan der Weise. Ein dramatisches Gedicht, in fünf Aufzügen. Von Gotthold Ephraim Lessing. – o.
O. 1779. (= Faksimile-Ausgabe des ersten Drucks, Leipzig: Insel 1910) 276 S.. Allerdings geht aus
Ingenkamps Kommentar der Klassiker-Ausgabe hervor, daß es 1779 drei verschiedene Ausgaben des
„Nathan“ gab, von denen alle drei Spuren in der Bearbeitung hinterlassen haben, wobei der Zweitdruck
als die „(Haupt-)Vorlage“ angenommen wird, vgl. Ingenkamp, hier S. 955f.; gravierende Abweichungen
weisen diese, etwa wenn man die von Ingenkamp aufgeführten Beispiele in die Überlegungen mit
einbezieht, nicht auf. Eine Abgleichung mit der eingesehenen Vorlage scheint damit vertretbar; vgl. zum
Problem der drei autorisierten Drucke aus dem Erscheinungsjahr: Dieter Neiteler und Winfried Woesler:
Zur Wahl der Textgrundlage einer Neuedition von Lessings Nathan der Weise. In: Lessing Yearbook XXXI
(1999), S. 39-64, die für den „ersten Vossischen Druck“, der identisch ist mit dem von Ingenkamp
sogenannten „Zweitdruck“ als verbindliche Textgrundlage plädieren.



180

Passage, die einer schonungslosen Bestandsaufnahme christlicher Selbstgerechtigkeit
gleichkommt, da Sittah die Scheinheiligkeit entlarvt, mit der die „richtige“
Religionszugehörigkeit über das Menschsein gestellt werde (HLA, Bd. II, S. 238, V. 81-
93), worauf Saladin, gleichfalls knapper, antwortet, indem er erst mit der negativen
Einschätzung der „Tempelherren“ einsetzt (NA, Bd. 13, S. 192, V. 639 kontrastierend zu
HLA, Bd. II, S. 238, V. 100ff.). Offene Kritik an „den Christen“ war runde zwanzig Jahre
nach dem Druck dieses visionären „Dramas sui generis“ immer noch nicht möglich, so
daß Moses Mendelssohns Diagnose der zeitgenössischen Befindlichkeiten, wonach
man Lessing der Diffamierung des Christentums bezichtigte, sich einmal mehr
bewahrheitete.641 Eine Vision, die derjenigen Lessings im Bezug auf die Aussöhnung
der drei Weltreligionen entsprochen hätte, besaß Schiller allem Anschein nach nicht.
Weiter gehend, läßt sich die Auffassung vertreten, Schiller habe das von Lessing zum
großen Thema erhobene Problem fehlender Toleranz in Glaubensfragen nicht in
derselben tiefgründigen Weise hinterfragt. Andernfalls lüde Sittahs provozierende Sicht
zu einer unvoreingenommenen Prüfung der Argumente einer religiösen, hier: der
muslimischen, Gegenseite geradezu ein. Ein solches Forum soll jedoch wohl gar nicht
geboten werden. Auffallend ist gleichermaßen Schillers aus heutiger Sicht ein wenig
unkritisch anmutende Übernahme latent antisemitischer Klischees im Leben wie in
seinen Schriften, so in „Die Sendung Moses“642, die Oellers zwar auflistet, aber als
solche keinesfalls verstanden wissen will. Die ungebrochene Brisanz des Themas
scheint allein schon transparent aufgrund der idiosynkratischen Behandlung, mit der ein
auch nur ansatzweise erwogenes Defizit der Klassiker negiert oder zum mindesten
übertüncht wird.643

Tatsache ist - um auf die zensierende Intervention zurückzukommen -, daß von Schiller
auch in anderen Theaterangelegenheiten Abstimmung mit dem Herzog erwartet wurde,
die er dann nur auf verschlungenen Wegen, sofern überhaupt, umgehen konnte, da
seine Position am Hoftheater insgesamt nicht sehr gefestigt war, wie sich am Brief an
Goethe vom 28. April 1801 erneut zeigt.644 Tatsache scheint es ferner zu sein, daß

641 Z. B. zugänglich über den Materialteil der Hanser-Ausgabe, vgl. HLA, Bd. II, hier S. 751f.[passim].
642 Siehe etwa Schillers Brief an Goethe vom 20. Oktober 1794, in welchem er seinen Verleger Salomo
Michaelis als „Juden-Buchhändler“ bezeichnet beziehungsweise den Brief Schillers an Goethe vom 18.
Januar 1796, in dem er denselben, kaum weniger negativ, ein „arme[s] Tier[.]“ nennt, vgl. Briefwechsel
zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger, hier S. 58 respektive S. 182 sowie Fricke/Göpfert,
Bd. IV, S. 783-804, z. B. S. 784, S. 786, S. 787.
643 Oellers, Norbert: Goethe und Schiller in ihrem Verhältnis zum Judentum. In: Conditio Judaica.
Judentum, Antisemitismus und deutschsprachige Literatur vom 18. Jahrhundert bis zum Ersten Weltkrieg.
Erster Teil. – Tübingen 1988, S. 108-130, insbesondere S. 117, S. 120f..
644 Vgl. Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger, hier S. 915ff.; ferner Boyle,
Nicholas: Goethe. Der Dichter in seiner Zeit. Band II. 1791-1803. Aus dem Englischen übersetzt von
Holger Fliessbach. – München 1999, S. 857. Die Schwangerschaft der Schauspielerin Karoline
Jagemann, der Geliebten Carl Augusts, die damit als Jungfrau von Orleans nicht besetzbar war, obwohl
sie grundsätzlich auf die weiblichen Hauptrollen ein Vorzugsrecht besaß, hatte - unmittelbar der Nathan-



181

Schiller, so weit es aufgrund schriftlicher Zeugnisse rekonstruierbar ist, nicht gegen den
Einwand des Herzogs opponierte, sei es wegen der Aussichtslosigkeit einer solchen
Aktion, sei es aufgrund möglicher Einigkeit in diesem Punkt oder sei es, wie angedeutet,
daß er das Thema für sich gar nicht erst problematisierte.645 Nowak konstatiert bei der
Bearbeitung insgesamt ähnlich wie Wartenberg das Zurücknehmen einiger „tendenziös
gefärbter Charaktere“, Veränderungen „technischen Charakters“, sprich: Streichungen
ohne weitere interpretatorische Folgen, und als – aus seiner Sicht gelungenes –
Ergebnis davon „die Elimination jener [leider von ihm nicht explizit genannten, Anm. der
Verf.] Stellen, die allzu leidenschaftlich von der aufkeimenden Liebe Rechas und des
Tempelherrn erzählen.“646

Wolfgang Albrecht647 will Schillers oben besprochene Lessingkritik von 1795 verstanden
wissen als eine aus einem Selbstvergewisserungsprozeß hervorgegangene und damit
konsequente Ablehnung anderer Dramenkonzepte.648 Die eminente Bedeutung, die
Albrecht der Nathan-Bearbeitung zuschreibt – er nennt sie „wohl auch den Höhepunkt
der Beschäftigung Schillers mit Lessing“649 – leitet er aus dem Plan des „Deutschen
Theaters“ her, welchen Goethe und Schiller 1799 gemeinsam gefaßt hatten und deren
Auftakt nun diese Bearbeitung bilden sollte. Bezeichnenderweise ist dieses Projekt auf
nationalliterarischer Ebene, analog zum Bestreben, einen weltdramatischen Kanon, der
an die Weimarer Stilvorstellungen angepaßt werden sollte,650 entstanden und in den
Kinderschuhen stecken geblieben. Vom ursprünglichen Vorhaben, Klopstocks
„Hermannsschlacht“ so umzugestalten, daß eine Aufführung in Weimar zustande
kommen konnte, hatte Schiller bereits vor Beginn der Nathan-Bearbeitung Abstand

Bearbeitung vorausliegend – dazu geführt, daß die Uraufführung der romantischen Tragödie in Leipzig
stattfinden mußte. Für Schiller bedeutete dieser vollkommen natürliche Vorgang nicht zuletzt finanzielle
Einbußen, vgl. o. g. Brief, S. 916f., was ihn wenig gefreut haben dürfte. Indes dürfte der Einfluß
Jagemanns, dem auch Boyle nur negative Aspekte abgewinnen kann, aufgrund ihrer seit 1802
bestehenden morganatischen Ehe mit dem Herzog noch zugenommen haben, vgl. hierzu Oellers /
Steegers, Treffpunkt Weimar, S. 159.
645 Vgl. dazu Jaspers Überlegungen in Lessing, hier S. 297, die sich auf Schillers Brief an Goethe vom
17. August 1795 stützen.
646 Vgl. Nowak, S. 70.
647Vgl. damit die neuere Forschung zum Thema: Albrecht, Wolfgang: Schillers Bühnenbearbeitung von
„Nathan der Weise“. In: Beiträge zur Lessing-Konferenz 1979, hg. von Günter Hartung. – Halle-Wittenberg
1979, S. 32-60; Ders.: Lessing in Schillers Spätwerk. In: Bausteine zu einer Wirkungsgeschichte. Gotthold
Ephraim Lessing. Hg. von Hans-Georg Werner. – Berlin, Weimar 1984, S. 218-233 und 478-480 sowie
(abschwächend?!): Albrecht, Wolfgang: Gotthold Ephraim Lessing. – Stuttgart, Weimar 1997 (=SM Bd.
297), S. 106: „ [...] Nathan der Weise, für den nach der recht folgenlosen Uraufführung [...] Schillers
Bühnenbearbeitung [...] eine nicht unwesentliche Mittlerfunktion erfüllte [...].“ [letzte Hervorhebung von der
Verf.]
648 Vgl. Albrecht, Schillers Bühnenbearbeitung, S. 35; Natürlich haben, entgegen Albrechts Behauptung
(ebenda, S. 36), nicht alle seine Vorgänger die vorliegende dramaturgische Arbeit lediglich isoliert
betrachtet – Köster hat bis dato als einziger eine Studie über Schillers gesamte dramaturgische Tätigkeit
vorgelegt .
649 ebenda, S. 32.
650 Vgl. das einleitende Kapitel über Schiller und das Weimarer Hoftheater.



182

genommen. Im direkten Anschluß saß er an der Einrichtung der beiden Goethe-Dramen
„Iphigenie auf Tauris“ und „Stella“, deren Textgrundlage in Form eines Regiebuches
oder ähnlichem sich nach Schillers Eingriffen nicht erhalten hat. Darum ist nach dem
jetzigen Stand der Forschung davon auszugehen, daß es sich hauptsächlich um
Streichungen aufgrund von Überlänge gehandelt haben dürfte.651 Entsprechend unnötig
war gemäß der insinuierten Sachlage ein gesonderter Druck innerhalb der ursprünglich
avisierten Reihe. Legt man Borcherdts Richtwert von 2000 Versen für ein an einem
Theaterabend aufzuführendes Stück zugrunde, bedeutet das für das 2174 Verse
zählende, in Griechenland angesiedelte „Schauspiel“ eine minimale Kürzung um
lediglich knapp 180 Verse, in etwa derselben Größenordnung ließen sich die
Streichungen beim „Schauspiel für Liebende“ denken. Dieses weist zwar keine
Verszählung, was sich mit der relativ frühen Entstehungszeit des Dramas (1775, Druck
1776) erklärt, aber einen vergleichbaren Umfang auf.652 Damit waren die Eingriffe in
den Text noch weit minimaler als bei der vorliegenden Arbeit. Im Hinblick auf das
„Deutsche Theater“ könnte man möglicherweise die Frage diskutieren, ob nicht von
diesem Plan Abstand genommen wurde, gerade weil er nicht wie erwartet zu realisieren
war, sich die Erwartungen, man könne nicht allein durch den Abdruck von Originalen,
sondern auch durch deren Veränderung oder Verdichtung auf einen deutschsprachigen
verpflichtenden Spielplan hinwirken, so nicht erfüllten.653

Wichtig ist indes der Hinweis, mit der Premiere „Nathans“ Ende November 1801 sei „für
Schiller die Arbeit noch lange nicht abgeschlossen gewesen.“654 Angespielt wird damit
auf auch von Köster bemängelte anfänglich holprige Versmaße, die nach und nach im
Verlauf der stetigen Weiterbeschäftigung angeglichen, bereinigt wurden; bei späteren
Aufführungen (neben Weimar 1802 in Berlin, in Hamburg 1803, in Braunschweig 1804,
in Breslau und Mannheim 1805) spielten diese Mängel somit keine Rolle mehr.
Wendet man sich den Schillerschen Veränderungen gegenüber dem Hypotext zu, so
fallen durch das veränderte Schriftbild zunächst einzig zwei kürzere Passagen, welche
der Dramaturg selbst hinzu gesetzt hat, ins Auge. So erklärt im dritten Auftritt des ersten
Aufzugs der Derwisch auf die – sinngemäß wiedergegebene - Frage seines
Schachfreundes Nathan, warum er sich dazu habe verleiten lassen, der neue
Schatzmeister des Sultans zu werden:

Was mich verführte? Gut! So hört mich an!

Als ich von weisen Männern in der Wüste

651 Vgl. zuletzt Schiller-Handbuch, S. 739 bzw. Alt, S. 490f..
652 Vgl. Goethe, HA, Bd. 5, S. 7-67 respektive Bd. 4, S. 307-351.
653 Vgl. hierzu beispielsweise Schillers Brief an den Verleger Johann Friedrich Unger (1753-1804) vom
26. 05. 1799, NA Bd. 30, S. 49.
654 Vgl. Albrecht, Schillers Bühnenbearbeitung, S. 41f..



183

Vernahm: wie in der Welt es eigentlich

An redlichen, an wackern Männern fehle!

Die recht im Ernst das Gute wollten. Wie

Man mit so Wenigem das Böse hindern,

Mit Wenigem das Beste fördern könne,

Warum, so dacht’ ich, solltest du nicht auch

In diese Räder greifen? Deinen Willen,

Den besten auch in Tat verwandeln? So

Kam ich hieher und sah und lernte hoffen,

Nahm Anteil an der Welt, und was noch schlimmer ist,

Am Staat, ich nahm ein Amt und stecke nun – ( NA 13, S.177, V. 307-323)

Der seinem Freund das Wort abschneidende Nathan scheint nicht angetan von dieser
Entwicklung und Saladins neuer Angestellter ahnt gleichfalls, wie wenig er mit dessen
Bedauern für die prekäre Lage rechnen darf. Die gesamte Passage von V. 307-323 ist
wie gesagt von Schiller gänzlich neu hinzu gedichtet worden, während er gleichzeitig
das Gespräch insgesamt um einige nicht unerhebliche Themen gestrafft hat: Es fehlen
die Geldprobleme des Sultans und Al Hafis Schwierigkeiten beim zwar kulanten, aber
dennoch notwendigen Geldeintreiben ebenso wie ein mißlungener Versuch des neuen
Funktionsträgers, beim jüdischen Kaufmann Geld für den Sultan zu leihen und ein
Diskurs über ihr gemeinsames Steckenpferd, das Schachspiel, das sich wie ein roter
Faden durch das Original zieht. Aufbrausend stellt der Bettelmönch daraufhin gleich die
Freundschaft zur Debatte und zeigt sich bereits amtsmüde.655 Schillers Intention bei
dieser Maßnahme könnte es sein, im oben zitierten Monolog Al Hafis Motivation
deutlicher herauszustellen und gleichzeitig zu weiten Raum einnehmende Themen
zurückzudrängen. Der neu ernannte Schatzmeister wollte seine Einsiedelei verlassen,
um öffentlich unter Beibehaltung seiner Überzeugungen zu wirken. Dieses altruistische
Anliegen kommt auch durch die neu eingefügte Erklärung zum Ausdruck. Angesichts
der unbestreitbaren (Über-)Länge des Stückes werden ihm insbesondere solche
Themen wie die notorischen Geldnöte Saladins (was der Rolle des Sultans nach dem
Verständnis der Ständeklausel geradezu unangemessen ist) entbehrlich, genauso ist
das auf der Bühne wenig Handlung benötigende Referieren von Schachkonstellationen
für Schiller verzichtbar. Der Verdeutlichung der Figur Al Hafis hätte es jedoch nicht
bedurft, da diese allein schon ob der Freundschaft mit Nathan kaum etwaiger niederer
Motive bezichtigt werden kann, zumal er explizit in der Absicht an des Sultans Hof
geholt wurde, um nicht als „unmild mild“ zu gelten (vgl. in der jeweils dritten Szene des
ersten Aktes NA 13, V. 335 und HLA, 2, V. 471).

655 Vgl. die entsprechende Passage HLA, Bd. 2, I, 3, V. 408-458.



184

Die zweite neu eingefügte Stelle erweist sich indes als wesentlich komplizierter. In
Szene III, 4 legt der Bearbeiter Sittah Worte in den Mund, welche man der von Lessing
angelegten Figur nicht ohne weiteres supponiert hätte:

[...] Stimm nur nicht zu hastig!

Nimm die Sache listig, wie sie ist!

Der Jude will ein Weiser heißen; diesmal

Soll er doch in die Klemme. Frag ihn ernstlich:

Welch ein Glauben er den besten preist,

Des Juden, Christen oder Muselamnns.

Antwort’ er, wie er will; er wird gestraft.

Sagt er: des Juden! Das muß dich beleidigen,

Des Muselmanns! Warum ist er ein Jud?

Den Christen wird er ohnehin nicht loben.

Spricht er aufrichtig; straf ihn tüchtig ab,

Und schmeichelt er; so straf ihn doppelt. Sieh,

Wofür hat er sein Geld, als daß er’s zolle?

Nur zu! (NA 13, V. 1290-1303)

An Sittah zeigt sich am ausgeprägtesten, was sich – mehr und weniger – bei allen drei
Frauenfiguren des Stückes beobachten läßt: sie werden von Schiller ihrer
ursprünglichen Charakterisierung zumindest teilweise enthoben. Die erste Dame des
Landes wird mit der oben zitierten Einfügung zur Intrigantin gestempelt, ja zur
Strippenzieherin im Hintergrund, die ihrem Bruder den Weg weist, wobei ihre
Intentionen definitiv keine guten zu nennen sind. Das Negativbild der Figur zu
korrigieren oder zu relativieren wird dadurch unmöglich, daß aus den gleichen Gründen
wie im Gespräch des Juden und des ehemaligen Bettelmönchs die Schachepisode am
Beginn des zweiten Aktes zwischen den vertraut miteinander redenden Geschwistern
gleichfalls weggefallen ist und somit kein Raum bleibt, um Sittah ihrem Bruder Geld
geben und damit in einem besseren Licht erscheinen zu lassen, anstatt nach der
gewonnenen, da von ihm leichtfertig verspielten Partie, welches aus der eigentlich
leeren Schatzkammer zu erhalten (vgl. HLA 2, S. 235-237 mit NA 13, S. 191). Im
Umkehrschluß heißt dies zugleich, daß Sittahs Bruder durch die Infiltration der
Schwester negativer gezeigt wird als in der Vorlage. Ob Schiller aus Gründen der
Figurensymmetrie die Veränderung vornahm? Der Umfang ihrer Rolle ist zwar, anteilig
gesehen, kleiner, würde jedoch so gesehen bedeutender, wenn auch in bezug auf die
Sympathielenkung negativer. Daß Schiller bei den Nebenfiguren einschneidende
Veränderungen vornimmt, ist nicht ganz neu – zu denken wäre an das „Klärchen“ aus



185

„Egmont“ oder an die pejorative Charakterzeichnung der „Lady Macbeth“ aus der
unmittelbar vorangegangenen Bearbeitung.
Unmittelbar einleuchtend ist der Nexus zwischen dem historischen und dem poetisch
von Lessing gestalteten, von Schiller später abgeänderten Saladin aufgrund der
Schillerschen Kenntnisse, die er im Lauf seiner historischen Studien- und Lehrtätigkeit
erworben hatte. Der Sultan von Ägypten und Syrien (1138?-1193) hatte, nach der
Besetzung Damaskus’, Mittelsyriens und Aleppos, ein großes Kreuzfahrerheer
geschlagen, u. a. Akkon und schließlich Jerusalem erobert, d. h. im Religionskrieg das
christliche Reich in Jerusalem zerstört und damit die Rolle der Christen in der Region
insgesamt geschwächt. Schiller erinnert in „Die Vorerinnerung zu Bohadins Saladin“ an
den aus seiner Sicht eher zweifelhaften Part des Herrschers, die wohl in erster Linie
wegen des Bezuges zu Lessings Stück Eingang in die „Sammlung historischer
Memoires“ gefunden hat.656 Der vom Bearbeiter leicht negativer gezeichnete Saladin
schließt sich demnach ein wenig enger an denjenigen an, den der frühere Jenaer
Geschichtsprofessor porträtierte.
Die Gesellschafterin dagegen kann aufgrund ihrer Gesamtanlage keinen großen
Gewinn oder Verlust erfahren, erscheint sie doch bei Lessing bereits zu schwatzhaft und
kupplerisch, um positiv zu wirken (vgl. HLA 2, S. 310f., V. 480-510), wobei sie bei
Lessing immerhin komisches Potential besitzt, indem sie ständig von Rechas Heirat
oder vom Brautkleid spricht. Dieses Potentials wird sie bei Schiller fast gänzlich beraubt
– nicht so in der gerade erwähnten Szene (NA 13, S. 256f.) – außer, daß die
Versuchungen durch die mitgebrachten Kostbarkeiten (vgl. HLA 2, V. 501ff.) wiederum
nicht thematisiert werden.
Nathans Tochter Recha657 wird summa summarum sichtlich farbloser, was durch das
Dezimieren ihrer theologischen und sonstigen Gedanken (vgl. HLA Bd. 2, S. 262-264
mit NA Bd. 13, S. 214f.) geschieht, so daß nur noch ihre nun umso augenfälligere
emotionale Seite in Erscheinung tritt, wobei „emotional“ in diesem Zusammenhang nicht
gleichzusetzen ist mit einer unter Umständen erwarteten konkreteren Hinwendung zu
Curd von Stauffen.658 Trotz ihrer vorher gezeigten Altklugheit wirkt der Charakter der

656 Vgl. Fricke / Göpfert, Bd. 4, S. 863-866.
657 „Recha“ scheint als ungewöhnlicher und unüblicher Name von Lessing keineswegs zufällig gewählt,
zumal bei einer Vertauschung der Vokale, neben den anderen, von Birus aufgedeckten Bedeutungen, die
dem Namen eingeschrieben sind, das Wort „Rache“ entsteht. Nathan „rächt“ sich in gewisser Weise
durchaus an den herrschenden Gegebenheiten, indem er sämtliche Reglementierungen umgeht und in
seinem Haus bereits seine Utopie der Verständigung, der Versöhnung der Religionen praktiziert, was das
Anagramm zugleich verbirgt und enthüllt; vgl., über diese kleine Beobachtung hinaus, zur komplizierten
wie durchdachten und symbolischen Namensgebung im vorliegenden Stück ganz besonders Birus,
Hendrik: Das Rätsel der Namen in Lessings „Nathan der Weise.“ In: Lessings „Nathan der Weise.“ Hg.
von Klaus Bohnen. – Darmstadt 1984 (=Wege der Forschung Bd. 587), S.290-327.
658 So hauptsächlich die oben erwähnte ältere Forschungsliteratur: z. B. Köster, S. 142 schreibt von
einer „unbefriedigenden Lösung“, da Recha und der Tempelherr kein Paar werden (können), was den
Schluß nahe legen könnte, er habe bereits Lessings Intention möglicherweise mißverstanden, indem er



186

Lessing-Figur interessanter. Mit verantwortlich hierfür scheint etwa Rechas Schwärmerei
für ihren Lebensretter, die bei Schiller deutlich gedämpft wird (vgl. Dajas ausführlichen
Botenbericht HLA Bd. 2, S. 224), während Schillers mütterliche Bezugsperson lediglich
ein knappes, dringend klingendes „Sie läßt Euch bitten, gleich zu ihm zu gehen!“
gegenüber Nathan äußert (vgl. NA Bd. 13, 1. Akt, 5. Szene, S. 180, V. 370).
Zwar abgeschwächt, aber dennoch leidenschaftlich zeigt sich Schillers bearbeiteter
Tempelherr, dessen Gefühle für Nathans Pflegetochter zum Beispiel durch die gekürzte
Sinai-Episode etwas gemildert wurden (vgl. NA 13, 3. Akt, 2. Szene, V.1225-1230 mit
HLA 2, 3. Akt, 2. Szene, S. 266, V.128-156).659 Zu „naturalistisch“ scheinen dem
Bearbeiter entsprechend die Szenen acht, neun respektive zehn des dritten Aufzuges
zwischen dem ungestümem jugendlichen Helden und dem klugen, besonnen
agierenden alten Mann sowie der Amme, in welchen Schillers Ordensritter, der sich vor

bemängelt, „die wiederholten Anspielungen“ diverser Figuren auf die Liebe von Retter und Geretteter
stürzten den Theaterbesucher in Konfusion, ja „Verstimmung“. Zum einen sind es nicht nur die „Anderen“,
welche wiederholt von der potentiell sich anbahnenden Beziehung sprechen, sondern hauptsächlich auch
der ungestüme junge Mann selbst, vgl. insbesondere NA 13, 3. Akt, 8. Szene, S.232f. respektive NA 13,
5. Akt, 3. Szene S. 274f., zum anderen konterkariert jedoch die Titelfigur selbst mehrfach diese für Daja
schon so gut wie als unausweichliche Tatsache feststehende Verbindung bereits sehr früh, nämlich im
zweiten Teil der ersten Begegnung mit dem durchaus öfter kurz entschlossenen und trotzigen
Draufgänger, vgl. NA 13, 2. Akt, 7. Szene, S. 208f. und später nochmals: vgl. NA 13, 3. Akt, 9. Szene, S.
235f.; Lessings Absicht hinter der langanhaltend in der Schwebe gehaltenen Auflösung des komplizierten
Beziehungsgeflechts, die sich nicht zuletzt an den beiden jüngsten Figuren des Stückes verfolgen läßt,
vgl. etwa HLA 2, 1. Akt, 2. Szene, S. 212-219 und 4. Akt, 6. Szene, S.310-312, vor allem S. 311, V. 520ff.
scheint indes eine sehr gezielte: Geht es doch nicht zuletzt darum, dergestalt den Spannungsbogen
innerhalb des Gesinnungsdramas aufrecht zu erhalten. Der Gattung des Tendenzdramas entspricht es
konsequenterweise auch, wenn Blanda und Leu von Filnek sich in der Apotheose nicht als Liebespaar,
sondern als Geschwister in die Arme nehmen (und sich nicht in diese fallen): immerhin befindet sich der
Rezipient in einer Art „Predigt“, wollte doch Lessing auf seiner „alten Kanzel, auf dem Theater wenigstens“
ohne Unterbrechung oder Sinnentstellung „predigen“, siehe Lessings Brief an Sophie Reimarus vom 6.
September 1778 in HLA 2, S. 719. Aufschlußreich scheint gleichfalls Caroline von Wolzogens folgende
Aussage, vgl. NA, Bd. 42, hier S. 261: „[...] ‚Das Theater‘, sagte er [gemeint: Schiller, Anm. der Verf.], ‚und
die Kanzel sind die einzigen Plätze für uns, wo die Gewalt der Rede waltet,‘ und in seinem Sinn sollte das
Theater immer der Kanzel gleichen, die Menschen geistiger, stärker und liebreicher machen, die kleinen,
engen Ansichten des Egoismus lösen [...].“ Hält man diese Schilderung für glaubhaft (die Herausgeber
des betreffenden Bandes ziehen diese Meinung zum zugeschriebenen Zeitpunkt, 1799, nicht in Zweifel),
so zeigt sich zum einen ein weiteres Mal Schillers Affinität zu Lessing, zum anderen hätte er sich, so das
Zitat zuträfe, nicht allzu weit von seiner Position „Die Schaubühne als moralische Anstalt...“ entfernt.
Angesichts der Welthaltigkeit des Stückes ist hier, beispielsweise in diametraler Entgegensetzung zu
„Minna von Barnhelm oder Das Soldatenglück“ (1767), das kleine Glück zu unbedeutend. Dem erhabenen
Gedanken der Utopie von Verbrüderung und Versöhnung – „alle Menschen werden Brüder“, könnte
Schiller hinzufügen -, der drei Weltreligionen muß sich eine zarte, noch abzuwendende Liebe beugen, die
private Liebe hat sich im Schlußtableau der Gesamtutopie zu opfern, selbst wenn dies die
Zuschauererwartung 1779 und noch um 1800, geschult von Schröder, Iffland und Kotzebue, enttäuscht
haben mochte – dies wäre eine mögliche Antwort auch auf Gutjahr, Ortrud: Rhetorik des Tabus. In:
Streitkultur. Strategien des Überzeugens im Werk Lessings. Hg. von Wolfram Mauser und Günter Saße. –
Tübingen 1993, S. 269-278, hier bes. S. 271f..
659 Vgl. zusammenfassend zur Figur des Kreuzritters als dem Erziehungsobjekt katexochen Müller
Nielaba, Daniel: Die Wendung zum Bessern. Zur Aufklärung der Toleranz in Gotthold Ephraim Lessings
Nathan der Weise. – Würzburg 2000, hier S. 35-40.



187

dem gerade erwähnten Gespräch erst einmal sammelt, beispielsweise nichts über seine
komplizierte Provenienz äußert oder Allusionen auf seinen gleichfalls „gefallenen“ Vater
macht (vgl. HLA 2, 3. Akt, 8. Szene, S. 283, V.631-635 mit NA 13, 3. Akt, 8. Szene, V.
1675ff.), keine Kraftausdrücke à la „Bastard“ und Bankert“ (vgl. HLA 2, 3. Akt, 9. Szene,
S. 286, V.691-695 mit NA 13, 3. Akt, 9. Szene, S. 236, V.1722ff.) verwendet und in der
monologisierenden Nachbereitung des nicht wie erwünscht verlaufenen Gesprächs über
bisherige Liebeserfahrungen räsonniert (vgl. HLA 2, 3. Akt, 10. Szene, S. 287, V.716-
722 mit NA 13, 3. Akt, 10. Szene, S.236f., die erst mit der Unterredung Daja –
Tempelherr einsetzt). Sehr geringfügig sind zudem die Modifikationen der beiden noch
verbleibenden dramatis personae ausgefallen: Der deutlich positiv besetzte
Klosterbruder Bonafides, bei Lessing eher guten Glaubens, bei Schiller eher gutgläubig,
wird des einen oder anderen klugen Satzes beraubt, um, so steht zu vermuten, seiner
inferioren Rolle angemessen, einfältiger zu erscheinen. Beispielsweise spricht er bei
Schiller nicht den scharfsinnigen Satz: „Wenn Christen gar so sehr vergessen konnten,/
Daß unser Herr ja selbst ein Jude war.“, (vgl. HLA 2, 4. Akt, 7. Szene, S. 315, V. 645f.
mit NA 13, 4. Akt, 6. Szene, S. 261, V.2370ff.). Schiller löscht zudem erneut, wie im
Gespräch des Sultans mit seiner Schwester, die gesamte Passage über das
Christentum, das unmittelbar auf die zitierten Verse bei Lessing folgt, welche dann in
dem gerade wiedergegebenen Satz gipfeln. Da das Geldthema für die Weimarer
Bühnenbearbeitung ohnehin sehr in den Hintergrund gerückt wird, ergeben sich ganz
pragmatische Kürzungsmöglichkeiten am Eingang des letzten Aktes, als Lessing die
lange erwarteten Schätze eintreffen und von drei Mamelucken ankündigen läßt und
daran anknüpfend in der anschließenden Szene den Führer des Geldtransportes, Emir
Manso, instruiert, sogleich weiterzuziehen zu des Sultans Vater. Die beiden Auftritte
wurden für die Weimarer Bearbeitung ersatzlos gestrichen. Unangetastet negativ bleibt
der Patriarch bei seinem einzigen Auftritt in Szene 4,2 in seiner bis hin zur Karikatur
verzerrten Inkarnation eines selbstgerechten, alleinige Glaubenskompetenz
beanspruchenden Kirchenfürsten, welcher sich keineswegs scheut, unverhohlen die
Methoden seiner Amtsführung offenzulegen, bei der für die Kirche im Gegensatz zu
anderen Institutionen oder gar Personen alle Mittel erlaubt sind: „[...] Denn ist / Nicht
alles, was man Kindern tut, Gewalt? - / Zu sagen: - ausgenommen, was die Kirch’ / An
Kindern tut [...]“ (vgl. HLA 2, 4. Akt, 2. Szene, S. 298, V. 163-166 respektive NA 13, 4.
Akt, 2. Szene, S. 247, V.2011-2014).
Insgesamt kürzt Schiller das „dramatische Gedicht“ so um 870 Verse von 3849 Versen
bei Lessing auf 2979, womit es für einen Theaterabend noch immer sehr lang ist.660

Angesichts des Umstandes, daß der Dramaturg die Hauptszenen, die Szenen zwischen
der Titelfigur einerseits und dem ungestümen Tempelherrn (vgl. NA 13, Szene II,4, S.

660 Vgl. Borcherdts Kommentar in NA 13, u. a. S. 409, S. 416f..



188

201-204) sowie andererseits dessen beiden Unterredungen mit dem Sultan (vgl. NA 13,
Szenen III 5-7, S. 222-232), unberührt läßt, bleibt – trotz aller gerade aufgezeigten
Abstriche – die zentrale Botschaft unverändert.661 Unangetastet bleibt die Botschaft der
Ringparabel, damit dem „Kern“ des Stückes, unbefleckt überstrahlt die Titelfigur ob
seiner attribuierten „Weisheit“ wie ob der daran geknüpften weiteren sämtlich positiven
Charakteristika wie derjenigen der „Güte“ das märchenhaft anmutende
Bühnengeschehen. Vor diesem Hintergrund kann der Vorwurf der „Verstümmelung“662

kaum für gerechtfertigt gehalten werden. Trotz der benannten Abschwächungen, die der
Kritik an einer zu selbstgerechten christlichen Religion oder der Bedeutung des
Geldes663 gelten, bleibt die von Lessing intendierte Richtung gewahrt. Dies mag mit
durch die spezielle Gattung des „Tendenzdramas“ bedingt sein. Bemerkenswerterweise
sieht Barner überdies Goethe von Schiller beeinflußt, was die Einschätzung Lessings
anbetrifft. Demnach läge hier eine Umkehrung der – jeweils insinuierten –
Beeinflußbarkeiten, die anfangs des Kapitels schon einmal zur Sprache kam, vor.
Schillers angeblich negatives Lessing-Bild hätte also, laut Barner, auf Goethe abgefärbt.
Dabei wird jedoch übersehen, daß sich die Vermutungen, Schiller hätte eine solch
negative Sicht auf den Vorgänger gehabt, in hohem Maße von Goethes Aussage leiten
lassen. Die Stelle des Lessing-Lobes aus dem Briefwechsel mit Goethe, die diesen
Schluß zumindest konterkarieren, wenn nicht unterminieren könnte, erfährt bei dieser
selektiven Sichtweise eine Mißachtung. Eine Klärung der unterschiedlichen, in mehreren
Etappen verlaufenden Rezeptionsverläufe der späteren „großen ‚Nationalautoren’ des
18. Jahrhunderts“664 sowie deren wechselseitiger (Inter-)dependenzen mutet somit eher
unwahrscheinlich an. Denn umgekehrt, um schließlich alle Möglichkeiten
durchzuspielen, wähnt Jasper Schiller von Goethe beeinflußt.665 Weit eher trifft auf den
Dramaturgen meines Erachtens dasselbe zu, was, nicht nur laut Barner666, auch den
Kritiker ausmacht: Beide sind geradezu „per definitionem der Gegenwart verpflichtet“,
wessen sich Lessing wie Schiller bewußt waren.

661Vgl. im Unterschied dazu Barner, Wilfried: Goethe und Lessing. In: Nachrichten der Akademie der
Wissenschaften in Göttingen. I. Philologisch-Historische Klasse. Jahrgang 2000, Nr. 4, S. 163-190, hier
bes. S.182f., wo Barner sich kurz und ohne genauere Belege für seine These zur Schillerschen
Bühnenbearbeitung wie folgt äußert: „[...] Schillers umstrittene, nachgerade verstümmelnde Version des
Nathan [...].“
662 Ebenda S. 182 – in die nämliche Richtung zielt auch S. 186.
663 Vgl. etwa Eibl, Karl: G. E. Lessing: Nathan der Weise. In: Harro Müller-Michaelis (Hg.): Deutsche
Dramen Bd. 1. Interpretationen zu Werken von der Aufklärung bis zur Gegenwart. 3. Auflage. – Weinheim
1994, S. 3-30, vor allem S. 16-20 – bei der Titelfigur kommen, so Eibl, idealerweise „[s]ituationsadäquate
Gesprächstaktik und Wahrhaftigkeit“ zur Deckung, gerade auch in seinem intrikaten Gespräch mit dem
Sultan in pekuniären Verlegenheiten.
664 Ebenda z. B. S. 164, ähnlich auch S. 183.
665 Jasper, Willi: Lessing (2001), S. 292-301 und S. 427f., hier etwa S. 297, S. 298.
666 Ebenda, S. 187.



189

Doch stellt sich nach diesen – teilweise – akribischen, sophistischen Enumerationen der
Abweichungen, Streichungen und wenigen Hinzufügungen die Frage, mit welchem
Intertextualitätstypus man es zu tun hat. Vom Umfang her betrachtet erwiesen sich
Schillers Hinzudichtungen als gering, was sich auf die Figur Al Hafis nicht
charakterverändernd auswirkte, bei der Figur der Sittah jedoch sehr wohl. Der Eingriff in
den Text zieht allerdings keineswegs so weite Kreise wie bei den zurückliegenden
„Egmont“- beziehungsweise „Macbeth“-Bearbeitungen oder der folgenden Einrichtung
der „Turandot“, auf welche im kommenden Kapitel näher eingegangen wird. Weder
szenische Umstellungen noch für das Stück insgesamt substantielle
Charakterveränderungen tragender Figuren liegen vor, so daß sich allenfalls in
Ansätzen von der Lachmannschen Kategorie der „Kontamination“ ausgehen läßt. Auch
von den anderen bisher bekannten Intertextualitätsphänomenen sind keine näheren
Aufschlüsse erkenn- und anschließend für die Interpretation nutzbar. So fällt
beispielsweise eine Entscheidung darüber schwer, ob es sich gemäß Helbigs Modell
noch um eine „Nullstufe“ oder doch schon um eine „Reduktionsstufe“ handelt?
Beim vorliegenden Schillerschen Bearbeitungsverfahren versagen die im
Eingangskapitel erörterten Intertextualitätsmodelle, obwohl nachweislich und
unbestreitbar Intertextualität, genauer: Hypertextualität vorliegt – schließlich rekurriert
Text B (Schillers Bearbeitung) auf Text A (Lessings Original), ohne daß bei diesem
Textverhältnis von einem Kommentar geschrieben werden könnte.667 Eine
„Transformation“, wie Genette sie anfangs definiert, hat man strictu sensu ebensowenig
vor Augen, da eine Transformation des Textes B aus Text A dergestalt gekennzeichnet
ist: Hier liegt der Fall vor, daß „[...] der Hypertext seinen Hypotext zwar nicht erwähnt, er
in dieser Form ohne A aber gar nicht existieren könnte, aus dem er mit Hilfe einer
Operation entstanden ist und auf den er sich auf eine mehr oder weniger offensichtliche
Weise bezieht. [...]“668 Eindeutig heißt es bei Schiller auf dem Titelblatt: „Nathan der
Weise. Ein dramatisches Gedicht in fünf Aufzügen von Gotthold Ephraim Lessing. Für
die Bühne eingerichtet von Friedrich Schiller.“669 Im weiteren Verlauf seiner „Literatur auf
zweiter Stufe“ weicht Genette glücklicherweise von dieser rigiden wie „provisorischen“670

Definition ab:

Ein [...] Text kann zwei antithetische Arten der Transformation durchmachen, die ich [gemeint: Genette,

Anm. der Verf.] vorläufig rein quantitative und folglich rein formale Transformation ohne Auswirkung auf

die Thematik bezeichne. Diese zwei Operationen bestehen zum einen darin, ihn zu verkürzen – wir

667 Vgl. Genette, Palimpseste, S. 14f..
668 Ebenda, S. 15, kursive Hervorhebung der Verf..
669 Vgl. NA 13, S. 163.
670 Vgl. Genette, Palimpseste, S. 15 – und zwar in den von mir nun näher zu Rate gezogenen Kapiteln
46-51.



190

werden sie Reduktion nennen - , zum andern darin, ihn auszubauen: Wir bezeichnen sie als Erweiterung.

Natürlich gibt es mehrere Arten und Weisen, einen Text zu reduzieren oder auszugestalten. Genauso gut

– oder besser – könnte man sagen, daß es keine gibt: nämlich keine rein quantitative in dem Sinn, in dem

sich anhand mechanischer oder anderer Verfahren ein ‚Miniaturmodell’ eines materiellen Gegenstandes

[...] anfertigen läßt [...].[Hervorhebungen bei Genette] 671

Exakt dieses Phänomen – quantitative Reduktion mit einigen Bedeutungs- und
Charakterisierungsverschiebungen – liegt bei der Nathan-Bearbeitung vor. Genette
präzisiert diese Klassifikationsstufe der Intertextualität noch weiter: „Ein Text [...] läßt
sich weder reduzieren noch vergrößern, ohne auch andere, für seine eigentliche
Textualität wesentliche Veränderungen zu erleiden [Hervorhebung der Verf.]; und zwar
aus Gründen [...] seiner spezifischen Gedanklichkeit.“672

Zu den „Änderungen des Umfangs“ tritt demnach konsequenterweise etwas Weiteres:
die von Genette von vorneherein konzedierten zusätzlichen Eingriffe in den Text, die
gleichfalls weitere Modifikationen nach sich ziehen, welche mithin den Gehalt und die
Struktur variieren.673 Im Unterschied zum „Digest“, welcher bei Genette ausschließlich
der Prosa vorbehalten bleibt respektive auch solche Fälle kennt, in denen Stücke in
Digestform wiedergegeben werden674, findet bei der „Aussparung“ kein
Gattungswechsel, keine Transposition statt und diese Form der Kürzung findet sich
expressis verbis bei Dramen.675 Die übrigen angewandten Mittel überschneiden sich
jedoch durchaus: Der gewünschte und der erzielte Effekt ist in beiden Fällen etwas, das
ich ein „Kondensat“ nennen möchte.676 Schiller legt für die anstehende Aufführung eine
Komprimierung vor. Mit der Kürzung um knapp 900 Verse nimmt er Lessings
periphrastisches Verfahren, dessen allmähliches, sukzessives Sich - Herantasten an
den passendsten, den am ehesten geeigneten Begriff zurück, dessen unendliches
Ringen um eine unverfängliche Sprache, immer eingedenk der Tatsache, daß das
begrenzte Vertrauen in die Exaktheit der Sprache und die Absolutheit der Termini den
„Vorläufigkeitscharakter der Wahrheit“, um die hauptsächlich von religiöser Warte aus,
doch auch ganz grundsätzlich, gerungen wird, abbilden.677 Es finden sich zahlreiche

671 Ebenda, S. 313f..
672 Ebenda, S. 314.
673 Vgl. hierzu Schillers bereits weiter oben zitiertes Zugeständnis in seinem Brief an Christian Gottfried
Körner vom 24. März 1800.
674 Vgl. Genette, Palimpseste, S. 342-345, hier S. 343.
675 Ebenda, S. 318.
676 Des weiteren differenziert Genette: die Selbstaussparung (der Autor kürzt seinen Text selbst, vgl. S.
318), die Amputation (der Text wird an einer einzelnen Stelle tiefgreifend gekürzt, vgl. S. 316) und die
Verknappung (sie kürzt einen Text unter Vermeidung jeglicher thematischer Weglassung in Gestalt einer
Umformung, also einer Textneuproduktion, die möglicherweise kein Wort ihres Ausgangstextes zitiert, vgl.
S.323).
677Vgl. Barbara Fischer, Nathans Ende?, S. 54f.; in Übereinstimmung damit konkludiert Beatrice Wehrli,
das dramatische Gedicht eigne sich „zum idealen Aufklärungsinstrument, weil es [...] auf jene Reflexion



191

Kürzungen bei Schiller, „Vereindeutigungen“ möchte man es fast nennen, wie etwa
diese:

Nathan: Verbrannt? Wer? meine Recha? sie? –

Das hab‘ ich nicht gehört. – Nun dann! So hätte

Ich keines Hauses mehr bedurft. – Verbrannt

Bei einem Haare! – Ha! sie ist es wohl!

Ist wirklich wohl verbrannt! – Sag‘ nur heraus!

Heraus nur! – Töte mich: und martre mich

Nicht länger. – Ja, sie ist verbrannt. (HLA, Bd. II, I,1, S. 207f.)

wird vom Bearbeiter umformuliert und lautet dann entsprechend:

Nathan: Verbrannt? Wer? meine Recha? sie? –

Das hab‘ ich nicht gehört. Nun dann! So hätte

Ich keines Hauses mehr bedurft. – Verbrannt

Bei einem Haare! – Ha! sie ist es wohl!

Mein Kind ist wirklich wohl verbrannt! (NA, Bd. 13, I,1, S. 166) 678

Solche Maßnahmen sind zahlreich, ja charakteristisch für die gesamte Bearbeitung.
Damit verliert unbestritten der Prozeß des Präzisierens der jeweilig verbalisierten
Gedanken und Gefühle oder auch der Aspekt der geäußerten Glaubensbekenntnisse an
Eindringlichkeit, eine Dimension des gleichermaßen scharf- wie tiefsinnigen Textes geht
zugegebenermaßen verloren, doch es stellt sich die Frage, in welchem Ausmaß die
Zuschauer, nicht die Leser den Mangel überhaupt registrieren. Angesichts solcher
vergleichsweise minimaler Änderungen am Hypotext scheinen Interpretationen, die
Schillers Bearbeitung attestieren, Lessings Drama ‚verstümmelt‘ zu haben, ihre Kritik zu
überspitzt vorzutragen. Kürzungen aufgrund von Überlänge sind ein übliches Verfahren
der Bühnenbearbeitung. Nichts anderes unternimmt der Weimarer Dramaturg: er
effiliert, er dünnt aus. Bei der dritten Bearbeitung arbeitet er folglich erstmals strictu
sensu als Dramaturg. Daß dabei die eine oder andere Stelle wegfällt, die dem einen

zielt, die im Zusammenspiel von Intellekt und Sinnlichkeit vermittels digitaler und analoger Kommunikation
zwischen kritischer Distanz und persuasiver Einstimmung ihren Weg zu einem Konsens sucht [...].“, vgl.
Wehrli, Kommunikative Wahrheitsfindung. Zur Funktion der Sprache in Lessings Drama. – Tübingen 1983
(=Hermaea N. F. Bd. 46), S. 168.
678 Zum gesamten Komplex des „Feuers“, der „Brandmetaphorik“ siehe speziell Daniel Müller Nielaba:
„Die arme Recha, die indes verbrannte!“ Zur Kombustibilität [!] der Bedeutung in Lessings „Nathan der
Weise.“ In: Neues zur Lessing-Forschung. Ingrid Strohschneider-Kohrs zu Ehren am 26. August 1997. –
Tübingen 1998, S. 105-125. Vom selben Autor stammt auch die eingangs erwähnte Habil. „Die Wendung
zum Bessern“, deren zentraler Bezugstext gleichfalls „Nathan der Weise“ ist.



192

oder anderen unentbehrlich ist, vermag nicht zu überraschen und nicht darüber hinweg
täuschen, wie unvermeidlich die Diskussion darüber im nachhinein ist. Es sei denn, man
lehnt die Bühnenbearbeitung unter Hinweis auf die Verpflichtung gegenüber dem
Original ganz generell ab. Damit befindet man sich dann allerdings jenseits des
faktischen Theateralltags, jenseits jeder dramaturgischen Realität.
Es mag wundern, daß Schillers Veränderungen weniger umfassend ausfielen, als man
es nach der harten Kritik in „Über naive und sentimentalische Dichtung“679 vermutet,
doch Schiller beschränkte sich im wesentlichen auf die benannten Streichungen und
setzt folglich, übrigens ähnlich wie bei „Egmont“, wo Bearbeitung und Rezension
ebenfalls nicht auf einer Linie lagen, seiner frühere Kritik keineswegs konsequent um:

Lessings ‚Nathan‘ ist für einen gewöhnlichen Theaterabend viel zu lang. Deshalb hat ihn Schiller um ein

Fünftel gekürzt. Was entbehrlich war, bleibt fort; [...]. [...] Gedanken, die wol nicht eben allzu fern lagen,

die aber doch den handelnden Personen nicht gerade in jenem Augenblicke kommen mochten, sondern

mehr die Gedanken des Beobachters, des Dichters sind, ließ Schiller fort. Diesem Bestreben nach

Kürzung fielen sogar ganze Scenen zum Opfer. [...]. [...] Lessing hatte in erster Linie, wenn nicht das

Ganze, so doch einzelne Teile, für Leser geschrieben; Schiller aber bearbeitete das Stück für Hörer [...].
680

Kösters Beobachtungen sind, das gesamte bearbeitete Stück betrachtet, bis heute
zutreffend und stimmig, auch wenn sie das Verfahren selbst weder klar benennen noch
etwaige darüber hinaus weisende Gründe transparent machen. Rudloff-Hille rückte
Schillers Maßnahmen dagegen an manchen Stellen des „Nathan“ im Unterschied zu
Köster in die Nähe einer „Modernisierung“, wobei sie für jede einzelne Änderung
Verständnis zeigte.681

Eine Erklärung, warum Schillers Revision des „Nathan“ nicht radikaler ausfällt, ist damit
aber noch nicht gegeben. Daß tiefer gehende Eingriffe, wie es beispielsweise
Änderungen der Szenenfolge bedeutet hätten, im (aus Aufführungsüberlegungen) zu
langen, aber vom dramatischen Aufbau her durchdachten Hypotext gar nicht nötig
waren, da Lessing ein mindestens so theaterpraktisch geschulter Dramatiker war wie

679 Vgl. Fricke/Göpfert, Bd. V, S. 624-780, hier S. 725f..
680 Vgl. Köster, S. 133ff..
681 Vgl. Rudloff-Hille, S. 191f.: „Durch kleine Streichungen verschwinden die häufigen Hinweise auf
Nathans Reichtum und die Schätze des Sultans, die kritischen Bemerkungen über das Christentum, die
Rauheit des Tempelherrn gegen Daja; an den Figuren des Derwischs, des Sultans und der Sittah werden
Motivierungen verändert, die sich auf die Charaktere auswirken, ohne das Gesamtbild wesentlich zu
beeinflussen. In III,4 wird Sittah eine Stelle in den Mund gelegt, die bei Lessing fehlt und nur aus der
Antwort des Sultans erschlossen werden könnte - es ist eine der für Schiller so bezeichnenden
Verdeutlichungen des Geschehens. [...]“



193

der spätere Dramaturg selbst auch682, spielt bei allen Studien offenbar keine wichtige
Rolle oder es fällt eventuell gar nicht erst auf. „Nathan der Weise“ mag seinem
Weimarer Bearbeiter noch so wenig in sein dramentheoretisches Konzept gepaßt
haben, sein Autor mag, durch kirchen- oder allgemein gesellschaftspolitische Realitäten
desillusioniert, eine baldige Inszenierung noch so sehr für einen frommen Wunsch
gehalten haben683 – all das ändert nichts an der grundsätzlichen Aufführbarkeit und vor
allem der, nicht nur, theaterpraktischen Qualität des Stückes, das Schiller
bezeichnenderweise nicht durch einige wenige Eingriffe zu „verbessern“ wußte, was ihn
davon abgehalten haben mag, so drastische Maßnahmen wie bei den voraus liegenden
oder der unmittelbar folgenden Bühnenbearbeitung(en) zu ergreifen. Vielmehr trafen
beim vorliegenden Text zwei ausgewiesene Theaterpraktiker aufeinander, so daß
Schiller trotz mancher teils durchdachter, teils weniger fundierter Einwände letzten
Endes von der dramaturgischen Qualität des Stückes „besiegt“ wurde.

682 Hierzu ausführlich: Monika Fick, Lessing-Handbuch, S. 259-272; ähnlich früher schon Barner,
Lessing als Dramatiker. In: Handbuch des deutschen Dramas. – Düsseldorf 1980, S. 106-119, hier S.
107.
683 Siehe etwa Dreßler Thomas: Dramaturgie der Menschheit – Lessing. – Stuttgart, Weimar 1996, hier
S. 337 mit Rekurs auf Lessings Brief an seinen Bruder Karl vom 18. April 1779, z. B. zugänglich in HLA,
Bd. II, S. 723 respektive, was die vollzogene „Identifikation des Autors mit seinem Werk“ anbetrifft,
Dreßler, S. 340f..



194



195

[...] mit Wonne /

Entdeck ich, daß sie ehren, was sie lieben. (Die Braut von Messina, V. 2049f.)

[...] Denn jedes Neue, auch das Glück, erschreckt. (Die Braut von Messina, V. 1168)

4. Transformation der Gattung – Schillers Version ‚eines tragikomischen
Märchens nach Gozzi’
Der weitverbreitete und vielbearbeitete Turandot-Stoff684 bildet den Plot zunächst für
Conte Carlo Gozzi (1720-1806) und dessen bekannteste fiaba. Was passiert nun, wenn
„der deutsche Shakespeare“, Schiller685, den „Shakespeare der Italiener“686 bearbeitet?
Gozzis Stellung innerhalb der italienischen Literaturgeschichte soll zunächst näher
beleuchtet werden, bevor seine „Turandot“ in den Blickpunkt des Interesses rückt.
Er war einer der „geistige[n] Führer“ der reaktionär eingestellten Academia dei
Granelleschi, deren Ziel darin bestand, „[...] die literarischen Auswüchse des 17.
Jahrhunderts einzudämmen und eine reine, sittsame Poesie zu fördern. [...]“687 Vor

684 Vgl. zur weitläufigen Stoffgeschichte: Frenzel, Stoffe der Weltliteratur, S. 804-807; Frenzel, Motive der
Weltliteratur, S. 185-196; Meier, F[ritz]: Turandot in Persien. In: Zeitschrift der Deutschen
Morgenländischen Gesellschaft 95, N. F. Bd. 20 (1941), S. 1-27; François Pétit de la Croix:
Tausendundein Tag. Persische Märchen. Aus dem Französischen übersetzt von Marie Henriette Müller.
Nachwort von Hartmut Fähndrich. – Zürich 1993, siehe S. 152-160 sowie S. 194-251; Feldmann, Helmut:
Die Fiabe Carlo Gozzis. Die Entstehung einer Gattung und ihre Transposition in das System der
deutschen Romantik. – Köln, Wien 1971. (=Studi italiani Bd. 11); Gozzi, Carlo: Opere. 10 Bde. – Venedig
1772-1774, „Turandot“ ist in den ersten Band aufgenommen worden, zitiert wird im folgenden diese
Ausgabe mit Akt-, Szenen- und Seitenangabe, da keine Verszählung vorliegt: Opere del Co: Carlo Gozzi.
Tomo I. IN VENEZIA MDCCLXXII. Per il Colombiani, S. 213-321, die in der UB Tübingen eingesehen
wurde (Signatur D. k. III. 170); Poser, Therese: Das Märchen. In: Knörrich, Otto, (Hg.): Formen der
Literatur in Einzeldarstellungen. 2., überarbeitete Auflage. – Stuttgart 1991, S. 251-259, hier S. 253; Lüthi,
Max: Märchen. 8., durchgesehene und ergänzte Auflage. Bearbeitet von Heinz Rölleke. – Stuttgart 1990,
S. 28 respektive 35; Hentze, Carl: Religiöse und mythische Hintergründe zu „Turandot“. In: Antaios 1
(1959/60), S. 21-41; Brelich, Angelo: Turandot in Griechenland. In: Antaios 1 (1959/60), S. 507ff.;
Grundrisz zur Geschichte der deutschen Dichtung. Aus den Quellen von Karl Goedeke. Fortgeführt von
Edmund Goetze. Fünfter Band. Vom siebenjährigen Krieg bis zum Weltkriege. – Dresden 1893, S. 227;
vgl. ferner den Kommentar des Herausgebers Carl Wege: Bertolt Brecht: Stücke 9. – Berlin, Weimar,
Frankfurt am Main 1992, hier S. 401; siehe hierzu S. 27-30 meiner Magisterarbeit.
685 So Karl S[iegfried] Guthke: Schillers Dramen. Idealismus und Skepsis. – Tübingen 1994, hier S. 7:
„Da jedoch die deutsche Kritik seit den Räubern in Schiller den ‚deutschen Shakespeare‘ zu sehen pflegte
(und Schiller selbst sich nicht zu der falschen Bescheidenheit aufschwang, dies Urteil herunterzuspielen),
darf man fragen, was das heute bedeuten könnte.“
686 Vgl. Italiens neueste Schaubühne von Karl Gozzi, genannt der Shakespeare der Italiener. Aus dem
Italienischen übersetzt von Prof. F[riedrich] A[ugust] C[lemens] Werthes. 5 Bde. – Bern 1777-1779.
„Turandot“ steht im ersten Band dieser Ausgabe, da jedoch Werthes‘ Übersetzung in der NA, Bd. 13,
unter Schillers Text abgedruckt wurde, wird Werthes‘ Übersetzung später nach dieser mit Akt-, Szenen-,
Zeilen- sowie Seitenangabe zitiert.
687 Vgl. Haase, Erich L. : Studien zu den Fiabe Carlo Gozzis. - Berlin 1948, S. 22f.; Hinweise zur
Biographie Gozzis in: Biographisches Lexikon des Kaiserthums Oesterreich, [...]. Von Constant v.
Wurzbach. Fünfter Theil. - Wien 1859, S. 283-287; bei Haase, S. 20-31 sowie Unfer-Lukoschik, Rita: Der
erste deutsche Gozzi. Untersuchungen zu der Rezeption Carlo Gozzis in der deutschen Spätaufklärung. -
Frankfurt am Main, Berlin, Bern u. a. 1993 [zuerst Bonn 1992].



196

diesem Hintergrund ist sein polemisch-zynisches Antreten gegen Pietro Chiari und Carlo
Goldoni, das sich in der ersten Fiaba „L’amore delle tre melarance“ (Jan. 1761)
niederschlug, zu sehen; von dem Letztgenannten fürchtete er große Gefahr durch die
positive Darstellung der sogenannten kleinen Leute, die dieser in vielen Milieustücken
auf die zeitgenössischen venezianischen Bühnen brachte.688 In der italienischen
Literaturgeschichtsschreibung hält man darum den Reformer Goldoni nach wie vor für
bedeutender als den Reaktionär Gozzi. Dies wird deutlich bei Giuseppe Petronio, der in
seiner 1993 auf deutsch erschienenen „Geschichte der italienischen Literatur“ lediglich
einen knappen Abschnitt über „Venedig und Gasparo Gozzi“, Carlo Gozzis Bruder,
aufnimmt. Innerhalb dieses Kurzkapitels weist er nur nebenbei darauf hin, daß Gasparo
die Fiabe des Bruders „völlig überbewertet“ habe.689

Eine gänzlich andere Einschätzung Gozzis ist nachzulesen in der 1994 von Volker Kapp
herausgegebenen „Italienischen Literaturgeschichte“, in welcher Gozzi in einem
gemeinsamen Kapitel mit Goldoni ein klarer Vorzug vor dem Widersacher eingeräumt
wird, weil „[...] trotz all der Verdienste, die Goldoni als dem Begründer eines
bürgerlichen Theaters im Kontext der Aufklärungsideologie [...] zukommen, der
vielgeschmähte konservative Anti-Aufklärer Gozzi als der modernere Dramatiker“
erscheine, der „[...] mit seinen ‘fiabe teatrali’ [...] offene und produktive Kunstwerke
geschaffen“ habe, „die immer wieder zu neuen Interpretationen“ Möglichkeiten böten.690

Diese zwei sich gegenüberstehenden Beurteilungen prägen die gesamte Gozzi-
Rezeption: Während er in seinem Heimatland nach kurzer Zeit in Vergessenheit geriet
und unter seinen Landsleuten keinen Nachfolger fand, schenkte man ihm im Ausland
um so nachdrücklichere Beachtung, was sich nicht zuletzt damit erklären läßt, daß die
Stücke des venezianischen Grafen aufgrund der offenen, nicht festgelegten
Konturiertheit seiner Figuren ideale Projektionsflächen für verschiedene, teils deutlich
voneinander geschiedener Literaturkonzepte.691

688 Vgl. z. B.: Theile, Wolfgang: „Bella cosa è il regnar sopra i cervelli.“ Zu Carlo Gozzis Theaterstreit mit
Goldoni. In: Rom. Forsch. 102, 2-3 (1990), S. 274-286.
689 Vgl. Petronio, Giuseppe: Geschichte der italienischen Literatur. Band 2: Vom Barock bis zur
Romantik. - Tübingen, Basel 1993 (= UTB Bd. 1699-3), S. 160, S. 183-195. Petronio vollzieht damit eine
Kehrtwende gegenüber früher von ihm geäußerten Einschätzungen Gozzis, vgl. Theile, „Bella cosa...“, S.
274, Anm. 2 und S. 285, Anm. 35.
690 Vgl. Kapp, Volker (Hg.): Italienische Literaturgeschichte. Unter Mitarbeit von Hans Felten, Frank-
Rutger Hausmann, Franca Janowski, Volker Kapp, Rainer Stillers, Heinz Thoma, Hermann H. Wetzel.
Zweite, verbesserte Auflage. - Stuttgart, Weimar 1994, S. 221-227, hier S. 221.
691 Siehe hierzu, neben der bereits erwähnten Literatur, Ringger, Kurt: Carlo Gozzis ‘Fiabe Teatrali’ -
Wirklichkeit und romantischer Mythos. In: GRM 18 (1968), S. 14-20, hier S. 15; vgl. GA, Bd. 14, S. 62-72,
hier S. 70; noch einmal die „frühe Rezeption“ Gozzis zusammenfassend: Schwaderer, Richard: Die
(Wieder-) Entdeckung der Phantasie. Zur frühen Rezeption der Fiabe teatrali Carlo Gozzis in den
deutschsprachigen Ländern im Rahmen eines sich wandelnden Italienbilds. In: „Italien in Germanien.“ [...]
Deutsche Italien-Rezeption von 1750-1850. Hg. von Frank-Rutger Hausmann [...]. – Tübingen 1996, S.
333-351, hier insbesondere S. 335 und S. 351(Der Verfasser scheint die angenommene distinkte
Differenzierung klassischer respektive romantischer Theaterkonzepte nicht zu problematisieren).



197

Obwohl der Venezianer grundverschieden aufgenommen wurde, herrschte Einigkeit
über das „starre[...] formale[...] Schema“, welchem die zehn Fiabe, die einen enormen
Publikumserfolg erzielten, gehorchten.692 Er verwendete durchweg Märchenstoffe, ob
einheimische oder aus persischen und chinesischen Quellen stammende. Diese
gestaltete er auf seine Weise um, indem er in alle Fiabe die Masken der commedia
dell’arte integrierte, mit allen zur Verfügung stehenden technischen Möglichkeiten
operierte und so mit hart aufeinander treffenden tragischen und komischen
Konstellationen den Zuschauern die Zeit vertrieb. Der Rückgriff auf Märchen resultierte
dabei nicht aus einer besonderen persönlichen Affinität zu dieser Gattung, vielmehr
erschien sie ihm gerade infantil genug, um den angestrebten Erfolg auch zu
erreichen.693 An den Masken interessierte ihn hauptsächlich deren vermeintliche
„stereotype Formenwelt“, „fissità.“694 Haase nennt vier durchgehend erkennbare
Merkmale aller fiabe: Das Satirische, das Volkstümliche, das Wunderbare, das
Tragikomische.695 Die fiabe entstanden zwischen 1761 und 1765 und waren in erster
Linie für das Theater geschrieben. Als sie zu einem späteren Zeitpunkt gedruckt und
gelesen wurden, war die zunächst überwältigende Begeisterung für diese Stücke
merklich abgekühlt, es wurde vielmehr die (selbst-)kritische Frage gestellt, ob sie nicht
von Anbeginn an überschätzt worden waren.696

„Turandot. Fiaba Chinese Teatrale Tragicomica in cinque Atti“, uraufgeführt von der
Truppe Antonio Sacchis am 22. Januar 1762 im Teatro San Samuele di Venezia, ist die
vierte fiaba Gozzis. Innerhalb der zehn fiabe wird ihr eine Sonderstellung zugesprochen.
Dies hängt damit zusammen, daß hier auf Märchengestalten wie Geister o. ä. verzichtet

Schwaderer berücksichtigt leider weder die kurz vor ihm erschienene Unfer-Lukoschik (über die er nicht
hinausgeht) noch Haase.
692 Vgl. hierzu besonders Feldmann, S. 10, Haase, S. 16f.; die Titel der Fiabe lauten im einzelnen:
L’amore delle tre melarance (Jan. 1761); Il Corvo (Okt. 1761); Il Re Cervo (5. Jan. 1762); Turandot (22.
Jan. 1762); La Donna Serpente (Okt. 1762); La Zobeide (Aug. 1763, Turin); I Pitocchi Fortunati (Jul.1764,
Parma); Il Mostro Turchino (Dez. 1764); L’Augellino Belvedere (Jan. 1765); Il Re de Genj (Nov. 1765).
693 „Gozzis Verhältnis zum Märchen ist genauso doppelgesichtig wie seine Einstellung zur commedia
dell’arte. Er verfolgt beide mit der gleichen Haßliebe. [...] Damit aber fehlt dem Märchen jede Würde, [...].
Anspruch auf literarische Anerkennung kann es nicht erheben.“, so Feldmann, S. 63; so ähnlich schon
früher Köster, S. 160f..
694 Vgl. Feldmann, S. 31.
695 Vgl. Haase, S. 32-166.
696„Trivialität: das ist es, was die italienische Literaturwissenschaft sowohl Gozzis ‘Fiabe’ als auch seinen
übrigen Schauspielen vorwirft. [...]“, so Ringger, S. 19f.; vgl. auch Haase, S. 24; mit den „übrigen Stücken“
sind Gozzis später entstandene Bearbeitungen und Adaptationen spanischer Dramen, z. B. von Don
Giuseppe di Cordova, Caldéron, Tirso da Molina, Fragoso u. a. gemeint, vgl. dazu: Schnakenburg, J. F.:
über Carlo Gozzi und sein Theater. In: Archiv der neueren Sprachen und Literaturen. Hg. von Ludwig
Herrig. XIV. Jahrgang. - Braunschweig 1859, S, 367-388; vgl. Martin, Gretchen: Goldoni’s antagonist:
Carlo Gozzi, venetian fantasist. In: It Q 1,3 (1957), S. 30-39; vgl. ebenso: Puttlitz, Edler von: über Carlo
Gozzi und seine Schriften. Aufsatz in der Abendzeitung vom 17. April 1822. - Münster, Dresden 1822, S.
121-124. Gozzi verfaßte u. a. Sonette, ein „komisches Epos“ namens „Marfisa bizarra“ und eine
Autobiographie mit dem Titel „Memorie inutili...“, zu deutsch: „Unnütze Erinnerungen... .“



198

wird, was jedoch auch bei „I Pitocchi Fortunati“ der Fall ist. Im Unterschied zu den
anderen Stücken gilt es nicht, große äußere Gefahren zu überwinden, bevor das gute
Ende kommt, sondern der zu bewältigende Konflikt wird durch Turandots Charakter
ausgelöst, liegt also im Inneren der Figur. Dieser Unterschied mag auch der
Ausgangspunkt dafür sein, warum Feldmann in Turandot „[d]ie wahre Königin der Fiabe“
erblickt, „die nicht mehr in das abstrakte Vollkommenheitsschema der bürgerlichen
Frau“ passe, da der Autor sich hier „[...] in die Reihe derer“ stelle, „die dem Charme der
selbstbewußten, kapriziösen Venezianerin ihrer Zeit Tribut zollen [...]“, ja, „[...] Turandots
glanzvoller sinnlicher Schönheit und faszinierender Größe“ gelte „Gozzis Liebe und
Bewunderung [...].“697

Guthke kümmert sich nicht um die stoffgeschichtliche Märchenherkunft der „Turandot“
und deutet Gozzis Stücke generell als „Melodramen“, was für eine eher problematische
Einordnung gehalten wird698, und nicht, wie es sich durch den Untertitel anböte, als
„Tragikomödien.“699 Der Analyse Guthkes ist, u. a. was die harten Übergänge betrifft, mit
einer Einschränkung weitgehend zuzustimmen. In der Tat wird ein regelrechtes
Wechselbad der Gefühle auf der Bühne entfacht, in der die meistens als Zugeständnis
an die comédie larmoyante interpretierte „Rührseligkeit“ mit voller Wucht auf „die ganze
Ausgelassenheit“ der vier Maskenfiguren trifft.700 Bei der gezogenen Schlußfolgerung,
es handele sich um ein Melodrama, kommen aber schon aufgrund der Stoffgeschichte
Zweifel. Auch Horn nimmt eine eher kritische Position zum vorliegenden Stück ein, doch
die Gattungszugehörigkeit ist für ihn keinesfalls das Problem.701 Er hält „Turandot“

697 Vgl. Feldmann, S. 81; eine ähnliche Sonderstellung spricht Krömer „Turandot“ zu - vgl. Krömer,
Wolfram: Die italienische Commedia dell’arte. - Darmstadt 1976. (=Erträge der Forschung Bd. 62), S. 65.
698 Da das „Melodrama“ ursprünglich, wirft man einmal einen Blick in Gero von Wilperts „Sachwörterbuch
der Literatur“, hier S. 564, dafür reserviert war, „allg. jede Verbindung von gesprochenem Wort mit
untermalender Musik“ zu kennzeichnen und nur untergeordnet noch die Bedeutung zuerkannt bekommt,
„in englischer und französischer [nicht jedoch in der italienischen!, Anm. der Verf.] Literatur das populäre
Schauer-, Sensations- und Rührstück der Trivialliteratur Ende 18. [!] / 1. Hälfte 19. Jahrhundert mit
stereotypen Figuren, unwahrscheinlicher Handlung, aufwendiger Inszenierung (mittelalterliche und
exotische Szenerie) um Leiden und Belohnung des Guten, Strafe des Bösen [...]“, zumal, folgt man dieser
Definition, Turandot nicht wirklich „gestraft“ wird, d. h. heiratet (Heirat als Strafe wäre wiederum ein
gänzlich anderes Thema) und Adelma tatsächlich zu schlecht bedacht wird, so daß die
durchschimmernde Moral hier nicht konsequent zur Anwendung kommt.
699 Vgl. Guthke, Karl S[iegfried]: Die moderne Tragikomödie. Theorie und Gestalt. Aus dem
Amerikanischen übersetzt von Gerhard Raabe unter Mitarbeit des Verfassers. - Göttingen 1968, S. 75f.;
beispielsweise wertet Japp ganz selbstverständlich in seinem Aufsatz „Kleist und die Komödie seiner
Zeit“, hier S. 116, Schillers „Turandot“-Bearbeitung als „einen ernstzunehmenden Beitrag zur Geschichte
der Tagikomödie“, Endres‘ Kategorisierung der „Turandot“ als Schillers „Komödienbeitrag“, der freilich
„nichts weniger [...] als eine Einlösung seiner großartigen [!] Komödientheorie und im Grunde ungeeignet“
sei, „als Beispiel einer ‚reinen Komödie‘ zu fungieren“, kann dagegen noch nicht einmal nach der
angefügten Abschwächung gefolgt werden, da „Turandot“ definitiv keine Komödie darstellt – und zwar
noch nicht einmal eine „unreine“, vgl. Johannes Endres, Das „depotenzierte“ Subjekt. Zur Geschichte und
Funktion des Komischen bei Heinrich von Kleist. – Würzburg 1995, hier S. 6.
700Vgl. Köster, S. 159f..
701Vgl. Guthke, Geschichte und Poetik, S. 400.



199

schlicht für ein „Mährchen“702, was nicht nur stoffgeschichtlich korrekt ist, sondern
zudem den Vorteil hat, daß die nicht vorhandene Logik sinnvoll erklärt wäre. Denn eine
Begründung erwartet man in allen fiabe jeweils vergebens. Darum kann man weder von
einer psychologischen Aufwertung des Geschehens noch von einer tieferen Problematik
als bei den anderen Fiabe sprechen. Feldmann beurteilt Gozzis Stellenwert
folgendermaßen: „[Seine] [...] eigentliche Leistung [...] besteht darin, den
‚phantastischen‘ Typus der commedia dell’arte durch eine Verbindung mit dem Märchen
für kurze Zeit neu belebt zu haben. [...]“703 Im Märchen wie in der commedia dell’arte
muß nicht begründet werden, warum jemand sich einer bestimmten Handlungsweise
entzieht (wie Turandot) oder warum jemand eine bestimmte, ungeheuer schwierige
Handlungsweise fordert (wie in den anderen fiabe). Die Frage nach dem „Warum?“
bleibt hier wie dort einfach unbeantwortet, weshalb ihm an einer Vertiefung der Titelfigur
gar nicht gelegen ist.704 Gerade dieser Aspekt wird bei Schillers Bearbeitung eine
gewichtige Rolle spielen.
Doch kann man den Unterschied, der zwischen der vierten fiaba und den
vorausgehenden drei Stücken besteht, keineswegs nur als Vorzug, sondern gleichfalls
als Nachteil werten.705 Nicht vergessen werden sollte, daß „Turandot“, verglichen mit

702Vgl. Horn, Franz: über Carlo Gozzi’s dramatische Poesie, insonderheit über dessen „Turandot“ und
die Schillersche Bearbeitung dieses Schauspiels. In Briefen. - Penig, Leipzig 1903, z. B. S. 63, S. 101f..
703Vgl. Feldmann, S. 64; kursive Hervorhebung der Verf..
704 Stellvertretend für die anderen Fiabe sei auf zwei hingewiesen: „Il Mostro Turchino“, zu deutsch „Das
blaue Ungeheuer“ und „Zeim, Re de Genj“, zu deutsch „Zeim, der König der Geister“. Ohne auf die
Handlungsverläufe näher einzugehen, sind einige ähnlichkeiten mit dem hier interessierenden Stück
auffallend: Die Figur der „Zelika“ wird im „Re de Genj“ als „tigerherzige Königin“, „grimmig grausame
Königin“, ähnlich wie Turandot, beschrieben. Im „Mostro Turchino“ finden sich bei der siebenköpfigen
Hydra auch „mehrere Totenschädel“. Ähnlichkeiten sind gleichfalls bei der Schlußgebung zu beobachten:
„Dardanè“ wendet sich im letzten Auftritt (5,7) an die Zuschauer, um um Beifall zu bitten. Somit ist
deutlich, daß die Gozzische Turandot im Zusammenhang mit den anderen Fiabe zu sehen ist, vgl.
Dramatische Dichtungen von Carlo Gozzi. Aus dem Italienischen übersetzt von Volkmar Müller. - Dresden
1889, S. 28 bzw. 321. Die zitierte Ausgabe ist leichter zugänglich als die Werthes-Ausgabe, deshalb wird
auf sie zurückgegriffen. Der Ausdruck „divertimento innocente“, den Gozzi für die Fiabe verwendete,
beschreibt treffend, kokettierend (?) den Anspruch, den er mit ihnen verfolgte; zitiert nach Feldmann, S.
63.
705 Gemäß Haases Einschätzung „[...][beweist] Gozzi in der Anlage des ganzen Stückes nicht die
gleiche Geschicklichkeit wie in der Knüpfung des Knotens. [...]das Stück [zerfällt] in zwei Teile [...]: in die
Lösung der drei Rätsel durch Calaf und in das Erraten seines Namens durch Turandot. [...]Die Fiaba
verliert ihre Einheitlichkeit, kann aber überhaupt nur so ihre Handlung fortsetzen. [...]“, vgl. Haase, S. 70ff.;
Haase, der sich um den stoffgeschichtlichen Hintergrund ebenfalls, genau wie Guthke, nicht kümmert,
stört sich an der nach seinem Dafürhalten schroffen Unterbrechung des Verzauberungsmotives, mit
folgender Begründung: „Der Entschluß Calafs, seinerseits ein Rätsel aufzugeben, führt auf die
grundsätzliche Frage: bringt Gozzi nur [Hervorhebung der Verf.] ein dramatisiertes Märchen oder ein
psychologisch folgerichtiges Drama auf die Bühne? Wenn wir sagen, daß das Grundmotiv der
Verzauberung durch die Einwirkung Calafs unterbrochen wird, so haben wir bereits eine Stellung
bezogen, die auch mit der Absicht des Dichters übereinstimmt. Im Märchen sind Übergänge erlaubt, die
nicht rational zu motivieren sind. Im Drama hingegen stören sie die Einheit der Komposition.“ Beim von
Haase bemängelten Punkt handelt es sich jedoch um ein typisches Erkennungsmerkmal des Märchens
(Zweiteilung), weshalb man sich seiner Ansicht, es handele sich um ein fehlerhaftes Drama nicht



200

anderen fiabe, die oft auf mehr als fünfzehn Wiederholungen kamen, mit sieben
Wiederholungen hintereinander und einer jährlichen Wiederaufnahme bei den
Zeitgenossen nur ein mäßiger Erfolg war.706 Seine Sonderform macht eine eindeutige
Einordnung des Stückes nahezu unmöglich, doch scheint es am ehesten vertretbar, die
fiaba „Turandot“ gemäß dem Paratext als eine Art dramatisiertes Märchen zu
bezeichnen.707

Nach diesen Hinweisen zur Stellung Gozzis im allgemeinen und der „Turandot“
innerhalb seines Gesamtwerks fällt bei einem Blick in die Personenliste sogleich die
Uneinheitlichkeit der Standeszugehörigkeit auf: Turandot, Altoum, Calaf und Timur
gehören dem Adel, damit dem einschlägig tragischen Personal an. Als eindeutig
komisch können die vier commedia dell’arte-Figuren, die acht Doktoren des Diwans
sowie die Sklavin Zelima gelten, die alle in einem Untergebenenverhältnis stehen.
Weniger klar ist es bei Barach, Schirina und Adelma. Schirina und Barach sind zum
Handlungszeitpunkt freie Bürger. Adelma nimmt als zur Sklavin degradierte eigentliche
Prinzessin eine Sonderstellung ein. Es handelt sich folglich um ein ständisch
gemischtes, tragisches und komisches Personal.708 Das Geschehen findet an mehreren
Örtlichkeiten in und vor Peking statt. 709

anschließen kann, vgl. auch Köster, S. 157f., der aufzeigt, wie viel Gozzi aus seiner Vorlage (de la Croix)
übernommen hat; vgl. auch Horn, S. 101ff. und S. 44ff. bzw. S. 50.
706 Vgl. Puttlitz, S. 122, dessen Zahlen sich decken mit denen, die Gozzi selbst in der dem Stück
vorangestellten Vorrede nennt. - Puttlitz hält „Turandot“ für das schlechteste Stück dieser Machart.
707 Vgl. zu dem grundlegenden Gattungsproblem des dramatisierten Märchens besonders Kober,
Margarethe: Das deutsche Märchendrama. - Frankfurt am Main 1925. (=Deutsche Forschungen Heft 11),
S. 1-6, S. 144ff., deren gattungstheoretische Überlegungen durchaus allgemeingültigen, nicht nur auf
deutsche Märchendramen beschränkten Wert besitzen.
708 Vgl. Ingenkamp, S. 977-1014, hier S. 983; Aurich sieht in der vierten fiaba „die bizarre Chinoiserie“
auf ihrem „Höhepunkt“, vgl. Aurich, S. 139; Die folgende ausführliche, gleichermaßen interpretierende wie
synoptische Vorgehensweise scheint geboten und gerechtfertigt aus mehreren Gründen: Gozzis Text ist
im deutschsprachigen Raum zum einen wenig bekannt und er bildet zum anderen die entscheidende
Grundlage für die anschließend zu treffende Entscheidung, ob Guthkes bisher unwidersprochene These,
bei Schillers Bearbeitung handele es sich um eine „eigenständige dramatische Leistung“, immer noch
Folge geleistet werden kann oder nicht. Hinzu kommt der Umstand, genau genommen zwei Prätexte,
Gozzis Original sowie Werthes‘ Übersetzung, zu diesem Zweck einer eingehenden Betrachtung zu
unterziehen. Gezeigt werden soll, daß Guthkes These nicht aufrecht zu erhalten ist. Zu diesem Zweck
scheint gleichfalls eine jeweils vorgenommene Charakterisierung der dramatis personae indiziert, vgl.
vorerst Guthke, Schillers „Turandot“, JbDSG 3 (1959), S. 118-141.
709 Vor einem Stadttor mit Stadtmauer im Hintergrund (1. Akt), im großen Saal des Diwans (2. und 5.
Akt), in einem Zimmer im Serail und in einem königlichen Saal (3. Akt), im Vorhof mit Säulen und in einem
prächtigen Gemach mit mehreren Ausgängen (4. Akt). Die Handlung beginnt vermutlich am Morgen, auf
jeden Fall während der Hinrichtung des letzten Bewerbers, des Prinzen von Samarcanda (1. Akt). Am
gleichen Tag, ca. drei Stunden später, wird der Diwan für die Befragung Calafs hergerichtet, anschließend
unterzieht sich der Tartarenprinz der Prüfung. Er übernachtet im Schloß, denn die „zweite
Befragungsrunde“ wird auf den nächsten Morgen festgesetzt - damit nimmt die Handlung
höchstwahrscheinlich mehr als 24 h ein, doch die Zeitverhältnisse werden bei Gozzi nicht besonders
hervorgehoben oder wichtig genommen.



201

Die Handlung ist einheitlich, dreht es sich doch im wesentlichen um die Frage, ob bzw.
wie Turandot und Calaf ein Paar werden, davon lenken auch die Intermezzi Truffaldinos
(und Brighellas) letztlich nicht ab. Den ersten Akt läßt Gozzi geschickt mit Calaf und
dem von ihm neu eingeführten Barach beginnen. Das Gespräch der ersten Szene dient
dazu, die Vorgeschichte genauestens zu referieren. Der ehemalige Hofmeister des
Tartarenprinzen hat aus Vorsicht in der chinesischen Hauptstadt seinen Namen in
„Assan“ umgeändert, um Verfolgungen und Befragungen bezüglich der Vergangenheit
zu umgehen (vgl. I,1, S. 222).
Calaf berichtet vom erlittenen Unglück der letzten Jahre, welches seinen Eltern noch
stärker zusetzte als ihm selbst und sogar so weit führte, daß Timur und seine Frau
Elmaze „[...] in braccio a morte voleano darsi. [...]“ (1,1, S. 224), sich dem Tod in die
Arme werfen wollten. Barach hatte es leichter. Zwar fiel ihm der Weggang vom
tartarischen Hof schwer, gerade angesichts der Tatsache, daß er glauben mußte, die
Fürstenfamilie lebe nicht mehr, doch in Peking fand er ein kleines bescheidenes Glück.
Er konnte einer Witwe, Schirina, aus finanziellen Schwierigkeiten helfen. Inzwischen
haben die beiden sogar geheiratet. Das Vertrauen zu seiner Frau hat jedoch
offensichtlich Grenzen: Barach hält sich auch ihr gegenüber völlig bedeckt über sein
früheres Leben.
Calaf teilt mit, er habe auf einer der zahlreichen Fluchtstationen am Hof des Königs der
Karazanen haltgemacht. Cheicobads Tochter Adelma sei dabei auf ihn aufmerksam
geworden und er nehme an, sie habe damals „[p]iu, che pietà“, mehr als Mitleid, für ihn
empfunden (1,1, S. 225). Barach kommt Calafs Bitte, ihm genau Auskunft über den
hiesigen Hof zu erteilen, nach, kann er doch auf diese Weise etwas für ihn, den er als
„quasi mio figlio“ bezeichnet (1,1, S. 222), tun. Sehr bald erzählt er von Turandot.
Barachs Schilderungen weist Calaf hart und entschieden als eine „antica fiaba“, ein
altes Märchen, welches er schon oft gehört habe, zurück (vgl. I,1, S. 228). Sein Urteil ist
radikal: Ein Dummkopf ist der, der sich auf das grausame, tödliche Spiel einläßt und an
des Kaisers Stelle würde er mit der Tochter ohnehin kurzen Prozeß machen - er
überließe sie den Flammen (vgl. S. 231). Den Wahrheitsversicherungen Barachs
keinerlei Glauben schenkend, wird der Königssohn in der zweiten Szene durch Barachs
Freund Ismaele eines Besseren belehrt. Der unglückliche Hofmeister beschreibt die
Haltung des samarkandischen Prinzen vor und während der Hinrichtung, welcher
Barach unter keinen Umständen beiwohnen wollte. Ismaele „esce piagendo dalla Città“
(I,2, S. 231), kommt weinend aus der Stadt, weil er ohnmächtig mitansehen mußte, was
mit seinem Schützling passierte. Wenig taktvoll macht ihm Barach Vorhaltungen, die er
bestürzt und entschieden zurückweist. Die Beziehung Ismaeles zu dem hingerichteten
Prinzen erscheint ähnlich intensiv, eng und herzlich wie diejenige zwischen „Assan“ und
Calaf (vgl. S. 231ff.). Nach seiner erregten Rede gegen die Prinzessin, die aufgrund



202

ihrer maßlosen Schönheit das Leben dieses - und anderer - Prinzen auf dem
unerschütterten Gewissen hat, zieht sich Ismaele zurück (vgl. S. 233). An den
vernommenen Informationen kann Calaf nicht länger vorbei: Er verfällt selbst dem
Zauber des von einem Maler angefertigten Bildes, das Ismaele voller Verachtung in den
Dreck geworfen hat. Barach kann seinen jungen Freund ebenfalls nicht zurückhalten.
Kaum hat Calaf das Bild betrachtet, verfällt er in Verzückung, wirft sofort seine rationale
Denkweise über Bord und will wie seine Vorgänger das Unmögliche zu versuchen,
nachdem er sich versichert hat, daß er die Kaisertochter auf jeden Fall zu Gesicht
bekommt, da Turandot sogar noch „più bella [...], nè mai/Giunse pittore a colorir le
interne/Bellezze di colei. [...]“, also noch viel schöner, von einem Maler nicht darstellbar,
sei (vgl. I, 3, S. 234). Weil Barach erkennt, wie wenig er bei seinem Gegenüber
ausrichtet, bricht er erneut in Tränen aus (I, 3, S. 235). Seine in der vierten und letzten
Szene hinzustoßende Frau hilft zwar ihrem Mann bei seinem Vorhaben, Calaf von dem
spontan gefaßten Plan abzubringen, doch auch gemeinsam scheitern sie. Schirina
erscheint sogleich wißbegierig, als sie erfährt, daß ihr Gatte und der unbekannte
„Mieter“ sich kennen (ebenda).
Am Ende des ersten Aktes ist bereits ein Eindruck darüber vorhanden, was künftig von
diesem Ehepaar zu erwarten sein wird: Er gibt sich als rationaler, guter, loyaler, fast
väterlicher Freund des jungen Prinzen, der aufrichtigen Anteil nimmt an dessen Leben
und Schicksal. Auf Calafs Spontanentschluß hat er keinen Einfluß, doch er entläßt
seinen ehemaligen Schüler - und den Leser/Zuschauer - nicht ohne Hoffnung in den
zweiten Akt, da Calaf „[...]tal d’ingegno,/Ch’io non dispero in tutto [...]“, mit so viel Geist
ausgestattet sei, daß er, Barach, nicht ganz verzweifle (I,4, S. 237). Der Verdacht
bezüglich Schirinas Neugier und Unzuverlässigkeit erhärtet sich indessen, bestürmt sie
ihren „Assan“ doch, ihr Genaueres über den Fremden zu erzählen (ebenda). Die
Vorsicht ihres Ehemannes erscheint gut begründet.
Zu Beginn des zweiten Aufzuges betreten die beiden ersten Figuren der von Gozzi
wiedererweckten commedia dell’arte - Truffaldino und Brighella - die Bühne, deren
traditioneller Hintergrund für das Verständnis des Stückes immens ist, gerade auch
bezüglich Pantalone und Tartaglia.
Die commedia dell’arte, auch commedia all’improvviso oder commedia a soggetto, hatte
ihre Blütezeit ca. zwischen 1550-1750. Sie gilt als eine Hervorbringung der
Renaissance.710 Als ihre möglichen, jedoch nicht völlig gesicherten Anknüpfungspunkte

710 Da die hier gegebenen Informationen über die commedia dell’arte knapp gehalten werden sollen, sei
auf folgende weiterführende Literatur verwiesen, aus der die hier wiedergegebenen Kenntnisse stammen:
Hinck, Walter: Das deutsche Lustspiel des 17. und 18. Jahrhunderts und die italienische Komödie.
Commedia dell’arte und Théâtre italien. - Stuttgart 1965, S. 1-64; vgl. gleichfalls Krömer; Riha, Karl:
Commedia dell’arte. Mit den Figuren Maurice Sands. - Frankfurt am Main 41984, vgl. die Darstellungen
Pantalones auf S. 11, Brighellas auf S. 13 respektive Tartaglias auf S. 17 (Truffaldino fehlt hier
bedauerlicherweise); Spörri, Reinhart: Die Commedia dell’arte und ihre Figuren. Zusammengestellt und



203

werden das antike Volkstheater Atellanae, das schon immer auf und an den
Handelsstraßen vertretene Wandervolk der Artisten sowie der auf keltische Riten
zurückgehende Karneval angesehen. Sie ist wesentlich gekennzeichnet durch die sie
immer wieder verändernden und prägenden Berufsschauspieler, die quasi eine Rolle
auf Lebenszeit übernahmen - wie etwa der berühmte Antonio Sacchi die Rolle des
„Truffaldino.“711

Hinck unterscheidet grundsätzlich zwei „Formtypen“ der italienischen Stegreifkomödie:
den „Konzentrationstypus“ und den „Typus des Phantastischen“. Der eine ist später
eher Goldoni, der andere eher Gozzi zuzuordnen. Sie lassen sich u. a. gegeneinander
abgrenzen anhand der Schauplätze sowie der Zusammensetzung des Personals.712

Innerhalb der italienischen Stegreifkomödie gibt es vier verschiedene Maskenrollen, die
unterteilt sind in zwei Zanni (die Diener) und zwei Vecchi (die Alten). Alle vier Masken
besitzen sehr unterschiedliche, charakteristische Nasen. Als die populärsten Figuren der
commedia dell’arte gelten die beiden Dienertypen. Anfangs sind sie gekennzeichnet
durch die „Gegensätzlichkeit ihres Charakters und [...] Gleichheit ihres Schicksals[.]“713

beschrieben sowie anhand von Textbeispielen und Einzelszenen erklärt und mit einem eigens für die
deutschsprachige Bühne eingerichteten Stück versehen von Reinhart Spörri. - Zürich 1963; Kommerell.
Max: Betrachtung über die Commedia dell’arte. In: Italien 3 (1944), S. 41-46; Greiner, Bernhard: Die
Commedia dell’arte und Watteaus Harlekin-Bilder. In: Ders.: Die Komödie: eine theatralische Sendung.
Grundlagen und Interpretationen. - Tübingen 1992, S. 69-81; Esrig, David (Hg.): Commedia dell’arte. Eine
Bildgeschichte der Kunst des Spektakels. Mitarbeit von Evelin Kohl, Hans-Jürgen Frintrop, Olympia Esrig.
- Nördlingen 1985.
711 In Ermangelung neuerer und neuester Fachliteratur zur commedia dell’arte im deutschsprachigen
Raum hat Wolfgang Theile 1997 ältere Aufsätze, die einen repräsentativen Überblick über die
bedeutende Theaterform ermöglichen, herausgegeben: Commedia dell’arte. Geschichte – Theorie –
Praxis. Hg. von W. T. – Wiesbadem 1997. Auf vier dieser Aufsätze möchte ich an dieser Stelle explizit
hinweisen: Inge Krengel-Strudthoff nähert sich dem Begriff „Commedia dell’arte“, indem sie den Versuch
unternimmt, alle Merkmale zu benennen, über deren notwendige Zugehörigkeit zur commedia dell’arte
Konsens besteht, vgl. S. 6-20, insbesondere S. 19f.; Max J. Wolff vertritt bis heute als einziger die
Auffassung, die commedia dell’arte habe ihren Ursprung wie die commedia erudita an den Höfen, vgl. S.
85-94; Theile selbst zeichnet nochmals die Entwicklung des Stegreiftheaters in Italien sowie seine
Ausstrahlung nach Frankreich nach, vgl. S. 45-60 und Elisabeth Brock-Sulzer versucht eine Antwort auf
die Frage, welche Aufgabe sie „im heutigen Theater“ wahrnimmt, vgl. hierzu vor allem die
Literaturangaben im Anhang der eben erwähnten Aufsätze.
712 Vgl. Hinck, S. 18f.; beim Konzentrationstypus handelt es sich laut Hinck um „reine Verwechslungs-,
Verkleidungs- und Intrigenkomödien.“ Bedauerlicherweise nennt er keinerlei Beispiele für seine jeweiligen
Typen, so daß eine Überprüfung sich äußerst schwierig gestalten würde. Das Sinnvollste wäre es,
möglichst viele, wenn nicht alle Szenariumssammlungen, wie diejenige Flaminio Scalas aus dem Jahr
1611, zu besorgen und an ihr die Hincksche Zweiteilung zu hinterfragen, alleine aufgrund der Seltenheit
der Exemplare wäre dies nicht ohne Weiteres zu bewerkstelligen. Krömer teilt im Unterschied zu Hinck in
drei verschiedene Kategorien ein: in einen „realitätsnäheren“, einen „phantastischen“ und einen dritten,
den er wie folgt beschreibt: „Es gibt Stücke, die in einem zwar mit einem bekannten Namen bezeichneten,
aber geographisch und historisch falsch dargestellten Land spielen und dort rein erfundene Handlungen
ansiedeln, aber keine besonderen Signale für die Evasion aus der konventionell dargestellten Welt
geben.“, so Krömer, S. 55. Diese dritte Kategorie erscheint von der Definition her etwas vage, weshalb in
diesem Punkt Hincks Zweiteilung als schlüssiger angesehen und dieser gefolgt wird.
713 Vgl. Spörri, S. 5.



204

Sie kommen aus der Gegend um Bergamo und heißen in den meisten Fällen Arlecchino
und Brighella.
Brighella, in grün-weißer Kluft, mit Hut, Börse und Messer ausgestattet, ist der Schlaue,
der die Handlung erfindet, die Intrige voranbringt, über eine gewisse skrupellose
Dreistigkeit verfügt. Als erklärter Gegner der Alten schickt er meistens Arlecchino, den
Dummen, als ausführendes Organ voraus. Dieser ist ursprünglich gekennzeichnet durch
ein Flickenkostüm und eine Beule am Kopf, wobei es sich um einen „Rest
geschrumpfter Teufelshörner“ handeln soll. Er genießt Narrenfreiheit, zeichnet er sich
doch vor allem durch Treue zu seinem „Brotgeber“, Naivität und „Charme“ aus, die oft in
„komischer Hilflosigkeit“ münden.714

Arlecchino wandelt sich im Lauf der Entwicklung der Improvisationskomödie, überlebt
als Figur auch die Zeit der commedia dell’arte, indem er vom tolpatschigen „dümmlich-
naiven, stets von Eß- und Trinkgelüsten geplagten Bauernburschen zum gerissenen
Spaßvogel Harlequin [...]“ aufsteigt.715 Zusätzlich entstehen zahlreiche Abwandlungen
dieses Dienertypus. Die bekannteste Filiation ist Truffaldino.
Die zweite Gruppe bilden die „Vecchi“, die Alten. Da ist zum einen der venezianische
Kaufmann Pantalone, zum anderen der universalgelehrte Dottore aus Bologna, der bei
Gozzi grundsätzlich durch Tartaglia ersetzt wird. Beide sind wohlhabende Bürger.
Geprägt von „Habsucht, Geiz, Liebe zum Geld“ ist Pantalone aber stärker als sein
Gegenstück. Was beiden gleichermaßen eigen ist, ist eine Art „übertriebene[s]
Liebesverlangen - Geilheit möchte man sagen [...].“716 Oft stellen sie dabei den
Dienerinnen nach oder begehren zufällig gerade dasjenige Mädchen, welches sich einer
ihrer Söhne zur Braut gewählt hat, womit Konflikten Tür und Tor geöffnet ist. Die Söhne
und Töchter der Alten sind häufig die ebenfalls fest zur italienischen Stegreifkomödie
dazugehörenden „Innamorati“, die Verliebten, die keine Masken tragen. Pantalone trägt
rote Hosen und einen auffallend großen Mantel, die sogenannte zimarra. Tartaglia
(tartagliare = stottern) ist eine völlig vom Stottern geprägte Figur, die in vielen Fällen den
Posten eines Beamten bekleidet. Zu seinem Sprach- gesellt sich ein Sehfehler. Wegen
doppeldeutiger Kurzsichtigkeit ist er auf eine große, starke Brille angewiesen.
Das Bestechende an der commedia dell’arte, die sich grundsätzlich auf die Autonomie
der Kunst berief, war, daß jeder/jede in ihrem Einzugsgebiet, das hauptsächlich in
Italien lag, konkrete Vorstellungen darüber besaß, was von einer Figur im einzelnen zu
erwarten war. Die Komik entstand anschließend sowohl beim Wiedererkennen als auch

714 Vgl. Riha, S. 29 und Spörri, S. 13.
715 Vgl. Riha, S. 60.
716 Vgl. Spörri, S. 19, vgl. auch Kommerell, S. 44.



205

beim Konstatieren einer unerwarteten Variation, weil mit der Erwartungshaltung der
Zuschauer gespielt wurde. 717

Somit garantierte die italienische Stegreifkomödie eine Art vorübergehende, auf eine
Theatervorstellung beschränkte Flucht aus dem Gesellschaftszwang, in der es erlaubt
war, über Anzüglichkeiten und menschliche Schwächen öffentlich zu lachen, ohne dafür
soziale Konsequenzen fürchten zu müssen.
Von den genauen Vorstellungen und Kenntnissen, welche die Zuschauer mitbrachten,
profitierte Gozzi, der die Masken zu einem Zeitpunkt wieder aufgriff, an dem sie
eigentlich, durch Goldonis Reform, schon überholt, aber noch im Bewußtsein des
Publikums waren. In seinen fiabe teatrali, die durchgängig dem „phantastischen Typ“
zuzuordnen sind, beschränkt er sich auf die Einsetzung von lediglich fünf Figuren der
commedia dell’arte: Pantalone, Tartaglia, Truffaldino, Brighella und die Dienerin
Smeraldina (auf die er in „Turandot“ verzichtet). Sie sprechen grundsätzlich Prosa,
genauer: Dialekt und sind lediglich ein Nebenbestandteil des Personals und nicht - wie
beim „Konzentrationstypus“ - alleinige Akteure.
Bei Pantalone nimmt Gozzi einschneidende Veränderungen vor. Wahrscheinlich aus
lokalpatriotischen Gründen fallen seine gesamten negativen Eigenschaften weg. Er wird
der „Repräsentant Venedigs und des venezianischen Bürgertums“ - allerdings nicht
immer, zumindest nicht beim zu behandelnden Stück, „zu einer zentralen und
komplexen Gestalt.“718 In Gozzis bekanntester fiaba bleibt er wie seine Maskenkollegen
eine Nebenfigur. Tatsächlich ist nichts mehr zu erkennen vom „geizigen, lüsternen und
beschränkten Alten“, sondern er präsentiert sich, seiner Aufgabe bei Hof gerecht
werdend, als Berater des Königs, der von seiner konservativen Grundhaltung her das
Verhalten der Titelfigur als eine Art „Mätzchen“ auffaßt und zugleich betont, solches
Verhalten sei in Venedig gänzlich unmöglich. Unverhohlen beschimpft er im Diwan die
Prinzessin: „[...] no ghe xe idea da nu de sta sorte de creature, gnanca per sogno. [...]“,
was ungefähr so viel bedeutet wie „noch nicht einmal im Schlaf hat man bei uns eine
Vorstellung von derlei Geschöpfen“ (vgl. II, 2, S. 241). Am Ende desselben Auftritts
benutzt er vor dem Kaiser gar den Ausdruck „cagna“, zu deutsch „Schlange“ (vgl. S.
242) für sie, was unwidersprochen und ungerügt bleibt. Sekretär Pantalone vertritt
ostentativ sein alt hergebrachtes Weltbild, das sinngemäß so wiedergegeben werden

717 Schließlich „[erfüllen] die Masken [...] erst in der Wiederholung ganz ihre Funktion. Denn sie sind nicht
nur Stütze des improvisierten Spiels, sondern auch Mittel der leichtesten Verständigung mit dem
Publikum. Sie setzen die stillschweigende Übereinkunft voraus, bereits bekannt zu sein, das Verlangen,
nicht nur gesehen, sondern wiedergesehen zu werden. [...][Sie] rufen [...]bei ihrem Erscheinen sofort die
Vorstellung ihres ganzen Charakters hervor und ersparen alle weitläufige Information[.]“, vgl. Hinck,
Lustspiel, S. 16; vgl. zudem Schnakenburg, S. 378; Max Kommerell betont in seinem so euphorischen wie
elegischen, so kurzen wie einflußreichen Essay „Betrachtung über die Commedia dell’arte“ den „Zauber
des Augenblicks“, die „[lebendige] Dichtung des Augenblicks“, die „Gnaden des Augenblicks“ als
konstitutives Element und Erkennungsmerkma, vgl. S. 41, S. 43, S. 46.
718 Vgl. Feldmann, S. 72-78, hier S. 72.



206

kann: In Gozzis Venedig719 ist die Welt noch in Ordnung, da heiraten und lieben die
Frauen, wie sie gefälligst sollen, die Männer, bekommen Kinder, widersetzen sich nicht,
ordnen sich unter etc. So hat es zu bleiben. Die komische Wirkung der Figur ergibt sich
aus der unverblümten Direktheit, mit der er seine Meinung kundtut, er übernimmt die
Rolle des distanzschaffenden Desillusioneurs und Kommentators, der immer wieder
hervorhebt, mit was für ungewöhnlichen Gegebenheiten es alle Beteiligten, von den
Figuren bis zu den Zuschauern, hier zu tun haben.
Etwas anders verhält es sich bei dem zweiten Alten, Tartaglia. Vergegenwärtigt man
sich, daß dieser den Posten des Großkanzlers, eine besonders stark auf öffentliche
Wirkung angelegte Tätigkeit, versieht, dann kann die komische Wirkung kaum
ausbleiben. Eigentlich ist er derjenige, welcher vorausschauend, weitsichtig handeln,
beraten, der Respekt, Autorität ausstrahlen sollte. Stattdessen stottert er und sieht
schlecht. So in Szene II, 3 (S. 246): Als er Calaf davon abhalten will, sich zu bewerben,
verfällt er ins Stottern, kann nicht mehr bündig sprechen. Was ihn von Pantalone
zusätzlich unterscheidet, ist, daß er seinen Standpunkt nicht unverhohlen, sondern laut
Regieanweisung a parte, parabatisch äußert: Er stuft die Prinzessin als „porchetta“,
Schweinchen ein (II, 2, S. 242).720 In Szene II, 5 muß er das „Mandat“, das die Regeln
für die Rätselbefragung akribisch festlegt, vorlesen, eine Aktion, die wohl komisch
verlaufen dürfte. Entgegen der von früher gewohnten Konstellation arbeiten die beiden
höheren Beamten nicht gegeneinander, sondern sind allem Anschein nach
freundschaftlich verbunden. Deutlich wird dies in Szene II, 5, nachdem Calaf gerade das
erste Rätsel gelöst hat (S. 253-256).Von der legendären Rivalität der vecchi
untereinander ist nichts mehr zu spüren. An einem Strang ziehen sie gleichfalls in
Szene III,4, als sie Calaf unter Aufbietung einiger Finessen sein Namensgeheimnis
entlocken wollen (S. 269ff.). Selbstverständlich gelingt es ihnen nicht. In Szene IV, 4
haben die beiden lediglich die hauptsächlich an ihnen interessierende kommentierende
Funktion auszufüllen, die ganz auf ihre Stellung bei Hof ausgerichtet ist. Seinem bisher
an den Tag gelegten Verhalten entsprechend, zeigt sich Pantalone direkter,
respektloser, undiplomatischer als Tartaglia. Die Kommentierungs- und
Distanzierungsfunktion steht ebenfalls in Szene V, 2 im Vordergrund:

Pantalone: Sangue de donna checa, che la ne l’ha fatta in barba, Cancellier!

Tartaglia: Oh Berginguzino! questa cosa mi passa l’anima. (V, 2, S. 314) 721

719 Vgl. dazu die aufschlußreichen Erläuterungen bei Haase, S. 16ff..
720 Vgl. auch Szene V,1, S. 311, als Tartaglia ebenfalls beiseite meint: „L’averei sculacciata.“, was so
viel heißt wie „Ich hätte ihr den Hintern voll schlagen können.“
721 Das bedeutet so viel wie: Pantalon: „Beim Blut der Donna Checa, laßt Euch den Bart auszwicken,
Kanzler!“ , worauf Tartaglia entgegnet: „Oh Berginguzin! Diese Sache läßt mich den Verstand verlieren.“,
vgl. auch Werthes, V, 2, Z. 2018-2020, S. 127.



207

- so lauten die entsetzten Äußerungen von Sekretär und Großkanzler, als die ungeliebte
Prinzessin sie an der Nase herumgeführt hat, indem sie doch hinter Calafs Identität
gekommen ist.722 In keiner einzigen Szene des gesamten Stückes finden die vier
Maskentypen zusammen, was für ein „Konzentrationsstück“ geradezu undenkbar wäre,
weshalb jetzt Truffaldino und Brighella separat betrachtet werden.
Ihren einzigen gemeinsamen Auftritt haben die Dienertypen in Szene II, 1 bei den
Aufräumungsarbeiten im Diwan.723 Lange dauert es nicht, bis sie in einen Streit
verwickelt sind. „Schmarotzer“ Truffaldino freut sich diebisch auf die erneut zu
erwartende Belohnung, die er bei der nächsten Hinrichtung seitens der von ihm
verehrten Prinzessin erhalten wird.724 Das ruft die deutliche Mißbilligung Brighellas auf
den Plan. Während Truffaldino als einziger Turandots Einstellung zur Ehe teilt und ihre
dagegen getroffenen „Vorsichtsmaßnahmen“ billigt, bringt Brighella nicht im geringsten
Verständnis hierfür auf. Ihren daraus resultierenden Disput führen sie in der für sie
üblichen derb-obszönen Sprache. Bald gelangen sie zu so delikaten Themen wie
eheliche bzw. uneheliche Geburt oder Kastratentum, also sie selbst betreffende
Lebensentwürfe. Das steht im direkten Zusammenhang mit dem Hang der commedia
dell’arte zum Anzüglichen. Gozzi betonte gerne, er sei daran interessiert, dem Publikum
ein „divertimento innocente“ mit einer „sana morale“ zu bieten. Doch so „unschuldig“
sind seine Anspielungen, wie an Szene II,1 leicht zu erkennen ist, nicht. Theile weist ihm
mit Blick auf die genannte Szene „trivialliterarische[...] Manier“ nach, mit der der
moralbeflissene Gozzi „[...][den] erotischen Phantasien [der Zuschauer] freien Lauf“
lasse.725 Das Vergnügen ist demnach nicht immer so „unschuldig“, sondern - zumindest
manchmal - sogar eher primitiv, auf jeden Fall aber oberflächlich, unernst. Wichtig bei
der Szene ist vor allem, daß nur die Dialoginhalte skizziert sind, einen festgelegten Text
gibt es nicht, sondern es besteht die Möglichkeit für eigene Improvisationen der

722 Die Masken in der Komödie, hier exakter: in der Tragikomödie bilden somit das Pendant des Chores
in der Tragödie, also in der „Braut von Messina“, vgl. hierzu etwa die Vorrede „Über den Gebrauch des
Chors in der Tragödie“, Fricke/Göpfert, Bd. II, S. 815-823, besonders S. 819 respektive S. 821: „[...] Der
Chor leistet daher dem neuen Tragiker noch weit wesentlichere Dienste, als dem alten Dichter, eben
deswegen, weil er die moderne gemeine Welt in die alte poetische verwandelt [...] Der Chor ist selbst kein
Individuum, sondern ein allgemeiner Begriff, aber dieser allgemeine Begriff repräsentiert sich durch eine
sinnliche mächtige Masse, welche durch ihre ausfüllende Gegenwart den Sinnen imponiert. Der Chor
verläßt den engen Kreis der Handlung, um sich über Vergangenes und Künftiges, über ferne Zeiten und
Völker, über das Menschliche überhaupt zu verbreiten, um die großen Resultate des Lebens zu ziehen
und die Lehren der Weisheit auszusprechen. [...] Der Chor reinigt also das tragische Gedicht, indem er die
Reflexion von der Handlung absondert [...].“ [Kursive Hervorhebungen der Verf.]
723Vgl. Unfer-Lukoschik, S. 82, die auf die raffinierte Ungewöhnlichkeit hinweist, mit der hier ein
Szenenwechsel vor den Augen der Zuschauer stattfinde.
724Vgl. Dorer, Edmund: Carlo Gozzi und sein Theater. In: Ders.: Nachgelassene Schriften. Hg. von Adolf
Friedrich Graf von Schack. Zweiter Band. - Dresden 1893, S. 63-79, hier S. 67.
725 Vgl. Theile, „Bella cosa...“, hier S.281ff..



208

Schauspieler. Erkennen läßt sich dies leicht am „ec.“ (vgl. II,1, S. 239). Die übrigen
Szenen zeigen die Zanni in Interaktionen mit den anderen dramatis personae.
In Szene III, 4 trifft Brighella, neben den zusätzlich anwesenden Soldaten, Barach und
Calaf, Pantalone und Tartaglia. Sein Redeanteil ist relativ gering, doch sein höchst
angespanntes Verhältnis zu den beiden Alten kommt eindeutig zum Vorschein. Er zeigt
sich wenig gewillt, sich von ihnen belehren zu lassen. Im weiteren Verlauf des Stückes
versieht er die Aufgabe, den adeligen Bewerber während der Nacht zu bewachen.
Prompt beklagt er um „nove ore“, zur neunten Stunde (IV, 5, S. 290), er sei müde und
fragt an, ob sich „Altezza“ nicht schlafen legen wolle. Genau wie gegenüber den Vecchi
hat seine Unterwürfigkeit Grenzen. Amüsant wird es, als Brighella den Prinzen bittet, bei
„qualche fantasma“, bei irgendwelchen Erscheinungen, vorsichtig zu sein. Gleichzeitig
wirbt er für Verständnis für die mißliche Lage der Untergebenen generell - und damit
auch für sich selbst -, da sie beim Kaiser und seiner Tochter gewissermaßen zwischen
zwei Stühlen säßen und nicht wüßten, wessen Befehlen sie gehorchen sollten. Nach der
Warnung zieht er sich schlau zurück, um sich aus allem herauszuhalten. Am nächsten
Morgen (IV,10) holt Brighella Calaf ab, um ihn pflichtgemäß zum Diwan zu geleiten.
Anders als Truffaldino erhält Brighella also keine Gelegenheit, sich in einem komischen
Solo-Intermezzo herauszustellen. Der Aufseher der Verschnittenen trifft als eine der von
Brighella angekündigten „Erscheinungen“ in Szene IV, 8 auf den endlich schlafenden
Tartarenprinzen. In der Absicht, Calaf im Unterbewußtsein den Namen zu entlocken,
legt er diesem eine Mandragorawurzel unter die Nase und wartet im Hintergrund, allerlei
„lazzi ridicoli“, lächerliche Figuren machend (IV, 8, S. 298), ab. In seiner nicht
anrührend-sympathischen, sondern eher dumpf-gefährlichen Art glaubt er allen Ernstes,
damit hinter das Geheimnis des Träumenden gelangen zu können. Truffaldino hat
dabei, genau wie in Szene II,1 seinen eigenen Vorteil, Geld, im Auge. Es geht demnach
bei Gozzi nicht mehr um harmlose Begierden wie Hunger. Charakterlich hat er sich
somit weit vom Ursprung entfernt, läßt er doch die von seinem Typ gewohnte
Gutmütigkeit eindeutig vermissen.
Was die skizzierte Ausgestaltung der Szene betrifft, hält sich Gozzi an die frühere
Vorgehensweise, dem Schauspieler freie Hand zu lassen. Als Intermezzo angelegt, hat
die Szene keine Auswirkung auf den weiteren Gang der Handlung. Insgeamt betrachtet
ist die Szene wohl - abhängig vom Vermögen des Darstellers - die komischste des
Stücks. Als letzter zu beachtender Truffaldino-Auftritt bleibt die Szene III,7. Weit brutaler
als er es müßte, nimmt er Schirina, Barach und den vertriebenen König Timur fest. Er
zeigt nichts vom liebenswert-unbekümmerten Diener, der zu erwarten wäre, vielmehr
hat seine Ignoranz eine bedrohliche Komponente. Der exakte Wortlaut bleibt wiederum
dem Darsteller überlassen, während Brighellas Text in denjenigen Szenen, in denen er
mit anderen Figuren als Truffaldino zusammentraf, ausgeführt ist (vgl. III,7, S. 276f.).



209

Wenn man den Handlungsanteil der vier Maskentypen im Ganzen beurteilt, läßt sich
klar feststellen, daß sie lediglich Nebenfiguren sind, ihre spezielle Anwesenheit
eigentlich gar nicht vonnöten wäre. Man könnte sie durch nicht typisierte Nebenfiguren
ersetzen.726 Gozzi weist diesen Figuren damit einen begrenzten Stellenwert zu. Mit der
Zurückdrängung der Masken gingen teilweise auch Charakterveränderungen einher.
Eine gute Figur macht einzig noch Pantalone. Bei ihm insbesondere muß dafür Absicht
supponiert werden. Tartaglia verhält sich im wesentlichen wie man es erwarten kann,
Truffaldino fällt charakterlich stark ab. Brighella, sonst zuständig für die Entwicklung der
Intrige, hat jetzt den kleinsten Anteil am Geschehen. Der so erzielte Verfremdungseffekt
machte wohl den besonderen Reiz, den überwältigenden Erfolg, den alle fiabe beim
Theaterpublikum verbuchen konnten, mit aus. Von dem, was beim Stichwort „commedia
dell’arte“ erwartet werden konnte, war Gozzi jedoch bereits weit entfernt.727

Für die Komik sind die Masken natürlich nicht alleine zuständig. Auf der Ebene des
niederen Personals werden sie ergänzt durch die Sklavin Zelima und ihre geschwätzige
Mutter Schirina, sowie durch die acht Doktoren des Diwans, die an den früheren
zweiten, den gelehrten vecchio erinnern, da sie nur wegen ihrer nicht unter Beweis
gestellten Intelligenz als wissenschaftliche Gutachter eingesetzt werden und zu allen
von Calaf gegebenen Antworten einförmig-überrascht applaudieren dürfen.
Auffallend komisch ist die Tatsache, daß sich die Untergebenen sämtlich in einer etwas
hypertrophen, putativ chinesischen Weise vor dem Kaiser und seiner Tochter
„niederwerfen“, um dergestalt ihre unaussprechliche Ehrfurcht auszudrücken. Die in
Venedig fremden Umgangsformen werden auf relativ platte Art ins Lächerliche gezogen
(vgl. II, 4, S. 247f.). Ein gut recherchiertes Chinabild soll kaum geboten werden, es geht
einzig und allein darum, über das Fremde zu lachen. Erkenntlich ist dies u. a. am
zwischen Altoum und seinen Beratern besprochenen, wenig effektiven Opferritual für
„Himmel“, „Sonne“ und „Mond.“ Was Gozzi erreichen will, ist der grundsätzliche Effekt
einer entrückten, komisch-bizarren Atmosphäre. Diese Komik ist leicht verständlich,
nicht zuletzt durch die „Polemik und Zeitkritik“, die „satirisch und verspielt“ zugleich
erscheint.728

726Diese Einschätzung deckt sich mit Feldmann, S. 55; siehe zudem Unfer-Lukoschik, S. 82 - sie weist
auf das Vorwort Gozzis hin, in dem er betont, er wolle die Masken lediglich „unterstützen“(vgl. ebenda);
Hinck, S. 59.
727Für diese Schlußfolgerung spricht auch, daß Stackelberg Gozzi im Zusammenhang mit commedia
dell’arte und dem Harlekin nicht mehr erwähnt, sondern bei Goldoni seine Untersuchung beschließt, vgl.
Stackelberg, Jürgen von: Metamorphosen des Harlekin. Zur Geschichte einer Bühnenfigur. - München
1996.
728Vgl. Prang, S. 129f.; Sehr große Sorgfalt verwendet Gozzi auf seine umfangreichen
Regieanweisungen, so zu Beginn des zweiten Auftritts des zweiten Aktes (S. 242f.), als das
Staatsoberhaupt und sein Gefolge mit einem umständlichen Zeremoniell einlaufen. Gozzis Szene II,4, die
den Einzug der Thronfolgerin erläutert, besteht gar nur aus Regieanweisung. Genauestens wird
aufgelistet, wer nach welchen Handlungen welchen Platz einnimmt. Die beabsichtigte komische Wirkung
ist offensichtlich.



210

Natürlich werfen die comici dell’arte auch von Anfang an ein komisches Licht auf den
Kaiser, dem sie in leitenden Positionen dienen. In der zweiten Szene des zweiten Aktes
tritt Altoum zum ersten Mal, von seinem Großkanzler und seinem Minister (ohne
genauer definierten Geschäftsbereich) begleitet, auf. Nach dem aufwendigen, wegen
der räumlichen und zeitlichen Distanz seltsam unernst erscheinenden
Einzugszeremoniell eröffnet der Khan seine Rede mit folgender Frage: „Und wie lang,
meine Getreue, soll ich diesen Jammer zu tragen haben?“ Sofort ist klar, daß sich diese
Frage auf die Informationen über seine Tochter bezieht. Es fällt bei der weiteren Rede,
die mit einem traurigen „[...] niemand gibt mir Rat in meinem Unglück [...]“ schließt, auf,
daß er mindestens ebenso sehr seine eigenen „Tränen“ bedauert wie die eigentlichen,
stärker betroffenen Opfer (vgl. Werthes, II, 2, Z. 424f. und Z. 433).729 Ein Kaiser, der
sich selbst mit einem Hang zu Larmoyanz ins Geschehen einführt, ruft augenblicklich
eine komische Wirkung hervor. Diese unterscheidet sich jedoch durch die pathetische
Weise, in der sie vorgebracht wird, fundamental von der Komik der Masken sowie der
oben genannten anderen komischen Figuren. Anschließend holt er Informationen über
den unerwartet erschienenen Bewerber ein (vgl. Werthes, II, 2, Z. 453f.). Von
Großkanzler Tartaglia erhält er keine staatsmännisch-objektive, sondern eine familiär-
subjektive Auskunft über den Kandidaten. Der „fabelhafte Kaiser von China“ tritt
keinesfalls als souveräner, tatkräftiger Herrscher, der voller Elan sein großes mächtiges
Reich lenkt, auf, sondern vermittelt den Eindruck eines zögerlichen, unsicheren
Staatsoberhauptes. Dies bestätigt sich in der folgenden Szene, als Calaf zu den Vorigen
stößt. Von der angekündigten „schöne[n] Figur“ Calafs beeindruckt, ist sein Mitgefühl
sogleich gewonnen. Ohne größeren Widerstand läßt Altoum sich auf die unübliche Bitte
des jungen Mannes ein, seinen Namen nicht preisgeben zu müssen. Das zeugt
wiederum kaum von besonderer Durchsetzungskraft. Im nächsten Moment bietet er
dem Prinzen an, „Mitgehülf im Reich“ (Werthes, II, 3, Z. 521, vgl. Gozzi, II, 3, S. 244) zu
werden, falls er sich entschließen könne, die Bewerbung zurückzuziehen, und „weint“
(vgl. II, 3, S. 245) sogar bei der ersten Begegnung mit einem sympathischen
Unbekannten. Danach ist der Kaiser zunächst unfähig, weiter zu sprechen; er überläßt
dem Minister und dem Großkanzler die weitere Unterredung. Diese richten bekanntlich
ebenso wenig aus, was den Chinesen dazu veranlaßt, dem unbekannten Prinzen das
Folgende vorzuwerfen: „[...] abbi la morte, ed abbi / La mia disperazion. [...]“ (II, 3, S.
247). Werthes übersetzt diese Stelle mit den Worten „[...] hab meinen Tod und meine
Verzweiflung.[...]“ (Werthes, II, 3, Z. 582ff.) wenig zuverlässig, denn immerhin macht es
einen bedeutenden Unterschied, ob es um den Tod Calafs (Gozzi) oder um den Tod

729 Die Werthes-Übersetzung deckt sich an dieser Stelle inhaltlich vollkommen mit dem Gozzi-Text, vgl.
Szene II,2, S. 240; sie wurde gewählt, da Guthke, Geschichte und Poetik, S. 99 diesen Charakterzug bei
dem chinesischen Kaiser an anderer Stelle ebenfalls bemerkt, allerdings - und dies stimmt so nicht - erst
bei Schiller.



211

des Kaisers (Werthes) geht. Dem Kaiser geht es um das Beenden der von ihm selbst
zugestandenen Verzweiflung. Er fühlt sich zwingend an das mit Confuzius-Schwur
versehene „Edikt“ (vgl. Werthes, II, 2, Z. 430f.), welches das Bewerbungsverfahren
genau determiniert, gebunden. Abhilfe muß und kann daher nur von außen kommen: Er
ist ein schwacher Kaiser, dazu ein schwacher Vater, gutmütig und voller Selbstmitleid,
was ihn zusätzlich davor schützt, sich selbst Vorwürfe machen zu müssen, vielleicht zu
wenig getan zu haben. Im Stück wirkt er über weite Strecken ohne Einfluß auf das
Geschehen. Wie andere Herrscherfiguren Gozzis hält er „[...] die reale politische Macht
nicht in Händen“, handelt vielmehr „[...]in wirklichkeitsfernen Bereichen und mit
Unterstützung okkulter Mächte.“730 Daß er sich seltsam-komische Berater für die
Führung seines überaus groß und mächtig scheinenden Reiches aussucht und es nicht
vermag, seine einzige Tochter zur Räson zu bringen, wirft kein gutes Licht auf ihn.
Anders verhält es sich mit dem anderen im Stück auftretenden (wenn auch zur Zeit auf
der Flucht befindlichen) Staatsoberhaupt: Timur, Calafs Vater. Bei seinem ersten Auftritt
zeigt er sich laut der Didaskalien (vgl. III, 5, S. 272) als „un vecchio tremante“, als
zitternder, verängstigter alter Mann, der zudem in ganz ärmlicher, zerschundener
Kleidung steckt. Zwar trifft er in der betreffenden Szene auf den ihm gut bekannten
Barach, doch selbst dieser ist nicht imstande, seine Verstörtheit zu beschwichtigen,
kommen doch dem entmachteten König im Verlauf des Gespräches Tränen, die nicht
mehr versiegen wollen.Vor Verzweiflung taub und blind, scheint Elmazes Gatte
versucht, die eindringlichen Warnungen, unter keinerlei Umständen seinen eigenen
Namen oder den des Sohnes preiszugeben - so vor allem in Szene IV, 1 als Turandot
an ihrem absoluten Tiefpunkt angelangt ist - in den Wind schlagen zu wollen. Der
alleinige Grund für diese Reaktion des alten Mannes scheint buchstäblich
Lebensmüdigkeit.
Beide Vaterfiguren erscheinen damit schwach, allerdings aus diametral
entgegengesetzten Gründen. Altoum fehlt schlicht die Fähigkeit zur konsequenten
Amtsführung, Timur mangelt es nach etlichen schwerwiegenden Rückschlägen an
Möglichkeiten, nach eigenem Ermessen zu handeln, worauf er fatalistisch reagiert. Der
letztere verdient Mitleid, da er seine Lage nicht selbst verschuldet. Der amtierende
Kaiser verdient es dagegen nicht, schließlich hat er den Zeitpunkt, der Tochter Grenzen
aufzuzeigen, verpaßt. Seine einzige positiv zu bewertende Handlung unternimmt er in
Szene IV, 4, bezeichnenderweise nach dem Eintreffen eines Briefes, einem Anstoß von
außen also, der ihm auf einmal wieder Handlungsmöglichkeiten einräumt. Immerhin gibt
er sich jetzt Mühe, mittels seines Vorschlages Turandot ihr Gesicht wahren zu lassen
und gleichzeitig Staatsinteressen zu verfolgen (vgl. IV, 4, S, 286-289), ausgewogen

730 Vgl. Theile, „Bella cosa...“, S. 277f..



212

Milde und Härte einzusetzen. Sein gut gemeintes Vorhaben scheitert aber an der
Verbohrtheit und Sturheit der Prinzessin.
Die Titelfigur scheint das Ergebnis der mißglückten Erziehung ihres Vaters.731 Die junge
Frau bildet sich ein, sie allein besitze Weisheit und Verstand. Daraus leitet sie ab, kein
Mann auf der Welt könne es mit ihr aufnehmen. Sie selbst führt sich mit kühnen Worten
und hohem Selbstwertgefühl in das Geschehen ein (vgl. II, 5, S. 248f.). Sofort ist klar,
daß sie nicht vor hat, sich zu unterwerfen. Um dem für sie so lästigen, permanent
wiederkehrenden Heiratspostulat, mit dem alle in ihrer Umgebung an sie herantreten,
sicher zu entgehen, hat sie den so teuflischen wie bisher effektiven Plan ersonnen.
Selbst wenn die Prinzessin nicht damit gerechnet haben sollte, daß sich angesichts
solcher erbarmungslos hoher Hürden dennoch Interessierte einfänden, demonstriert sie
angesichts der zwar nicht genau bestimmten, aber zweifellos großen Anzahl der
bisherigen Opfer eine skrupellose Kälte, andernfalls hätte sie ihre Verfahrensweise
spätestens nachdem der Erste zu Tode gekommen war, geändert. Es stellt sich die
Frage, ob für Turandot, die sich an Konventionen so wenig gebunden fühlt, nicht eine
Möglichkeit besteht, den Vater durch eine geschickte Intrige respektive Inszenierung zu
einer weiteren Gesetzesinitiative, welche mildere Strafen vorsieht, zu bewegen.
Angesichts ihrer Rigorosität fällt es sehr schwer, nachzuvollziehen, warum Feldmann -
noch dazu ohne genauere Angabe einer Textstelle - zu dem Schluß gelangt, die
Titelfigur bilde sinngemäß eine Ausnahme innerhalb der fiabe, da sie „jedenfalls
ansatzweise ‚vermenschlicht‘“ werde, denn Schiller habe „nicht zufällig [...] gerade diese
[...] bearbeitet.“732 Dies schließt eine mögliche Schlußfolgerung ein, die darauf
hinauslaufen könnte, es sei menschlich, für sein Handeln keinen Grund zu haben. Diese
Interpretation ist doch eher kontingent als am Text belegbar.
Im Unterschied zu Feldmann interpretiert Unfer-Lukoschik das Stück aus christlich-
religiösem Blickwinkel. In ihre Auslegung streut sie wiederholt Bibelzitate und -verweise
ein. Sie geht sogar so weit, Turandot „[...] als Drama des menschlichen Verstandes und
seiner Auflehnung gegen seinen Schöpfer zu verstehen“, in welchem „[...] eine Gott
vergessende und hochmütige Sünderin - die Prinzessin Turandot - die ihr vom Himmel
verliehenen geistigen Gaben in Verachtung ihres Schöpfers und deshalb zum
Verderben ihrer Mitmenschen mißbraucht, [...].“ Deutlich davon abgegrenzt sieht sie -
wie nahezu alle Interpreten in seltener, darum umso bemerkenswerterer
Übereinstimmung - Prinz Calaf als eine Lichtgestalt, „ein[en] Held[en] von

731 Auffallender- und bezeichnenderweise fehlt Turandots Mutter, so daß, mit anderen Vorzeichen, wie
bei Egmonts Klärchen eine inkomplette Familie für Turandots übersteigertes Selbstbild mit verantwortlich
sein könnte, zumal ihre Mutterlosigkeit sich durch die gesamte Stoffgeschichte der „Turandot“
zurückverfolgen läßt.
732 Vgl. Feldmann, S. 55.



213

außergewöhnlicher moralischer Größe.“733 Tatsächlich bleibt Timurs Sohn, von Barach
abgesehen, während des gesamten Stückes der einzige, der sich vorbildlich benimmt
und somit der Sympathieträger. Selbst wenn man dem harten Urteil Unfer-Lukoschiks,
das nicht weit von der Unterstellung der Blasphemie entfernt ist, uneingeschränkt nicht
beipflichten möchte, wird hier doch etwas Richtiges hervorgehoben: eine eklatante
Charakterschwäche der weiblichen Hauptfigur, die zwar sicherlich „menschlich“, aber
keineswegs positiv und hervorhebenswert scheint. Zu Beginn der Szene II,5 stellt sich
Turandot als selbstsichere Person dar. Das täuscht. Mit der Souveränität ist es vorbei,
als Prinz Calaf die beiden ersten Rätsel gelöst hat. Bei dem dritten Rätsel setzt sie,
wütend geworden (vgl. Regieanweisung II, 5, S. 255), ihre sprichwörtliche Schönheit
und nicht ihren angeblich überragenden Verstand ein, um ihr Gegenüber aus der
Fassung zu bringen. Er zeigt sich jedoch auch unter Streß in der Lage, mit dem Lösen
des letzten Rätsels die Todesstrafe abzuwenden. Nach dem Rätsel von der Sonne (S.
253) und demjenigen vom Jahr (S. 254) bewältigt er auch das weit hergeholte vom
adriatischen Löwen (S. 256), der normalerweise nicht im fernen Peking, sondern auf der
Piazza San Marco in Gozzis Heimatstadt zu bewundern ist.
Damit verliert Turandot binnen kürzester Zeit ihre herausragende Position. Sie sträubt
sich gegen die Erkenntnis der eigenen Fehlbarkeit und benutzt im weiteren Verlauf
Mittel, die keineswegs gesetzlich vorgesehen oder moralisch einwandfrei scheinen:
Zelima und Adelma werden mobilisiert (vgl. Szene III, 2), um die drohende Blamage
abzuwenden. Geld und Schmuck (vgl. III, 2, S. 266) bietet sie auf, um möglicherweise
„Assan“ durch Bestechung zum gewünschten Geständnis zu bewegen, nachdem sie
zuvor mit der Forderung nach drei neuen Rätseln, die das Gesetz überhaupt nicht
vorsieht, am gesamten Staatsapparat gescheitert ist. Ihre Aktionen müssen ab jetzt auf
den Schein des Legalen verzichten. Sie zeigt sich verunsichert, sieht sich einmal vor
dem größten Triumph (so in Szene IV, 3, S. 284), einmal vor der bittersten, weil ersten
Niederlage ihres Lebens (in Szene III, 2, S. 262f.). Um den schweren Fehler, mit dem
sie sich in diese Situation hineinmanövriert hat, zu kompensieren, droht sie Barach und
Timur sogar mit Folter und Tod, falls die beiden keine Bereitschaft signalisieren, auf ihr
„großzügiges“ Angebot einzugehen (vgl. bes. IV,1, S. 278 und S. 282). Die Oberhand
behält über große Strecken ihr Egoismus und ihr Hochmut. Erst im allerletzten Moment
schreckt sie vor der Ermordung Timurs und seines früheren Bediensteten zurück (vgl. S.
284) - insgesamt deutet nichts auf ein Einlenken der kapriziösen Prinzessin hin.734

733 Vgl. Unfer-Lukoschik, S. 83; anders sieht es lediglich Schilling, Silke: Relikte des Matriarchats? Zu
einigen ‚märchenhaften‘ Strukturen in Schillers „Turandot“. In: Der frauwen buoch. Versuche einer
feministischen Mediävistik. Hg. von Ingrid Bennewitz. - Göppingen 1989. (= Göppinger Arbeiten zur
Germanistik Nr. 517), S. 373-397, hier S. 388, die dem Tartaren „List“ unterstellt, wofür es im Text
keinerlei Anzeichen gibt, weshalb man Schillings Deutung klar ausschließen kann.
734 Vgl. dazu auch Unfer-Lukoschik, S. 95.



214

Dabei zeigt sie sich gegenüber dem attraktiven Unbekannten von Anfang an nicht
gleichgültig (vgl. II, 5, S. 249). Immerhin empfindet sie sofort „pietà“ mit ihm. Seine
Schönheit, die in der gerade genannten Szene, dem etwas frühen ersten Höhepunkt,
unter Beweis gestellte Intelligenz sowie sein selbstverantwortliches Handeln nach
moralischen Prinzipien mögen aus Zuschauersicht diese positive Gefühlsregung
unterstützen. Fast hat man einen Moment lang den Eindruck, ihr Mitleid könne ein
unproblematisches Ende herbeiführen, doch dieser verflüchtigt sich schnell. Calaf sieht
sich einer beinahe unmöglichen Aufgabe gegenüber: „Morte pretendo, o Turandotte in
sposa.“ - so lautet sein Motto, mit dem er seinen Einsatz treffend benennt (vgl. z. B. II, 3,
S. 246f.). Über die Konsequenzen ist er sich folglich völlig im klaren. Ein fester Glaube
an sich selbst und die Möglichkeit, die Dinge in die eigene Hand zu nehmen, treibt ihn
an. Seine Entschlossenheit gibt ihm die nötige Kraft, um das schier Unmögliche, die
Lösung der Rätsel, zu vollbringen. Turandot fühlt sich nun gedemütigt von jemandem,
für den sie zuvor „Mitleid“ empfand. Sie weigert sich hartnäckig, die sich jetzt
zwangsläufig ergebenden Konsequenzen zu akzeptieren:“[...] Non speri/Costui d’esser
mio sposo. [...]“ (vgl. II, 5, S. 257). Den Gedanken, ihn zu heiraten, weist sie nach wie
vor weit von sich. Doch es kommt noch schlimmer für sie: Weil es dem Tartarenprinzen
zu unwürdig erscheint, Turandot gegen den Willen zur Erfüllung des Gesetzes zu
zwingen, stellt er der Uneinsichtigen seinerseits eine Aufgabe.735

Zum einen demonstriert Calaf hiermit Großzügigkeit, indem er nicht auf seine Rechte
pocht, zum anderen bringt er sich dadurch in eine neue intrikate Lage, die Haase
treffend wie folgt zusammenfaßt: „[...] [E]r [gemeint: der Prinz, Anm. der Verf.] glaubt,
daß Turandot das Rätsel seines Namens nicht lösen kann. Dadurch aber kann er sie
nicht gewinnen, sondern ihren Widerwillen nur stärken. [...]“736 Weder Calafs
Großzügigkeit noch die Aussicht auf eine mögliche weitere Demütigung können bei der
sturen Turandot ein Einlenken bewirken. Ein Kompromiß liegt weit außer Reichweite
und so ist, aufgrund der eng begrenzten Möglichkeiten, die sich dem Dichter von Seiten
des Stoffes bieten, mit einer mühsamen, wenn nicht gewaltsam herbeigeführten
Entscheidung zu rechnen.
Was er tun konnte, hat Calaf getan. Da die chinesische Prinzessin bis zum nächsten
Tag Bedenkzeit hat (vgl. II, 5, S. 259), wird er nach der von ihm gestellten Aufgabe in
ruhige Gemächer gebracht. Nachdem er diese bezogen hat, trifft er im königlichen Saal
(Szene III, 3) mit Barach zusammen. In der daran anschließenden Szene wird der Gast
mehr als unsanft von Brighella aufgefordert, auf die ihm zugewiesenen Zimmer
zurückzukehren. Damit nicht genug, nehmen ihn die Brighella unterstellten Soldaten in

735 Nebenbei bemerkt handelt es sich bei diesen Rätseln um zweierlei Fragetypen: Turandot stellt
Verständnisfragen, Calaf kontert mit einer reinen Wissensfrage, bei der mit Kombinationsvermögen nichts
auszurichten ist.
736 Vgl. Haase, S. 72.



215

ihre Mitte, um ihn sicher an die gewünschte Stelle zu bringen. Er kann bis zur
Schlußszene, in welcher er Handlungsmöglichkeiten zurück erhält, nichts mehr selbst
entscheiden. Die auferlegte Passivität scheint ein wesentlicher Grund für seine deutlich
blassere Wirkung während des dritten und vierten Aktes zu sein. In der Tat tritt er
Adelma bei deren nächtlichem Besuch (Szene IV, 9) sehr verunsichert entgegen,
obwohl er zuvor Schirina (Szene IV, 6) und Zelima (Szene IV, 7) mit ihren leicht zu
durchschauenden Täuschungsmanövern erfolgreich in die Schranken verwiesen hat.
Allerdings steht ihm mit Adelma eine Gegnerin anderer Güte gegenüber. Nach
fünfjähriger Gefangenschaft (vgl. Szene IV, 9, S. 299) steht die „donna infelice“ nachts
am Bett desjenigen, von dem sie sich eine Veränderung ihres tristen Lebens erhofft. Sie
geht weit, schließlich weiß sie wie Turandot, was Stolz bedeutet, bittet um Hilfe und um
Liebe, erzählt die bittere Geschichte ihre Familie, deren einzige Überlebende sie ist.
Prompt kommen ihr - im Bezug auf das gesamte Stück möchte man sagen: wieder
einmal - die Tränen (vgl. die Didaskalien der Szene IV, 9, S. 300). Was an früherer
Stelle ansatzweise zwischen Calaf und Barach angeklungen war, erfährt der
Leser/Zuschauer von ihr selbst. Sofort hat sie im tartarischen Prinzen ein Anteil
nehmendes Herz gefunden (vgl. IV, 9, S. 301): „[...] Del gran Cheicobad figlia! Regina!/
In catene! vil serva!“737 Aufgrund seines ähnlichen Schicksals fällt dem Prinzen seine
Empathie nicht schwer. Nach Adelmas gesamten, bei Gozzi ausführlich thematisierten
Erlebnissen, ist es nicht verwunderlich, wenn sie sich mittels einer Intrige, genauer einer
Verleumdung, die bei Turandots Charakter durchaus glaubwürdig erscheint, aus dem
unerträglichen Abhängigkeitsverhältnis zu befreien sucht. Das Verhalten der
Sklavenprinzessin scheint, mit Blick auf ihr Schicksal, somit nicht einfach nur
„abgründig“. Ebenso wenig ist sie mit der Bezeichnung „intrigante Nebenbuhlerin“
ausreichend beschrieben.738 Im Gegensatz zu ihrer Herrin hat sie ein echtes Motiv für
ihr Handeln. So interpretiert Haase, pathetisch wie treffend, indem er sie als

[...] Figur aus einem Guß“ versteht, „[w]ährend die beiden ersten [gemeint: Turandot und Calaf, Anm. der

Verf.] nicht immer folgerichtig durchgezeichnet sind und ihre Leidenschaften mit einer gewissen

Einförmigkeit durch die fünf Akte der Fiaba tragen, [...]. Sie [gemeint: Adelma, Anm. der Verf.] ist das

zurückgesetzte Weib, das echte menschliche Leidenschaft besitzt. Keine außergewöhnlichen Motive wie

Verzauberung oder anormaler Männerhaß bestimmen ihr Handeln. Es ist ihr Herz, ihr gequältes und

liebendes Herz, das sie zu allen Intrigen befähigt. [...] 739

737 Vgl. dazu Werthes Wiedergabe der betreffenden Stelle: „Tochter des großen Keicobads? Königin? In
Ketten? Niedre Magd?“ - aus nicht geklärten Gründen versieht Werthes seine Übersetzung mit
Fragezeichen anstatt die im Original gesetzten Ausrufungszeichen zu übernehmen, vgl. S. 111, Z. 1743f..
738 Vgl. Feldmann, der sich in bezug auf die Märchenvorlage äußert, S. 70 und Frenzel, Stoffe der
Weltliteratur, S. 805.
739 Vgl. Haase, S. 75ff..



216

Ihr Verhalten ist zwar keineswegs vorbildlich, aber zweifellos verständlich. Einzig ihr
gegenüber der Vorlage abgewendeter Selbstmord, der am allzu versöhnlichen Ende in
eine Rehabilitierung in Ehren umgewandelt wird (vgl. V, 2, S. 319), entwickelt sich zum
Problem. Daß sie sich mit einer derart halbherzigen Entschädigung, die sie ja letzten
Endes in die Einsamkeit treibt, zufriedengibt, wirkt sehr unglaubwürdig. Adelmas
Schicksal verleiht dem Stück eindeutig eine tragische Dimension, so daß schon wegen
dieser Figur Guthkes Urteil nicht zugestimmt werden kann, bei Gozzi gebe es lediglich
eine ernste, aber nicht tragische Handlung.740

Alles, was über Turandot bekannt ist, läßt die Annahme zu, daß sie kaum so lange
gewartet hätte, bis sie derartige Schritte unternommen hätte. Geschickt bahnte Adelma
sich den Weg bis zu ihrem Erscheinen in Calafs Zimmer: Als sie ihn im Diwan
wiedererkannt hatte, schöpfte sie gleich Hoffnung auf Rettung (vgl. II, 5, S. 249). In
Szene III, 1 erkennt sie, welche Möglichkeiten sich nach Turandots Niederlage im Diwan
ergeben. Sie will den Prinzen erobern, es der Chinesin heimzahlen sowie der Sklaverei
entrinnen. Um möglichst effektiv vorgehen zu können, belauscht sie in der zweiten
Szene des dritten Aktes die Unterredung zwischen Zelima und ihrer Gebieterin. Als sie
in ihrem Versteck genug in Erfahrung gebracht hat, tritt sie zu den beiden. Sofort wendet
sich die gerade Unterlegene hilfesuchend an die Tartarin, die taktisch klug den Anschein
erweckt, als käme sie zur Unterstützung. Von nun an ist es die unterworfene Prinzessin,
die die Pläne entwirft, denen Turandot nur noch folgt, ohne selbst Initiativen zu
ergreifen. Turandot richtet sich nach Adelma mit blindem Vertrauen (vgl. III, 2, S. 267):
„[...], amica, ndiamo./Pur che ‘l stranier non vinca, io farò tutto.“741 In Szene IV,2 ist es
wiederum die als Freundin angesehene Gegnerin, die das Heft in die Hand nimmt,
indem sie in eigener Regie schon die Wachen an Calafs Türen bestochen hat und
Schirina und Zelima Instruktionen erteilt, was künftig zu tun sei. Bis zu dem Zeitpunkt,
an dem sie den geliebten Unbekannten aus dem Schlaf reißt, läuft ihre Intrige nach
Plan. Erst hat sie Mutter und Tochter zu den nächtlichen Besuchen angestiftet, dann
setzt sie ihr Wissen um diese Besuche geschickt ein, um ihre Glaubwürdigkeit bei ihrem
Gesprächspartner zu steigern. Anschließend insinuiert sie der Prinzessin, sie trage sich
in ihrer maßlosen Wut mit Mordabsichten und sie, Adelma, sei nur hier, um ihn aus
Liebe zu warnen (vgl. IV, 9, S. 303, Werthes IV, 9, Z. 1789ff.).

740 Vgl. Guthke, Schillers „Turandot“, S. 90; fairerweise muß man darauf hinweisen, daß Guthke nicht
allein den Fehler macht, die Adelma-Figur zu übersehen, doch andere Interpreten wiederum, allen voran
Haase, setzen sich schon früh, bei Gozzi, mit ihr auseinander; Horn, S. 90 und 94 ist mit Adelma ähnlich
schnell fertig, obwohl er anerkennt, daß sie „isolirt gedacht“ eine interessante Figur werden könnte.
741Vgl. Werthes‘ Übersetzung, NA, Bd. 14, 3,2, S.66, Z.1028f.: „[...] Freundin laß uns gehen. Ich willige
zu allem, nur daß der Fremde nicht gewinne.“



217

Die Mordabsicht ist eine klare Lüge, da Turandot an keiner einzigen Textstelle derartige
Absichten äußert. Andererseits muß man zugeben, daß der Titelfigur nach ihrem
bisherigen Verhalten solch unberechenbares Handeln zuzutrauen ist. Der Monolog in
Szene IV, 3, in dem sie sich ausmalt, nach einem Sieg im Diwan wäre sie endlich die
Größte, sowie die beiden Eingangsszenen des vierten Aktes sprechen beispielsweise
eher gegen als für Altoums Tochter. Die Unterstellungen der Karazanenprinzessin
liegen durchaus im Bereich des Möglichen. Sein Mitleid für Cheicobads Tochter lenkt
Calaf insofern ab, als ihm nach der überbrachten falschen Hiobsbotschaft der
bevorstehenden Ermordung in einem Anflug von Schwäche sein Geheimnis entschlüpft
(vgl. IV, 9, S. 303f.). Da er die Offerte der gemeinsamen Flucht und Zukunft entschieden
ablehnt, muß sie ohne das gewünschte Ergebnis abgehen. Dennoch macht sie sich
noch Hoffnungen, ihn eventuell umzustimmen (vgl. ebenda, S. 306). Zwar teilt Adelma
der chinesischen Prinzessin die soeben in Erfahrung gebrachten, dringend benötigten
Informationen nicht auf der Bühne mit, aber Altoums Tochter kann ihr später
verkündetes Wissen nur von der „Freundin“ haben, sonst könnte sie den gesamten
Diwan (mit Ausnahme Adelmas) nicht derart aus der Fassung bringen (vgl. V, 2, S.
314).
Nach Adelmas Abtritt hat „der Fremde“ sich endgültig in sein Schicksal gefügt, er
entscheidet sich für die Beibehaltung seiner konsequenten Haltung „Alles oder Nichts“
(vgl. IV, 9, S. 307): „Sol d’amore, e di morte io son capace.“742 Calaf wählt ein für ihn so
gefährliches wie ehrenwertes Spiel. Er muß sich in einer sicheren Falle glauben. Da ihm
List und Tücke im Gegensatz zu den beiden ihm nahestehenden Frauen fremd sind,
entscheidet er sich dafür, das hinzunehmen, was kommen wird, er scheint lieber als
Opfer eines Hinterhaltes sterben zu wollen als feige mit dem Leben davonzukommen.
So erweist sich in der schwächeren Phase des Stückes, gemeint sind die Akte drei und
vier, Adelma als die einzige selbstverantwortlich handelnde Figur. Heimlich, fast
unbemerkt, ist sie zur drittwichtigsten Figur des gesamten Stückes aufgestiegen.743

Mit dem Beginn des fünften Aktes schreitet die Handlung wieder deutlich zügiger voran.
Die erste Szene bringt die Überraschung Calafs, unversehrt vor dem Staatsrat
angelangt zu sein. Er stößt auf einen freudigen Kaiser und zwei glückliche Berater, die
ihm bereitwillig von Turandots fest angenommener Unwissenheit und der daraus
resultierenden Verzweiflung berichten. Alle drei weiden sich nachdrücklich an Turandots
schlechter Lage. Seine Leiden hätten am heutigen Tage ein Ende, so verspricht es der
künftige Schwiegervater dem gerade Angekommenen (vgl. V, 1, S. 311). Die Stimmung

742 Werthes übersetzt sehr frei, wenn auch sinngemäß: „Ich kann nichts denken und fühlen als Liebe
oder Tod.“, vgl. NA, Bd. 14, 4,9, Z. 1876.
743 Dieser Schwachpunkt der beiden langgezogenen, eher handlungsarmen Akte, der eine Ausdehnung
der Adelma-Handlung überhaupt erst notwendig macht, wurde schon von mehreren Interpreten zu Recht
bemängelt, so z. B. von Horn, S. 68 oder Köster, S. 159.



218

des unausgeschlafenen Kandidaten hält sich trotzdem in Grenzen, schließlich wollte er
Turandot nicht mit Gewalt zur Frau, sondern hoffte und hofft auf die Erwiderung seiner
Gefühle. Zum jetzigen Zeitpunkt demonstriert Altoum wiedergewonnene Stärke und
scheint entschlossen, die renitente Tochter zur Heirat zu zwingen.
Analog zum ersten Akt, als die Trommeln die Hinrichtung des samarkandischen Prinzen
meldeten (vgl. I, 1, S. 230), kündigt wieder die „lugubre“, d. h. traurig-düstere Musik die
Bedeutung des bevorstehenden zweiten, abschließenden Höhepunktes an: Mit dem
Einzug Turandots und ihres Gefolges in den Diwan naht die Entscheidung.
In Trauerkleidung gehüllt, betreten diese im zweiten Auftritt die Bühne. Im sich nun
entwickelnden Gespräch läßt Turandot den Hauptbetroffenen und die übrigen
Anwesenden vorerst in dem Glauben, sie müsse tatsächlich kapitulieren. Ihre diese
Hoffnung schlagartig zerstörenden Worte „[...] Maggior vendetta/Non posso aver, che far
con apparenza/ L’animo tuo sicuro, in calma, e allegro,/Per poi scagliarti
inaspettatamente/Da letizia ad angoscia.[...]“ (vgl. V, 2, S. 314) übersetzt Werthes wie
folgt: „[...] Vollkommener konnte meine Rache nicht sein, als deinen getäuschten Geist
in süße Träume zu wiegen, um dich auf einmal in Abgrund herunterzuschleudern [...]“
(vgl. S. 126, Z. 2009ff.). Immer noch geht es ihr primär um die Herauskehrung ihrer
Macht. Sie will, obwohl, ja weil Calaf weiter gekommen ist als seine Vorgänger, den
Triumph, ihn aus dem Diwan zu jagen. Er, der sich als geistig ebenbürtig und moralisch
überlegen erwiesen hat, soll vor ihr zittern und sich, eben noch mit dem Leben
davongekommen, aus dem Staub machen. Kaltherzig, erbarmungslos springt sie mit
demjenigen um, für den sie angeblich „Mitleid“ empfunden hat. Mit „Mitleid“ beschreibt
sie nur sehr unzureichend ein Gefühl, das sie noch gar nicht kannte, das sie sich noch
dazu partout nicht eingestehen mag: Liebe. Ihre Reaktion auf Calafs Verzweiflung verrät
sie. Als sie ihm die richtigen Namen ins Gesicht geschleudert hat, faßt der erschütterte
„Unglückliche“ den Entschluß, Selbstmord zu begehen. Es „erscheint“ keineswegs
„verwunderlich“, daß er selbst Hand an sich legen will und gerade noch von Turandot
gerettet werden kann, sondern höchstens erschreckend konsequent, war doch sein
Entweder-Oder von ihm mehrfach auf den Punkt „Tod oder Turandot“ gebracht
worden.744 Er scheint entschlossen und am Boden zerstört. Das wirkt auf das
chinesische adelige Mädchen, das Sklavin Zelima zuflüstert (vgl. V, 2, S. 315) : „[...] il

744 Diese Auffassung, der mit Bezug auf den Text eindeutig nicht gefolgt werden kann, vertritt Unfer-
Lukoschik, S. 91. Auch ist es nicht nur die christliche Barmherzigkeit des zugegeben gläubigen Helden,
sondern eine besitzergreifende Liebe, die Calaf veranlaßt hat, im Diwan um die chinesische Thronfolgerin
zu kämpfen. Im übrigen ist Calaf auch kein „miles christianus“ (ebenda, z. B. S. 201), sondern die
Lichtgestalt, der Held aus dem Märchen - siehe Stoffgeschichte! - Die Interpretin sieht in Calaf gar den
Nacheiferer Jesu (ebenda, S. 86, S. 89). Im Stück im allgemeinen und beim Helden im besonderen sind
religiöse Züge durchaus zu verzeichnen, explizit christlich sind sie jedoch keinesfalls, immerhin berufen
die handelnden Figuren, auch Calaf, sich auf chinesische bzw. tartarische Gottheiten, nämlich auf „Fohi“,
„Berginguzin“ und „Lama“.



219

misero mi fa pietà. Difender più non posso/Il mio cor da costui.“ Es ist offensichtlich, daß
sie den Niedergeschlagenen, obwohl sie von „Mitleid“ redet, liebt, wenn auch
widerstrebend.745

Daraufhin wiederholt Zelima, die in ihrer naiven Art Turandots Problem nicht versteht,
ihren schon häufiger vorgetragenen Rat, einzulenken. Zu diesem Zeitpunkt klammert
sich Adelma noch an die Hoffnung, im Fall des Nicht-Zustandekommens der Hochzeit
zwischen der schwierigen Chinesin und dem von ihr vergeblich geliebten Tartaren eine
Chance auf eine gemeinsame Zukunft zu erhalten. Mit dem zweimaligen Einschreiten
der bisher scheinbar aussichtslos Geliebten, die Calaf daran hindert, sich zu erdolchen
(vgl. V, 2, S. 315f.), zerschlagen sich Adelmas Zukunftsträume. Die künftige Kaiserin
springt über ihren Schatten und gibt ihre Gefühle für Calaf zu erkennen. Nicht daß sie
Gefühle für Calaf hegt - es war wohl eine Art coup de foudre - ist als märchenhaftes
Wunder zu werten, sondern daß sie nach langem Zögern bereit ist, es zuzugeben.
Zelima wird sogleich beauftragt, die gefangenen Timur und Barach zu befreien und in
den Diwan zu führen. Doch den plötzlichen Sinneswandel bei Turandot bewirkte nicht
etwa seine unter Beweis gestellte Intelligenz oder sein Verständnis für ihre zumindest
sehr unkonventionelle Position, nein es sind seine „vaghe forme“ sowie sein „gentile
ebbero“ (vgl. ebenda, S. 301), also seine „anmutige Gestalt“ und sein „edler Anblick“,
vollkommen oberflächliche, rein äußerliche Eigenschaften. Es handelt sich nur um eine
primär an optischen Reizen orientierte, rein erotische Anziehungskraft. Aufgrund der
neu entstandenen Situation will sich jetzt Adelma ihrerseits das Leben nehmen (vgl.
ebenda, S. 318). Vorher ist die Zeit reif dafür, daß sie dem lange verschlossenen,
wütenden Herzen Luft macht. Sie zieht eine niederschmetternde Bilanz ihres Lebens.
Schließlich versucht sie, mit Calafs Dolch ihren schmerzlichen Niederlagen ein
endgültiges Ende zu bereiten. Sie wird an diesem Vorhaben gleichfalls gehindert, von
dem „Tyrannen“, der ihre Liebe zurückwies, der sich für ihre Handlungsweise obendrein
bedankt, weil sie die Gefühle der Angebeteten erst zum Vorschein brachten. Zusätzlich
versichert er, wenn er eine andere lieben könnte, wäre sie es. Das scheint ein bißchen
viel Barmherzigkeit auf einmal, denn was er selbst vor kurzem wollte, gesteht er, der er
am ehesten Verständnis aufbringen müßte, der maßlos enttäuschten Adelma nicht zu.
Adelma bezichtigt sich nun sogar der Unwürdigkeit und glaubt, sie habe kein
Verständnis verdient. Offenbar hat sie die Selbstachtung, die sie bis jetzt aufrecht hielt,
verloren. Verständnislos nimmt ihre Gebieterin die ohnmächtige Wut der bisherigen

745 Mitleid läßt man normalerweise einer größeren Anzahl von Personen zuteil werden als Liebe, die
sowohl weit umfassender als auch exklusiver vergeben wird.



220

Befehlsempfängerin zur Kenntnis, schließlich ruft Turandot aus (vgl. S. 318): „Adelma, e
quale furor ti prese!“746

Unter Tränen bittet die herzlos Zurechtgewiesene um die Entlassung in die Freiheit. An
dem Freudentag gewährt der großzügig-milde Altoum auf Bitten von Bräutigam und
Braut diese Gunst. Sogar das Karazanenreich erhält sie zurück. Nach der nochmaligen
Wendung, die für Adelma nur einen Minimalerfolg bedeutete, kann die rehabilitierte
Prinzessin, der die gesamte Geschichte am meisten zugesetzt hat, vor lauter
Gefühlsverwirrung nicht mehr in zusammenhängenden Sätzen sprechen.
Calaf spürt in diesem Moment das Bedürfnis, sein unfaßbares Glück mit dem Vater zu
teilen, und gibt so seiner baldigen Frau Gelegenheit, mitzuteilen, daß der vertriebene
Tartarenkönig sich bei ihr in Verwahrung befindet. In diesem Augenblick scheint ihr die
rohe Behandlung des alten Mannes selbst peinlich, gibt sie doch zu, in der Erinnerung
an ihr Verhalten rot zu werden (vgl. S. 320). Um das Glück zu vervollkommnen,
verkündet das chinesische Staatsoberhaupt unter Berufung auf den in Szene IV, 4
erhaltenen Brief die Befreiung des Noagesenreiches. Der eben im Saal erschienene
Witwer kann auf den Thron seines Heimatlandes zurückkehren.
Völlig vergessen sind am Schluß die ebenfalls begabten Vorgänger Calafs und Adelma,
für die der Tod bzw. die Verlassenheit zu harte, ungerechte Strafen sind, als daß von
einem guten Ende gesprochen werden könnte, würde man darauf nochmals die
Gedanken lenken. Wahrscheinlich nimmt derjenige Interpret, der darüber reflektiert, das
Stück ernster als es sein will. Es muß doch jedes Märchen, auch ein dramatisiertes,
trotz schrecklicher Vorgeschichte für die Helden gut ausgehen.
Turandots letzte Äußerung, die auf die Handlung keine Auswirkung mehr besitzt,
untermauert diesen Eindruck. Indem sie „weiter vorwärts, in Richtung des Publikums,
geht“747, resümiert sie das Geschehen und gibt ihren neuen Standpunkt bekannt (vgl. S.
321): „Sappia questo gentil popol de’ maschj, /Ch’io gli amo tutti. [...]“, der in etwa so
wiedergegeben werden könnte: „Der gesamte liebenswerte Anteil der Männer möge
wissen, daß ich sie alle liebe.“ Sie leistet nicht allein für die Grausamkeit, mit der sie sich
der Ehe widersetzte, Abbitte, nein, ihr Sträuben gegen die Ehe war sinnlos, die
dezidierte Androphobie ist in dem Moment, in welchem sie Calaf am Selbstmord
hinderte, offensichtlich umgeschlagen in allumfassende Männerliebe. Die Titelfigur
verfällt von einem Extrem ins andere. Das einzig Charakteristische an ihr scheint ihre

746 Werthes übersetzt die Stelle zwar wortgetreu mit „Und welche Wut, Adelma, kam dich an?“, siehe
NA, Bd. 14, S. 132, Z. 2113, versieht den Satz aber mit einem Frage- statt wie im Original - mit einem
Ausrufungszeichen - genau wie schon einmal weiter oben; dies deutet weniger auf ein
Übersetzungsproblem als vielmehr auf eine bestimmte Intention des Übersetzers, auf einen gezielt
freieren Umgang mit dem Original, hin.
747 Vgl. Regieanweisung V, 2, S. 321.



221

Unberechenbarkeit, Sprunghaftigkeit, die allmähliche Entwicklungen definitiv
ausschließt.
Gozzi führt das gute Ende mit einiger Gewalt herbei. Die Tränen der Verzweiflung
weichen nur schwer den Tränen der Freude. Die Botschaft ist simpel: Wenn es die
Götter nach langen harten Entbehrungen so gut mit dem Helden meinen, erweist sich
die Welt als göttlich-gerecht geordnet. Bei gekonnter Umsetzung kann das vorliegende
Stück das Vergnügen für einen Theaterabend garantieren, bleibende Spuren wird es
kaum hinterlassen. Es bleibt reine Unterhaltung, nicht mehr, aber auch nicht weniger.748

Ihn in einem Atemzug mit Shakespeare zu nennen, ist angesichts der teilweise grellen,
unmotivierten „Effekthascherei“ und der oberflächlichen Handlung doch zu hoch
gegriffen. Dagegen spricht allein schon das vorprogrammierte Happy End und die
Tatsache, daß die ohne Zweifel vorhandenen Ansätze zur Tragik keinen bleibenden
Eindruck hinterließen. Gozzis nicht zu unterschätzende Leistung bestand aber immerhin
darin, die charakterlichen Anlagen seiner Figuren sowie den Handlungsverlauf bis ins
Detail entworfen und wirkungsvoll auf die Bühne gebracht zu haben. Nach der
gründlichen Analyse seiner „Turandot“, in der die Handlung, der Handlungsverlauf und
die Charaktere weitestgehend festgelegt sind, ist als ein Zwischenergebnis Guthkes
Schlußfolgerung, Schiller habe später mit der Bearbeitung der deutschen Übersetzung
dieser Vorlage eine „eigenständige dramatische Leistung“ vollbracht, bereits nicht mehr
haltbar.
Zumindest bis ins Jahr 1996 hält sich hartnäckig die Aussage, Schiller habe den
italienischen Theaterpraktiker Gozzi ‚übersetzt‘.749 Dabei war es tatsächlich Friedrich
August Clemens Werthes, der ab dem Jahr 1777 ausgewählte Werke Gozzis, darunter
„Turandot“, ins Deutsche übersetzte.750 Die Übersetzung machte ihren Autor über Nacht
bekannt.751

748 Gerechterweise muß erwähnt werden, daß der Autor für sich und seine zehn Fiabe zunächst nicht
mehr in Anspruch nahm, seine Einstellung änderte er erst, als seine Märchendramen große Anerkennung
erfuhren, „[...] aus der unvorteilhaften Gegenüberstellung ‘teatro colto’ und ‘teatro popolare’ in die viel
ehrenvollere des ‘teatro regolare’ und ‘teatro irregolare’ hinüberwechsel[te]n“, und man ihn mit anderen
„nichtklassizistischen Autoren“ wie Shakespeare verglich, vgl. Feldmann, S. 96f.; vgl. auch Dorer, S. 75f.
sowie Haase, S. 30 und S. 226.
749 So formuliert es lax bis wenigstens mißverständlich Manfred Brauneck: Die Welt als Bühne.
Geschichte des europäischen Theaters. Zweiter Band. -–Stuttgart, Weimar 1996, S. 602-608, hier S. 606.
750Vgl. zu Werthes sowie zu seinen eigenen Werken Herold, Th[eodor]: Friedrich August Clemens
Werthes und die deutschen Zriny-Dramen. - Münster 1898, vgl. S. 73f, S. 86; einen Überblick bietet auch
Unfer-Lukoschik.
751 Vgl. besonders Herold, S. 40f.; Inzwischen sind zu der ersten mindestens noch zwei weitere
Übersetzungen von Gozzis Fiaba bekannt: 1. Turandot. Chinesisches Märchenspiel von Carlo Gozzi.
Deutsch von Karl Vollmoeller. - Berlin, 1911, seine Übersetzung hält sich relativ exakt an Gozzis Text,
denn er führt z. B. die Improvisationsszenen 2,1 (S. 27f) und 4,8 (S. 95f.) nicht als Dialog, sondern wie
Gozzi nur mit ungefähren Inhaltsskizzen aus; 2. Carlo Gozzi. Turandot. Tragikomisches Märchenspiel in
fünf Akten. Aus dem Italienischen übertragen von Paul Graf Thun-Hohenstein. Mit einem Nachwort von
Gerhard Reuter. - Stuttgart 1965. (=RUB 8975), in dieser etwas freieren Übertragung werden die
Improvisationsszenen sowie die Texte des Großkanzlers Tartaglia und des Ministers Pantalone im Wiener



222

Obwohl Werthes den Jambus mühelos beherrschte, entschied er sich trotzdem nicht für
eine entsprechende Übertragung des in Blankversen geschriebenen Originals.752 Lange
Zeit suchte man, Köster und Herold folgend, die Erklärung hierfür darin, daß der
Übersetzer sich aus Gründen der Genauigkeit für eine Prosafassung entschieden habe.
Entsprechend hält Köster sie für poetisch glanzlos, aber „durchweg sinngetreu“.753

Herold schließt sich an, indem er Werthes’ Fassung als „[...] ein[en] poetische[n]
Totschlag“ bezeichnet.754 Dies entschuldigte man nicht zuletzt deshalb, weil man die
Übersetzung als nur zu Lesezwecken geschrieben einschätzte.
Doch gelangte Unfer-Lukoschik zu einer deutlich anderen Einordnung der von Werthes
vorgenommenen Übersetzung. Ihre zuerst ausgesprochene Anerkennung, er habe das
Original „mit besonderer Sorgfalt und Umsicht“ wiedergegeben, schränkt sie stark ein,
indem sie auf mehrere Eigentümlichkeiten des Übersetzers hinweist. Sie sieht die
Übersetzung „zu stilistischem Eigenleben erweckt“, weshalb „man [...] nicht mehr hinter
dem deutschen Text die Struktur des Originals durchschimmern“ sehe.755 Weiterhin
konstatiert sie einen klar erkennbaren Hang zur Sprache der Empfindsamkeit, gepaart
mit einer auffälligen Vorliebe für Superlative, die „keine Entsprechung im Original haben
[...].“ Diese Veränderungen führen bei der Interpretin zu der Erkenntnis, daß „[w]enn
man die zeitgemäßen Retouchen näher betrachtet, [...] man [...] feststellen [muß], daß
nicht nur der Buchstabe, sondern vor allen Dingen der Geist des Dramas völlig
verändert wurde.“ Die bei Gozzi herrschende gottgewollte Ordnung sei bei Werthes, so
Unfer-Lukoschik weiter, in „persönliche Ergebenheit“ umgewandelt worden.756 Folgt man
dieser neuen Sichtweise, hat das Konsequenzen für die anschließende Beurteilung der
Bearbeitung Schillers, da dieser das Italienische nicht beherrschte und ihm keine
Alternativübersetzung vorlag.757

Dialekt abgefaßt, was insofern schon nicht stimmig ist, als die vier Masken nicht alle ein und denselben
Dialekt, sondern völlig unterschiedliche sprechen - so spricht Pantalone venezianisch, die Zanni
Truffaldino und Brighella sprechen einen Dialekt, der aus der Gegend um Bergamo stammt und Tartaglia
spricht neapolitanisch.
752 Herold schreibt dem Übersetzer eine besondere Bedeutung für die Einführung des fünffüßigen
Jambus als gängigem Versmaß des Dramas zu. Darüber hinaus vertritt er die These, Schiller sei bei der
Lektüre von Werthes’ Drama „Conradin von Schwaben“ (Jan. 1800) darauf gekommen, selbst in die
Aktmitte seiner Dramen Reime einzustreuen. In diesem Zusammenhang weist Herold auf einen Brief
Schillers an Cotta „nach dem 23.01.1800“ hin. Anschließend habe Schiller dieses Verfahren bei „Johanna
von Orleans“ selbst angewandt. Im Gegensatz dazu wird die Auffassung, Schiller habe sich durch
Werthes zu den genannten metrischen Experimenten inspirieren lassen, nicht geteilt.
753 Vgl. Köster, S. 164ff..
754 Vgl. Herold, S. 41.
755 Vgl. Unfer-Lukoschik, S. 195ff..
756 Vgl. ebenda, S. 198-201 respektive S. 208-214.
757 Daran ändert auch die durch Alt zutage geförderte Erkenntnis, daß Schiller in seinem letzten
Karlschuljahr Italienisch belegte, nichts, vgl. Alt, Bd. I (2000), hier S. 166. Hierbei handelte es sich kaum
um ein intensives Sprachstudium, vgl. ebenda, S. 166-188. Möglich ist indessen, daß Schiller auf Werthes
durch Abel, Schillers wichtigem Lehrer ebenfalls aus Karlschultagen, aufmerksam wurde. Werthes war mit



223

Etwas relativierend sollte man bedenken, daß jede Übersetzung in einem gewissen Maß
eine Interpretation darstellt, eine „wörtliche Übersetzung“ schlicht unmöglich ist.758

Zudem ist sicherlich jeder Übersetzer zwangsläufig ein Kind seiner Zeit, d. h. er wählt
eine Form der Übersetzung, die nicht allzu antiquiert wirkt, die verstanden wird.759

Einige Akzentverschiebungen, die zwischen Gozzi und Schiller benannt wurden,
könnten aber durchaus von Werthes und nicht von Schiller stammen. Dies gilt, zumal
Schillers Bearbeitung ausschließlich Werthes‘ Übersetzung als Hypotext zugrunde lag
und Köster längst den akribischen Nachweis geführt hat, daß Schiller an manchen
Stellen wortwörtlich dem Übersetzer folgte.760 Folglich sollte Werthes’ Anteil an Schillers
Bearbeitung mit beachtet werden.
Auch wenn Schiller in einem Brief vom 2. November 1801 an seinen Freund und
Förderer Körner schreibt, er komme gerade „eine[m] alten Vorsatz, [der] Bearbeitung
eines Gozzischen Märchens, Turandot, für das Theater [...]“ nach, darf angenommen
werden, daß die chronologische Einordnung dieser Bühnenbearbeitung nach der
„Jungfrau von Orleans“ nicht zufällig ist, sondern im Gegenteil Pfisters
Kontiguitätskriterium zum Tragen kommt.761 Johanna und Rosamund aus dem

Abel befreundet, vgl. wiederum Alt, Bd. I, S. 149 respektive 548, und kannte überdies Wieland, der sich
mittels Empfehlungsschreiben für ihn einsetzte.
758 Guthke, Geschichte und Poetik der deutschen Tragikomödie, hier S. 90, hält die Werthes-
Übersetzung für eine „wörtliche Übersetzung“. Dieser Meinung kann nicht zugestimmt werden, weil sich
kleine, aber feine Abweichungen eindeutig feststellen lassen.
759 Von den oben vorgestellten „Macbeth“- Übersetzungen weiß man zudem, daß das Problem der
Übersetzung zu Werthes’ und Schillers Zeit generell nicht besonders beachtet wurde. Es muß demnach
nicht notwendigerweise eine exakt bestimmbare Intention des Übersetzers hinter den von Unfer-
Lukoschik herausgefundenen Entdeckungen stecken.
760 „Gozzi hatte seine Fiabe in den bekannten italienischen fünffüßigen Jamben mit klingendem Ende
gedichtet; Werthes wählte für die Verdeutschung die Prosa, ohne daß er [...] befürchtete, den Werken, die
er übersetzte, einen wesentlichen Reiz zu nehmen. [...] Ohne daß Werthes es vielleicht beabsichtigte,
bekommt sie an vielen Stellen jambischen Tonfall und ließe sich leicht in freie Jamben auflösen [...].
Schiller legte die Prosa-Übersetzung [...]zu Grunde und wandte sein Hauptaugenmerk auf bessere
Ausarbeitung der Charaktere und auf poetischen Ausdruck. [...] und so wählte er denn, obwol er eben erst
an den Bühnen zu Dresden und Leipzig schlimme Erfahrungen bezüglich der Deklamation gemacht hatte,
den fünffüßigen Jambus. [...][...]Eine ziemlich große Anzahl ganzer Verse - Alles in Allem etwa fünfzig -
sind wörtlich aus der Übersetzung herübergenommen.“, so Köster, hier S. 164-176; ferner Ingenkamp, S.
1012f..
761 Vgl. hierzu auch Frenzel, Stoffe der Weltliteratur, S. 805, die darauf hinweist, Schiller habe „[von
anderen Plänen her] [das Motiv der männerfeindlichen Jungfrau] nahe“ gelegen oder Guthke, Geschichte
und Poetik der deutschen Tragikomödie, S. 94 und Köster, S. 315, die beide die Ähnlichkeit mit dem
Rosamund-Projekt feststellen. Vgl. dazu z. B. die Textstelle in der „Jungfrau“, die als „jungfräuliche[r]
Teufel“ (II,3,V. 1480) bezeichnet wird und ihre charakteristische Aussage (III,4, V. 2262f.); im Entwurf von
„Rosamund oder Die Braut der Hölle“ heißt es u. a.: „Der Unwille gegen Rosamund muß durch ihre kalte
Grausamkeit gegen einen liebenswürdigen Ritter, durch seinen schmerzhaften verzweiflungsvollen
Untergang und ihre Fühllosigkeit dabei aufs höchste gereizt werden. [...]“, vgl. Fricke/Göpfert, Bd. III, S.
272-276, hier S. 273; Mirjam Springer weist gleichfalls auf die Nähe zwischen „Rosamund“-Fragment und
„Turandot“-Bearbeitung hin, vgl. Springer, Legierungen aus Zinn und Blei, S. 110 respektive S. 212,
markiert allerdings völlig zu recht die Differenz zwischen Rosamund und (nicht nur)Turandot, indem sie
darauf hinweist, daß Turandot letzten Endes „[...] dann [...] dem Maximum an bürgerlichem Charme“
erliege, während Rosamund, als ein feminines Pendant zu Don Juan, sich an „die blanke Attraktion der



224

gleichnamigen Fragment haben mit Turandot eines gemeinsam: Von der Ausgangslage
der betreffenden Dramen her gesehen sind sie alle Amazonen. Diese Tatsache mag
auch der Grund dafür sein, warum bereits Borcherdt auf die Nähe zu Kleists
„Penthesilea“ hinweist.762 In der Tat legt Penthesilea in ihrem Verhalten gegenüber
Männern ein vergleichbares Verhalten an den Tag wie Turandot. Der Unterschied ist
jedoch u.a. der, daß Penthesilea selbst mit den Männern kämpft und sie tötet, während
Turandot einen verbalen Kampf vorzieht und die Vollstreckung des Todesurteils ihren
Untergebenen überläßt. Hinzu kommt außerdem der Umstand, daß Johanna, die wie
Penthesilea selbst mitkämpft, an ihrem sich selbst gesteckten Ziel festhält und dieses
als ‚erhabener‘ Charakter, auch unter Opfern wie der unmöglichen Liebe zu Lionel oder
ihres eigenen Lebens, durchsetzt, während die archaische Penthesilea ihr Telos, die
Männer zu unterwerfen, nicht erreicht – genauso wenig wie sie einen möglicherweise
neuen Lebensentwurf gleichberechtigter Partnerschaft umsetzen kann, da sie selbst
durch die Tötung Achills diese Option zerstört.763 So gesehen erscheinen Johanna wie
Turandot als die vergleichsweise ‚moderneren‘ Charaktere. Schiller kam zudem nicht
zuletzt durch Goethe auf Gozzi, über den er im übrigen meinte, er habe lediglich einen
„unverdiente[n] und kurzwährende[n] Triumph“ gefeiert.764 Zum einen hatten Gozzi-

Macht, die blendende Figuration des bürgerlichen Prinzips der Inbesitznahme“ verliere. Ein weiterer
Vergleichspunkt, den Springer unerwähnt läßt, obwohl sie „Rosamund“ wie angedeutet, als Schillers
Antwort auf Goethes Wunsch nach einem „Gegenstück zu Faust oder vielmehr Don Juan“ einordnet (S.
105f.), liegt auch in der Affinität beider Stoffe zur Oper. Auf die Unterscheidung von Sprech- und
Musiktheater und deren putativen Ausrichtungen wird an anderer Stelle dieses Kapitels noch näher
eingegangen.
762 Vgl. NA, Bd. 14, S. 282, so sieht es gleichfalls Johannes Endres, Das „depotenzierte“ Subjekt, hier S.
5, zurecht darauf hinweisend, die Korrelation zwischen „Penthesilea“ und „Turandot“ ergebe sich aufgrund
„der Natur des Stoffs“, stünde mithin „nicht unbedingt [für] eine bewußte Anlehnung Kleists an Schiller.“
763 Vgl. z. B. Koopmann, Helmut: Schiller und Kleist. In: Aurora 50 (1990), S. 127-143, der ganz generell
Parallelen sowohl bei Themen als auch bei Figuren beider Autoren aufzeigt; besonders aufschlußreich
zum Themenkomplex Johanna und Penthesilea: Noelle, Volker: Eine gegenklassische Verfahrensweise.
Kleists Penthesilea und Schillers Jungfrau von Orleans. In: Beiträge zur Kleist-Forschung 1999, S. 158-
174, besonders S. 159, S. 165, S. 169; ferner: Zymner, Rüdiger: Friedrich Schiller. Dramen. – Berlin 2002,
der wiederum den Operncharakter der „Jungfrau von Orleans“ hervorhebt, hier S. 114-129, vor allem S.
115, S. 123-129.
764 Vgl. hierzu Schillers Rezension über Goldonis Memoiren in Fricke/Göpfert, Bd. V, S. 928-932, hier S.
928; Schillers Kenntnisse der italienischen Literatur insgesamt resümiert Edmund Kostka, allerdings nicht
ganz zuverlässig: Schiller in Italy. Schiller’s Reception in Italy: 19th and 20th Centuries. – Frankfurt am
Main, Berlin, Wien 1997 (=California studies in German and European romanticism and in the age of
Goethe Vol. 3), P. 2: „Unlike Goethe he did not know Italian [was Alt in seiner Studie relativiert hat, s.o.,
Anm. der Verf.] and his acquaintance with Italian literature was confined to a few classics such as Dante,
Ariosto, Tasso, Alfieri and Gozzi [Goldoni fehlt bei Kostkas Aufzählung, Anm. der Verf.]. No wonder then,
that he was satisfied to read these illustrious poets in utterly inadequate translations. Excepting Carlo
Gozzi’s Turandot which he adapted and refined to meet the needs of the Weimar theater, Schiller’s literary
relations with Italy may be described as scarce, indirect and perfunctory. [...] The picture changes
spectacularly with a shift of focus to the impact of Schiller’s works on important aspects of Italian culture.
To be sure, it was not like the impact of a meteor that hits the surface of the earth, but rather a
phenomenon of slow and toilsome infiltration into the vital spheres of poetry, politics, and music.“; Von
Schiller weiß man, daß er sowohl die fiabe in der Übersetzung Werthes’ als auch Goldonis Memoiren



225

Aufführungen in Weimar schon Tradition, außerdem boten seine fiabe die Möglichkeit,
den Zuschauern anhand der hier sich offenbarenden Symbolwelt zu erkennen zu geben,
daß sie es bei dieser Aufführung nur mit „Spiel“765 und nicht mit auf die Bühne
gebrachten Alltagssituationen zu tun hatten.766 Zum anderen barg, wie die Bezüge zu
anderen Stücken und die ähnlich gestalteten weiblichen Hauptcharaktere zeigen, das
Thema der männerfeindlichen jungen Frau, die den (Ehe)-Konventionen widerstrebt,
zum damaligen Zeitpunkt einen gewissen Reiz in sich, „Turandot“ ließ sich in die Reihe
der erwähnten Figuren gut integrieren.767 Als bedeutender erweist sich jedoch, daß
Schiller gestalterische Optionen beim weiblichen Hauptcharakter sah, und zwar
dahingehend, daß er der Titelfigur (und damit natürlich dem Stück insgesamt) „durch
eine poetische Nachhilfe bei der Ausführung einen höheren Wert zu geben“ dachte.768

Konkret heißt das, er wollte das ungewöhnliche Verhalten der jungen Frau besser
begründen, als ihm dies in der Vorlage der Fall schien.769 Er ist der Auffassung, die
„pedantische Steifigkeit“ müsse bei dem vorliegenden Drama „überwunden werden.“770

Wenige Tage vor der Premiere äußert er sich selbstbewußt und zufrieden über die eben

kannte. Im Unterschied zu Goethe hatte er jedoch keiner original italienischen Aufführung der commedia
dell’arte bzw. ihrer Masken je beigewohnt. Darum ist davon auszugehen, daß er wohl Informationen über
Lektüre einzelner Stücke und Schilderungen durch Goethe, aber keinen eigenen Eindruck einer solchen
speziellen Theateraufführungsform besaß. Das heißt: Er bezog sein diesbezügliches Wissen lediglich aus
zweiter Hand. So läßt sich schon weit eher verstehen, warum er Gozzis ohnehin schon abgewandelte
Interpretation der Zanni-Figuren fortsetzte; vgl. ferner Richard Schwaderer: Die (Wieder-) Entdeckung der
Phantasie, hier S. 346.
765 Erstaunlicherweise wendet sich von Wiese gegen diese Sichtweise, vgl. Friedrich Schiller, Drama und
Theater, hier S. 704: „Nicht so sehr um das Spiel ging es ihm [gemeint: Schiller, Anm. der Verf.], sondern
um ein literaturfähiges, genauer motiviertes Drama, und erst nach diesem Umweg durfte dem Theater
zurückgegeben werden, was des Theaters ist. [...]“
766 Unfer-Lukoschik, S. 257-321, gibt in ihrer Dissertation einen Überblick über die Gozzi-Rezeption auf
den deutschsprachigen Bühnen während der Spätaufklärung. Auch in Weimar fanden ab dem 26. 03.
1778 bis zum Ende des achtzehnten Jahrhunderts zehn Spielabende mit Gozzi-Werken statt: Bei „Die
glücklichen Bettler“ (Bearbeitung: von Einsiedel) wurden die komischen Einlagen nicht weggekürzt und
Goethe übernahm den Part des Truffaldino; später kam es zur erneuten Aufführung von „Die glücklichen
Bettler“ (am 14. Jan. 1792), wobei die Namen der Masken durch orientalische Namen ersetzt wurden
(Hervorhebung der Verf.), vgl ebenda, S. 306. Daß Schiller die anderen Stücke Gozzis vom Lesen her
kannte, geht aus Borcherdts Kommentar hervor, vgl. NA, Bd. 14, z. B. S. 313.
767 Vgl. dazu besonders Dotzler, Bernhard J.: „Seht doch wie ihr vor Eifer schäumet ... .“ Zum
männlichen Diskurs über Weiblichkeit um 1800. In: JbDSG 30 (1986), S. 339-382.
768 Vgl. dazu Schillers Brief an Körner vom 16. November 1801, Briefwechsel zwischen Schiller und
Körner, hg. von Berghahn, hier S. 315f..
769 Dieses typisch Schillersche Bestreben, gute Gründe für alles zu suchen und darzustellen, wurde aus
philosophisch-ästhetischem Blickwinkel und selbstverständlich mit Bezug auf diese Schriften Schillers in
einer Untersuchung dargelegt. Laut Feger unternimmt Schiller den Versuch, Gründe zu suchen, eben dies
sei „[...] das verbindende Motiv seiner Bemühungen [...].“, vgl. Feger, Hans: Schillers ästhetische Suche
nach einem Grund. Zur Divergenz der Rolle der Einbildungskraft bei Kant und bei Schiller. In: DVjS 69
(1995), S. 28-70, hier S. 31; daß es grundsätzlich gestattet ist, diese Schriften bei der Interpretation der
Dramen mit zu Rate zu ziehen, davon handelt schon Binder, Wolfgang: Die Begriffe „naiv“ und
„sentimentalisch“ und Schillers Drama. In: JbDSG 4 (1960), S. 140-157, hier S. 157.
770 Vgl. dazu Schillers Brief an Körner vom 16. November 1801, Briefwechsel zwischen Schiller und
Körner, hg. von Berghahn, hier S. 315f..



226

beendete Tätigkeit.771 Schiller beabsichtigte mit dieser dramaturgischen, aus
theaterpraktischer Notwendigkeit in Angriff genommenen Tätigkeit, der
deutschsprachigen Theaterwelt „ein neues und interessantes Theaterstück“ zu
bescheren.772

Gleich nach der Fertigstellung begannen die Proben für die bald anstehende
Erstaufführung, die er meistens selbst leitete.773 Ganz im Gegensatz zu den
venezianischen Verhältnissen, wo das Theater San Samuele und die Truppe Sacchi im
Bezug auf die Ausstattung für ihr Stück aus dem Vollen schöpfen konnten (wie sehr
Gozzi mit allen möglichen Finessen, die zu seiner Zeit verfügbar waren, kalkulierte, ist
bekannt774), mußte an der Weimarer Ausstattung auf Pomp und Aufwand verzichtet
werden. Lediglich chinesische Acçessoires kamen zum Einsatz.775

Wendet man sich Schillers Text zu, fällt gleich ins Auge, daß er die Prosaübersetzung
Werthes’ bei seiner Bearbeitung sofort in Blankverse umwandelte. Die Tatsache, daß
das Original ebenfalls zu großen Teilen in Jamben abgefaßt war, spielte dabei nicht
explizit eine Rolle (möglicherweise wußte er dies gar nicht), sondern entsprach dem
Weimarer Theaterkonzept, das ja der „Rhythmophobie“ entgegenwirken wollte.776

Bei der Lektüre des Schiller-Textes kommt dem Leser/der Leserin des Originals vieles
vertraut vor. Sehr ähnlich im Vergleich zu Gozzi ist der gesamte erste Akt gestaltet, was
u. a. daran liegen mag, daß Schiller die Konzeption des Stückes im großen und ganzen
für „[...] mit dem größten Verstand komponiert [...]“ einschätzte.777 Daraus leitet sich ab,
daß die einzelnen Charaktere sich in diesem Dramenabschnitt im wesentlichen so
verhalten, wie sie das bei Gozzi zuvor getan haben. Die Solidaritätsbekundungen des
ehemaligen Hofmeisters, der neben seinem Zögling als zweiter Sympathieträger

771 Vgl. dazu Schillers Brief an Körner vom 21. Januar 1802, ebenda, S. 316f..
772 Vgl. dazu Schillers Brief an Körner vom 2. November 1801, vgl. Ingenkamp, hier S. 979.
773 Vgl. Borcherdts Kommentar in NA, Bd. 14, S. 279: Auch der Intendant nahm auf das Einstudieren
des Stückes Einfluß: „[...] [W]enn Goethe nach Genasts Bericht zum Ergötzen und zur Belehrung der
Schauspieler die Maskenszenen von Schillers ‚Turandot‘ mit wirksamster Komik und schärfster
Individualisierung der einzelnen Personen vortragen konnte, so hängt dies mit den anschaulichen
Eindrücken seines italienischen Aufenthaltes zusammen. Es kann keinem Zweifel unterliegen, daß diese
Goethische Erlebniswelt in Schiller ihren Widerhall gefunden hat, [...].“
774 So schon, durchaus originell, Dorer, S. 74 oder Aurich, 139 – zudem betont Dorer als bisher einziger
die Differenz des deutschen respektive italienischen Publikums, hier S. 76 beziehungsweise die
Eigentümlichkeit des Gozzischen Theaters überhaupt, S. 63f..
775 Zu Schillers Lebzeiten wurde das Theaterstück in der für Weimar erarbeiteten Fassung insgesamt
neun Mal gespielt. Die Bühnenmusik stammte von Franz Seraph von Detouches (1772-1844). Das
bearbeitete Stück stieß wiederum auf Interesse bei anderen Theatern. Die Aufnahme in die Programme
der anderen Theater erklärt zugleich die Existenz mehrerer Handschriften, die als authentisch gelten.
Gedruckt wurde „Turandot. Prinzessin von China“ anschließend noch im Jahr der Erstaufführung (1802)
bei Johann Friedrich Cotta (1764-1832) in Tübingen, vgl. NA, Bd. 14, S. 299f..
776 In Anlehnung an Genette könnte man darum allenfalls von einer ‚Re-Versifikation‘ schreiben, vgl.
Palimpseste, hier S. 294-297.
777 Vgl. dazu wiederum Schillers Brief an Körner vom 16. November 1801, Briefwechsel, hg. von
Berghahn, S. 315f..



227

fungiert, fallen genauso umfangreich und bemerkenswert altruistisch aus wie im Gozzi-
Text und der Werthes-Übersetzung. Allein der Ton, den der verständige, loyale,
umsichtige Mann im weiteren Verlauf des Dramas gegenüber seinem König anschlägt,
mutet bei Schiller milder an als bei Werthes (vgl. z. B. Szene III, 6 und insbesondere die
Regieanweisungen S. 75-78). Das mag daran liegen, daß das Standesbewußtsein beim
deutschen Dramaturgen eindeutig ausgeprägter ist - ein armer, mittelloser,
niedergeschlagener König bleibt eben doch ein König, verfügt über eine angeborene
Würde. Sofern man, wie Barak, von seiner Provenienz weiß, hat man ihn entsprechend
zu behandeln. Das Verhältnis „Hassans“ zu seiner Frau erfährt gleichfalls keinerlei
Variation.
Skirina und deren Tochter Zelima bleiben die oberflächlichen, völlig unreflektierten
Randfiguren, die sie schon zuvor waren. Sie werden auch in Schillers Fassung nicht zu
Sympathieträgern. Bei beiden halten sich Gutmütigkeit und Altruismus in engen
Grenzen. Als sie die lebensbedrohliche Gefahr, die von ihrer hochgradig ausgeprägten
Geschwätzigkeit und Neugier ausgeht, endlich, zu spät natürlich, bemerken, geht es
ihnen nur um Schadensbegrenzung, denn sie wollen (sich) bloß noch den Mann bzw.
den Stiefvater retten. Akut bedroht wird dadurch immerhin das Leben König Timurs und
Prinz Kalafs. Gemäß ihrer eigenen Aussage ist Skirina „bereit zu allem“, um „Hassans“
Leben zu retten (vgl. IV,3, V. 1722). Doch das Verhalten der geschwätzigen Alten und
Zelimas, die alle Anzeichen besitzt, in die Fußstapfen der Mutter zu treten, wirkt
dennoch nicht maliziös-gefährlich, sondern lediglich einfältig (vgl. IV, 9, V. 2062-2067).
Vergleichbar ist die zugegeben geringe Bedeutung der acht Doktoren, die auf die
lächerlichen Gelehrten reduziert geblieben sind (vgl. II,1, V. 420-423 und V, 2, V.
2524f.). Sobald am Stattfinden der Hochzeit kein Zweifel mehr besteht, hat man für
diese keine Verwendung mehr.778

Von Barak abgesehen betrafen die Parallelen bisher die weniger bedeutenden
Nebenfiguren des Stückes. Doch auch bei wichtigeren Figuren lassen sie sich
feststellen, so bei Altoum. Bei Gozzi schon eine überaus schwache Figur, präsentiert er
sich auch in deutscher Fassung höchst komisch. Zwei Beispiele verdeutlichen dies:

Entweiche, o entweiche der Gefahr,

Der du verblendet willst entgegen stürzen,

Steh ab und fodre meines Reiches Hälfte.[...]

Drum, wenn das eigen Unglück dich nicht rührt,

778Ismaels leicht abgeänderte Rolle, die den persönlichen Verlust beim Tod des hoffnungsvollen
samarkandischen Prinzen klarer heraus arbeitet, sieht Unfer-Lukoschik, S. 199ff. bei Werthes angelegt.
Diese Änderungen gehen also nicht auf Schillers Konto. Zelima wird oftmals zu positiv gesehen, so bei
Ingenkamp, S. 1001, der in ihr nur die „gute[...], bescheidene[...], ehrliche[...] [...] Dienerin“ sieht.



228

Laß meines dich erbarmen! Spare mir

Den Jammer, deine Leiche zu beweinen,

Die Tochter zu verfluchen und mich selbst,

Der die Verderbliche gezeugt, die Plage

Der Welt, die bittre Quelle meiner Tränen! (II,3, V. 642ff., V.651-656)

Bei Gozzi/Werthes war Calaf „nur“ eine höhere Stellung am chinesischen Hof
angeboten worden, bei Schiller wird dem Fremden vor lauter Gefühlsüberschwang
gleich die Hälfte des mächtigen Reiches offeriert. Schillers Altoum muß auch weiter
ausholen, um sich zu artikulieren. Inhaltlich gesehen bringt der Zusatz jedoch überhaupt
nichts Neues. Der als „geliebter Sohn“ Angesprochene wird nur noch ein unnötiges
weiteres Mal vor der Gefahr gewarnt:

[...] Versuche nicht

Die Götter, die dir zweimal günstig waren.

Jetzt kannst du dein gerettet Leben noch,

Gekrönt mit Ehre, aus dem Diwan tragen.

Nichts helfen dir zwei Siege, wenn der dritte

Dir, der entscheidende, mißlingt - je näher

Dem Gipfel, desto schwerer ist der Fall. [...] (II, 4, V. 930-937)779

Ein Kaiser, der derartige Topoi verbreitet, wirkt komisch, daß er in puncto
Durchsetzungskraft bei seinem „[s]törrig[en] Kind“ (vgl. I, 1, V. 179) nicht weiter kommt,
vermag wenig zu überraschen.
Dagegen gewinnt Timur ein Minimum an Würde zurück, was nicht nur mit der etwas
respektvolleren Behandlung durch Barak zu tun hat. Schiller zeichnet ihn insgesamt
gefaßter. Er erzielt dies dadurch, daß er bei dieser Figur, wie bei allen anderen, die
vielen Tränen zurückhält. Bewegt sein, Rührung, starke emotionale Reaktion werden
auf andere, auf vielfältigere Arten zum Ausdruck gebracht (vgl. III, 5 nach V. 1440 bzw.
Werthes’ Übersetzung, III, 5, Z.1145). Allerdings meidet Schiller die Übertreibungen und
grellen Effekte des Venetianers keineswegs strikt. Der Nebentext ist dafür ein
einschlägiges Beispiel, denn er nimmt einen ähnlich breiten, wenn nicht sogar noch
breiteren Raum ein (vgl. z. B. den Anfang der Szene II, 2, S. 29). Das nicht ganz ernst
zu nehmende Hofzeremoniell kürzt Schiller mitnichten, er zieht lediglich an einer Stelle
(Gozzis Szene II, 4 und Szene II, 5) zwei Szenen zusammen, was ohnehin nur die
Leser registrieren (können) und wahrscheinlich damit zusammenhängt, daß eine nur

779 Vgl. dazu ganz besonders die Textstelle bei Werthes, II, 5, Z. 754f., in die Schillers zitierter Zusatz
eingeschoben ist.



229

aus Regieanweisung bestehende Szene ohne weiteren Text für ihn schlicht undenkbar
erscheint.780

Mehr Gespür als Gozzi beweist der deutsche Bearbeiter bei der Wahl symbolischer
Zahlen: Passend zum Märchen wählt er statt der jeweils 100 Ochsen, Rosse und
Schweine einprägsamere 300 Tiere, die dem fälschlicherweise als „Fohi“ bezeichneten
Gott (der Gott der chinesischen Buddhisten heißt „Fo“) geopfert werden sollen. Bei den
genannten Veränderungen und Verschiebungen handelt es sich um Nuancen, die alle
als Mäßigungen bzw. Verdeutlichungen durch den „klassisch“ ausgerichteten
Bühnenpraktiker gedeutet werden können. Weit interessanter und für die Interpretation
ergiebiger sind hingegen diejenigen Figuren und Passagen des Stückes, an welchen
der Dramaturg deutlicher von der Vorlage abwich: die Maskenfiguren, die Titelfigur -
auch in ihrem Verhältnis zu Adelma und Kalaf - und nicht zu vergessen die Apotheose.
Schiller behält bei seiner Bearbeitung zunächst die Namen der vier Maskenfiguren bei,
nimmt bei den Berufsbezeichnungen jedoch gleich eine wichtige Veränderung vor:
Pantalon wird bei ihm zum Kanzler befördert und der stotternde Tartaglia kurzer Hand
zum Minister degradiert. Höchstwahrscheinlich ist dies kein Zufall.781 Immerhin bleibt es
somit dem Kaiser erspart, indirekt durch einen stotternden Kanzler vorgeführt zu
werden. Auch andere Veränderungen sind offensichtlich: Die Dialoge der vier Masken,
sonst nur angedeutet, sind in der deutschen Bearbeitung vollständig ausgeführt.
Außerdem sprachen die Diener bei Gozzi Prosa, hier bedienen sie sich, wie alle
anderen Figuren, der Jambensprache.782 Truffaldin erscheint „schwarz“, Brigella „weiß“
gezeichnet. Die zweideutige Rede von der unehrenhaften, unehelichen Geburt
Truffaldins fällt weg, damit sind Anklänge an die gemeine Komödie beinahe restlos
beseitigt.
Die Diskussion dreht sich nur um Turandots Benehmen, welches der Aufseher der
Verschnittenen aus blankem Hohn für richtig, der Hauptmann der Wache aus humanen,
zivilisierten Gründen für verwerflich hält: Während Truffaldin befriedigt anmerkt: „die
Geschäfte gehen gut“ (II, 1, V. 433), macht ihm Brigella erbitterte Vorwürfe: „Und dabei
könnt Ihr scherzen, roher Kerl!/ Euch freut wohl das barbarische Gemetzel?“ (ebenda,

780 Dagegen spaltet Schiller eine andere Szene auf, und zwar als der Vater die Tochter von dem
erhaltenen Brief in Kenntnis setzen will und sie umzustimmen sucht. Er führt das intensive Disput erst,
nachdem er Pantalone und Tartglia weggeschickt hat, wohl weil er sich so größere Erfolgsaussichten
verspricht, vgl. Szene IV,5 und IV, 6 bei Schiller, Szene IV, 4 bei Gozzi/Werthes. Die Änderungen bei der
Szeneneinteilung dürften allerdings dem Leser stärker ins Auge fallen als dem Zuschauer. Auf den Gang
der Handlung haben sie keinerlei gravierende Auswirkungen, so daß sie wohl vernachlässigt werden
können.
781 Schon Köster, S. 191, weist auf den Rollentausch hin und vermutet, daß Schiller sich hierzu
entschlossen habe, damit das Edikt nicht stotternd von Tartaglia, sondern bündig von Pantalon
vorgetragen werde. Daß Tartaglia auch bei Schiller stotterte, geht aus Körners Brief an Schiller vom 15.
Februar 1802 hervor.
782 Vgl. auch Catholy, Das deutsche Lustspiel, hier S. 147.



230

V. 434f.) Dieses Verhalten hat nun nicht einmal in Ansätzen mehr etwas mit commedia
dell’arte zu tun, wenn man von den Namen einmal absieht. Selbst Borcherdt räumt ein,
Schiller habe aufgrund dieser Maßnahme die Figuren „mißverstanden“.783 Schiller
schreitet auf dem eingeschlagenen Weg fort: Weil Truffaldins komisches Intermezzo
keinerlei dramaturgische Notwendigkeit besitzt, sondern „nur“ zur Unterhaltung
vorgesehen war, streicht er die Szene ersatzlos. Damit ist Truffaldino seines einzigen
guten Auftritts beraubt worden784, was jedoch vor dem Hintergrund von „Über epische
und dramatische Dichtung“ (1797) mit der Streichung eines ‚episierenden Moments‘
innerhalb eines Dramas erklären werden kann, deren Beibehaltung möglicherweise
dazu beitragen könnte, die Zuschauer aus der avisierten „steten sinnlichen
Anstrengung“ heraus zu holen, sie, wie beim Drama gerade nicht intendiert, „zum
Nachdenken“ anzuregen.785

Traten die Figuren der italienischen Stegreifkomödie bei Gozzi schon in den
Hintergrund786, so sind sie bei Schiller nochmals stark zurückgenommen, was auf
Kosten der Komik geht. Fast schon überflüssig ist es, anzumerken, daß der deutsche
Dramaturg auf alle in der Vorlage auftauchenden Kraftausdrücke wie „Schwein“ oder
„Schlange“ ersatzlos verzichtet.
Die beiden „höheren Angestellten“, Pantalon und Tartaglia, behalten ihre
Kommentierungs- und Distanzierungsfunktion in bezug auf das Hauptgeschehen bei.
Insbesondere Pantalon als distanzschaffender Desillusioneur tut sich dabei hervor:
„Rappelt’s der Majestät? Was kömmt sie an/ Daß sie in Versen mit sich selber spricht?“
(vgl. IV, 5, V. 1758f.) - so lautet der vermeintlich komischste Kommentar des Kanzlers
angesichts der seltsam unergründlich-tiefsinnigen Rede seines Kaisers, von dem er das
Reimen gar nicht gewohnt ist.787 Goethe indes zeigte sich, möglicherweise nicht nur,

783Das von Schiller hier angewandte Verfahren ist schon aus „Macbeth“ bekannt, wo er gleichfalls das
komische Intermezzo zugunsten eines unverfänglichen, unzweideutigen Liedes herausnahm. Es ließe
sich damit erklären, daß Schiller ab „Über naive und sentimentalische Dichtung“ nicht einmal mehr in der
Komödie derbe Komik akzeptierte und sich darum veranlaßt sah, derartige Passagen vollständig zu
beseitigen, vgl. NA, Bd. 14, S. 311.
784 Bedauernd äußert sich hierüber schon Körner in seinem Brief an Schiller vom 15. 02.1802; Köster
weist darauf hin, daß diese Szene sich auf deutschen Bühnen nicht adäquat umsetzen ließe, vgl. Köster,
S. 168 und S. 177.
785 Vgl. „Über epische und dramatische Dichtung“, hier zitiert nach Briefwechsel zwischen Schiller und
Goethe, hg. von Emil Staiger, S. 521-524, hier S. 524. Allerdings ergriff Schiller bereits bei der davor
liegenden „Egmont“-Bearbeitung, wie vielleicht noch in Erinnerung, eine vergleichbare Maßnahme, indem
er den Auftritt der nie mit der Titelfigur zusammentreffenden Margarethe von Parma ersatzlos strich, da
ihm dieser für den unmittelbaren Gang der Handlung entbehrlich schien. Demnach führten Theaterpraxis
und Theorie hier zum identischen Ergebnis.
786 Vgl. hierzu etwa Perroud, Robert: La Defense et l’Utilisation des „Masques“ de la Commedia dell’arte
dans l’œuvre de Carlo Gozzi. In: Das Ende des Stegreifspiels. Hg. von Roger Bauer und Jürgen
Wertheimer, S. 9-16, hier besonders S. 15.
787 Die Unterhaltung zwischen Tartaglia und Pantalon ist bei Werthes (Szene IV,4, Z. 1399-1402)
deutlich weniger witzig als bei Schiller. Bei letzterem stört allerdings, daß an dieser Stelle (V. 1758-1762)
der Minister mehr weiß als der Kanzler, was etwas unglaubwürdig erscheint. Schiller hat nach dem



231

aber auch wegen der geschilderten Stelle mit der Umsetzung der Masken nicht
zufrieden, denn er gestand „Schwierigkeiten in der Ausführung“ bei dem „Stücke“,
welches „freilich ursprünglich für ein geistreiches Publikum geschrieben“ wurde, ein:
„Sollte es möglich sein, den vier Masken, wo nicht ihre ursprüngliche Anmut zu geben,
doch wenigstens etwas ähnliches an die Stelle zu setzen, so würde schon viel
gewonnen sein.“788 An einer Stelle fallen Tartaglia und Pantalon aus der ihnen von
Schiller zugedachten Rolle zurück in eine sonst eher bei Gozzi anzutreffende Manier: In
V, 1 (vgl. V. 2364-2380) machen sie sich siegessicher über die Prinzessin lustig,
verlachen sie, da sie nachts um „Aufschub“ (V. 2369) bei ihnen beiden gebeten hatte.
Ganz hält Schiller sein Konzept, derbe Komik vollständig zu tilgen, demnach nicht
durch. Denn ansonsten hätte er sich an dieser Stelle von der Werthes-Übersetzung wie
bei Truffaldin und Brigella zuvor entfernen müssen. Es gelingt allem Anschein nach
nicht einmal Schiller, seine von ihm in seiner letzten theoretischen Schrift zuletzt
aufgestellten Kriterien, in denen vom Verlachen keinerlei Rede mehr war, einzuhalten.
Er fällt selbst in „das Alte“, das er überwinden wollte, zurück, indem er es nicht durch
etwas Anderes, Neues zu substituieren weiß. Gleichzeitig erreicht die gezeigte Komik
nicht mehr die Originalität und Qualität der Komik, die er in seinen eigenen früheren
Stücken erzeugte - erinnert sei an die Eingangsszene von „Kabale und Liebe.“789

Um eine möglichst exakte Umsetzung der italienischen Masken auf den deutschen
Bühnen ging es nicht in erster Linie. Das Hauptinteresse Schillers an den Masken hing
zusammen mit der Möglichkeit zur Kommentierung und Distanzierung. Ein Stück Gozzis
mit diesen Figuren, die den Zuschauern vorführen, „daß das ganze theatralische Wesen
ein Spiel“ sei, das ist Schillers Intention, ist die ästhetische Lektion, welche dem
Publikum an einem Aufführungsabend der „Turandot“ erteilt werden soll. Diese Hoffnung
oder „Erwartung“ verband Schiller wie Goethe mit Stücken, in welchen Masken
auftraten.790

Handlungsabläufe, die es zwingend machten, daß die italienischen Masken agieren
müssen, gibt es keine. Daß Schiller durch Goethe auf die italienischen komischen
Figuren kam, erscheint äußerst naheliegend.791 Goethe hatte schon früher des öfteren
italienische Stücke, auch von Gozzi aufgeführt.792 Darüber hinaus ist bekannt, daß der
Weimarer Intendant im Verlauf seiner italienischen Reise, am 6. und 10. Oktober 1786,
in Venedig Vorführungen von Werken Gozzis gesehen hat, bei denen auch einige

Vortrag des Ediktes höchstwahrscheinlich vergessen, daß er bei diesen Figuren einen Rollentausch
vorgenommen hatte, weshalb es sinnvoll gewesen wäre, den gleichen Text der jeweils anderen Figur in
den Mund zu legen.
788 Vgl. Goethe, GA, Bd. 14, S. 70 [Weimarisches Hoftheater].
789 Siehe hierzu Kapitel II der vorliegenden Arbeit.
790 Vgl. Goethe, GA, Bd. 14 , S. 70; vgl. auch Hinck, Das deutsche Lustspiel, hier S. 394.
791 Vgl. Borcherdt, NA, Bd. 14, S. 316.
792 Vgl. Anm. 337 dieses Kapitels.



232

Schauspieler der Truppe Antonio Sacchis mitwirkten. Nach Schillers Eingriffen blieb von
den zanni kaum noch etwas Typisches übrig.793

Was das Weimarer Publikum über commedia dell’arte wußte bzw. wissen konnte, ist
nicht mit vollkommener Sicherheit zu sagen. Immerhin sollte berücksichtigt werden, daß
die Blütezeit dieser italienischen Theaterform 1750 zu Ende war, also Gozzi in eine Zeit
fiel, in welcher der Einfluß des Improvisationstheaters zurückgegangen war. Es war
gerade Gozzis Bestreben, dieses in etwas halbherziger Weise wiederzubeleben.
Entscheidender dürfte allerdings die räumliche und zeitliche Verschiebung sein: 1802,
erneut runde 40 Jahre später, erschienen die Masken auf der Weimarer Bühne.
Zumindest kann angenommen werden, daß das Wissen und Verständnis dieses
Publikums nicht so selbstverständlich-spielerisch erlernt worden ist wie in Italien.
Folglich mußte das Wissen angelesen oder durch regelmäßige Theaterbesuche
erworben werden oder fehlte möglicherweise, z. B. bei nur sporadischen Besuchern,
gänzlich.794 Schillers Freund Körner nahm in seinem bereits oben erwähnten Brief vom
15. Februar 1802 eingehend Stellung und analysierte sehr sicher Schillers Bearbeitung.
Er konstatierte nicht nur die Zurücknahme der komischen Elemente im allgemeinen,
sondern bedauerte zudem die Streichung des Intermezzos im besonderen. Gleichzeitig
war er sich im klaren über die Gründe, die zur Maßnahme der Streichung dieses
episierenden Moments geführt haben. Er sah ein, daß die hiesigen Zuschauer diesen
handlungsirrelevanten Einschub nicht oder nur schwer annehmen würden. Daß Schiller
sich so entschieden hatte, war demnach weise Voraussicht sowie vorauseilender
Gehorsam, aber doch auch, was schwerer wiegt, eigene poetologische Überzeugung.795

Einen Aspekt sah Körner in seiner treffenden Analyse nicht: Nämlich, daß Schiller weit
mehr Sinn für das Tragische als für das Komische besaß, denn er hätte durchaus neue
komische Elemente als Ersatz für das als zu derb Abgelehnte einbauen können, falls er
dies gewollt hätte. Man braucht sich nicht auf die Besprechungen der Romantiker zu

793 Vgl. Ingenkamp, S. 988f.; Ganz und gar unverständlich ist deshalb, warum Kindermann die
Auffassung vertritt, Schiller habe „[...] in seiner Bearbeitung die abenteuerlichen Züge und das aus der
Commedia dell’arte Herkommende [...] [stärker als Gozzi selbst]“ in den Vordergrund gestellt und
entgegen Goethes anderslautender Stellungnahme die Uraufführung als einen „stürmischen Erfolg“
einstuft, vgl. Kindermann, Heinz: Theatergeschichte Europas. V. Bad. Von der Aufklärung zur Romantik
(2.Teil). – Salzburg 1962, S. 194f. – wie mir ohnehin bei Kindermann analog zu Pyritz eine „kritische
Distanznahme“ (Zitat Herr Japp, 12. 12. 02) dringend angeraten zu sein scheint, vgl. diesbezüglich:
Mechthild Kirsch: Heinz Kindermann – ein Wiener Germanist und Theaterwissenschaftler. In:
Zeitenwechsel. Germanistische Literaturwissenschaft vor und nach 1945, S. 47-59, hier S. 49 respektive
51; ähnlich euphemistisch sieht es jedoch Erika Fischer-Lichte: Kurze Geschichte des deutschen
Theaters. – Tübingen, Basel 1993, S. 156, die Schillers Bearbeitung allein schon für „besonders
gelungen“ hält, da Schiller „für jede Aufführung [neue Rätsel] schrieb [...].“
794 Vgl. Borcherdt, der einige in diese Richtung gehende Informationen liefert: NA, Bd. 14, S. 316-326.
795 Immerhin hatten Goethe und Schiller in „Über epische und dramatische Dichtung“ gemeinsam
dekretiert, daß „Handlung[en]“, die „von ihrem Ziele entfernen [...] fast ausschließlich“ für das „epische
Gedicht“ reserviert seien, zitiert nach Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger,
hier S. 521-524, hier S. 522 [passim].



233

berufen, deren scharfes, fast vernichtendes Urteil kaum anders zu erwarten war, um die
offenkundigen Schwachpunkte benennen zu können.796 Eben weil kein
selbstverständliches Verständnis für die vier Typen vorhanden war, nahm Schiller die
sie betreffenden Passagen stark zurück.
Die Rücknahme der maskentypischen Merkmale, die sie überhaupt erst identifizierbar
machten, läßt sich noch weiter verfolgen anhand Schillers eigener Umschreibungen und
Veränderungen, die er vornahm, um seine Bühnenbearbeitung auch an anderen
Schauspielhäusern unterzubringen. Diese Änderungen wurden bisher nicht wesentlich
für die Interpretation der Bearbeitung mit berücksichtigt. Bei der Hamburger
Erstaufführung am 9. Juli 1802 traten drei der Masken (Tartaglia, Pantalon und Brigella),
wohl aus Kostengründen, nicht in ihren typischen Kostümen, sondern stattdessen „in
gewöhnlichen orientalischen Gewändern“ auf, wodurch ihre Charakterzeichnung
verloren ging.797 Diese Maßnahme lag nicht in Schillers Hand, sondern in derjenigen des
Hamburger Intendanten Herzfeld. Doch ähnliche Vorgehensweisen finden sich auch bei
anderen Aufführungen in anderen Städten. Der Berliner Intendant Iffland bezweifelte in
einem Brief an Schiller vom 16. April 1802 generell die Umsetzbarkeit der italienischen
Masken auf deutschen Bühnen:

[...] Ich kann nicht für die Einführung der italienischen Masken sein. Die deutschen Schauspieler können

sie nicht geben. Nur die volubile italienische Sprache, das Leben und Sein der Italiener, der Jargon der

italienischen Schauspieler, der dafür eine gleichsam anerkannte komische Melodie hat, nur das

Maskenreich, was dort im Lande zu Hause ist, kann den Masken ein lebendiges und ein pikantes

Interesse geben. - [....]. 798

Das hart ausgefallene Urteil wiegt schwer, da der theaterpraktisch erfahrene Iffland in
der Regel Schillers neuen Werken größtes Interesse entgegen brachte.799

Von besonderem Interesse ist die für die Dresdner Aufführung notwendig gewordene
„Turandot. Prinzessin von Schiras“. Um das Stück überhaupt auf die Dresdner Bühne zu
bringen, mußte sich Schiller mit gravierenden Veränderungen einverstanden erklären.

796 Vgl. z. B. den Brief Caroline Schlegels, die Schiller mit dem Spitznamen „Dame Luzifer“ bedachte
(siehe: Das moderne Lexikon in zwanzig Bänden. Band 16. Hg. vom Lexikon-Institut Bertelsmann in
Zusammenarbeit mit Dr. Hans F. Müller. - Gütersloh 1986, S. 305), an ihren zweiten Mann August
Wilhelm vom 20. Februar 1802.
797 Vgl. Borcherdts Kommentar in NA, Bd. 14, S. 319; vgl. ebenso den Brief Schillers an Jakob Herzfeld
vom 21. März 1802, zuerst zitiert bei: Güntter, Otto: Ungedruckte Schillerbriefe. In: Fünfzehnter
Rechenschaftsbericht über das Jahr. Schwäbischer Schillerverein Marbach-Stuttgart. 1. April 1910/11. -
Marbach a. N. 1911, S. 118f.; im Inhaltsverzeichnis werden drei ungedruckte Schillerbriefe angekündigt,
es sind jedoch vier, der die „Turandot“-Bearbeitung betreffende Brief ist der vierte.
798 Vgl. ebenda, S. 322.
799 Laut Petersen verhält es sich so, daß Iffland „[...] auf jedes neue Schillersche Stück wartet wie auf die
Taube mit dem Ölzweig [...].“, vgl. Petersen, S. 194.



234

Hilfe und praktische Vorschläge erhielt er hierbei von Körner (vgl. besonders seinen
Brief an Schiller vom 10. Jan. 1802). Am Schluß ihrer Bemühungen stand eine
„persische Fassung“. Angriffsflächen boten die Totenköpfe auf der Stadtmauer, die
Doktoren sowie, hauptsächlich, die comici dell’arte.800

Die Berufsbezeichnungen für die Masken fielen zuerst weg und schließlich unterbreitete
Schiller das Angebot, selbst die Namen auszutauschen. Aus Pantalon wurde so der
europäische Arzt Benedetto, aus Tartaglia Babouk und aus Brigella Osmin. Sie trugen
nun das, was man unter normaler persischer Kleidung verstand. Truffaldino wurde für
diese Fassung zu einem Mohren.801 Damit waren die vier Masken endgültig zu
gewöhnlichen Nebenfiguren geworden, die durch keine extravagante oder gar komische
Eigenschaft (vom Mohr vielleicht abgesehen) mehr aus der Rolle fallen (können). Die
Erkennbarkeit ihrer theatergeschichtlichen Wurzeln wurde zur Gänze getilgt. In der
„persischen“ Fassung ist Schiller den bei Gozzi längst eingeschlagenen Weg
konsequent zu Ende gegangen, der dahin führte, daß von den Masken mit der Zeit
nichts mehr übrig blieb. Die Kritik an den ungewöhnlichen Hofangestellten ist nicht nur
„Viel Lärm um Nichts“, eine unbedeutende Randerscheinung, sondern neben der
sicherlich wesentlicheren Auffassung, die Schiller bezüglich der Maskentypen vertrat,
ein weiterer Hinweis auf schon erwähnte Rücksichten, die auf höfische Interventionen,
Zuschauer und Schauspieler, welche in einer anderen Theatertradition standen,
genommen werden mußten. Offensichtlich waren diese Nebenfiguren zu Schillers Zeit
bedeutend genug, um den adligen Wächtern über Kunst und Kultur derart unangenehm
aufzufallen, daß sie ihr „Veto“ einlegten. Diese Einstellung seitens der Höfe zeugt nicht
von der Autonomie, die von beiden Weimarer Theaterpraktikern nachdrücklich postuliert
wurde.
Die weibliche Hauptfigur erfährt geringere Modifikationen und zeigt sich bei ihrer ersten
Begegnung mit Kalaf nicht bloß von „Mitleid ergriffen“, sondern bei Schiller von „Herzen
gerührt“ (vgl. II, 4, V. 760ff.) Dessen ungeachtet, gibt sie dem neuen Bewerber mit ihrem
ersten langen Monolog dennoch gleich zu erkennen, daß er es mit einer
außergewöhnlichen jungen Frau zu tun hat, die es ihm sehr schwer machen wird, zu
seinem Ziel zu kommen.802 Turandot, zumindest anfangs ganz Amazone, wird vom

800 Pikanterweise fiel den Kritikern nicht auf, wie wenig souverän der Kaiser von China sein Amt ausübt,
sonst wären diesbezügliche Änderungen mit Sicherheit unvermeidlich gewesen.
801 Vgl. dazu besonders NA, Bd. 14, S. 292-301. Hier sind die von Schiller vorgenommenen Änderungen
im einzelnen aufgeführt.
802 Das Interessante am Entwurf dieser weiblichen Figur ist von Anfang an, daß es sich hier - im
Gegensatz zu vielen Dramen des achtzehnten und beginnenden neunzehnten Jahrhunderts - nicht um
das Thema der weiblichen Unschuld, die so lange verteidigt werden muß, bis die Tochter versorgt ist,
dreht, denn die Unschuld steht gar nicht zur Debatte. Die Amazone ist damit das Gegenstück der
gefallenen Unschuld. Gleichzeitig gelten beide, Amazone und gefallene Unschuld, nicht als angemessene
weibliche Lebensformen; der Wert und das Ansehen der weiblichen Figuren steht oder fällt nicht nur, aber
auch bei Schiller mit ihrem untadeligen Leumund, der verteidigt oder wiedererlangt werden muß –



235

männlichen Personal als eine krasse Außenseiterin wahrgenommen (vgl. stellvertretend
für alle Pantalon, II, 2, V. 555ff.). Sie ist zu nonkonformistisch, um sich in eine Ehe zu
fügen und die Sicherung der Dynastie zu erfüllen. Vielmehr ist die Thronfolgerin
entschlossen, mit den Konventionen radikal und definitiv zu brechen. Diese
Entscheidung teilt sie dem laut Regieanweisung „erstaunten“ Prinzen mit:

[...] Ich bin nicht grausam. Frei nur will ich leben.

Bloß keines andern will ich sein; dies Recht,

Das auch dem Allerniedrigsten der Menschen

Im Leib der Mutter anerschaffen ist,

Will ich behaupten, eine Kaiserstochter.

Ich sehe durch ganz Asien das Weib

Erniedrigt und zum Sklavenjoch verdammt,

Und rächen will ich mein beleidigtes Geschlecht

An diesem stolzen Männervolke, dem

Kein andrer Vorzug vor dem zärtern Weibe

Als rohe Stärke ward. Zur Waffe gab

Natur mir den erfindenden Verstand

Und Scharfsinn, meine Freiheit zu beschützen.

- Ich will nun einmal von dem Mann nichts wissen,

Ich hass’ ihn, ich verachte seinen Stolz

Und übermut - Nach allem Köstlichen

Streckt er begehrlich seine Hände aus;

Was seinem Sinn gefällt, will er besitzen.

Hat die Natur mit Reizen mich geschmückt,

Mit Geist begabt - warum ist’s denn das Los

Des Edeln in der Welt, daß es allein

pointiert formuliert ließe sich sagen: viel mehr als die „Heilige“ oder die „Hure“ haben die traditionellen
Frauenbilder nicht parat - nicht so im vorliegenden Drama, das nicht zuletzt aus dieser geänderten
Konstellation seinen Reiz bezieht; vgl. zu den sogenannten „traditionellen Frauenbildern“ besonders:
Würzbach, Natascha: Einführung in die Theorie und Praxis der feministisch orientierten
Literaturwissenschaft. In: Literaturwissenschaftliche Theorien, Modelle und Methoden. 3. Verb. und erw.
Auflage. – Trier 1998, S. 137-152, hier vor allem S. 141; so wäre dem von Stephan angesprochenen
„Judith-, Salomé und Medea-Thema“, denen „eine so große Faszinationskrafr für Autoren“ nachgesagt
wird, das „Turandot“-Thema zu addieren, vgl. Stephan, Inge: Literaturwissenschaft. In: Gender Studien.
Eine Einführung. Hg. von Christina von Braun und I. S. – Stuttgart, Weimar 2000, S. 290-299, hier S. 295,
S. 297; ferner bereits: Stephan, Inge: „So ist die Tugend ein Gespenst.“ Frauenbild und Tugendbegriff bei
Lessing und Schiller. In: Lessing und die Toleranz. Beiträge der vierten intenationalen Konferenz der
Lessing Society in Hamburg vom 27. bis 29. Juni 1985. Hg. von Peter Freimark [u. a.] - Detroit, München
1986 [gleichzeitig: Lessing Yearbook Sonderband], S. 357-374, vgl. ferner: Scholz, Hannelore:
Widersprüche im bürgerlichen Frauenbild. Zur ästhetischen Reflexion und poetischen Praxis bei Lessing,
Friedrich Schlegel und Schiller. - Weinheim 1992.(=Ergebnisse der Frauenforschung Bd. 26), S. 140-175.



236

Des Jägers wilde Jagd nur reizt, wenn das Gemeine

In seinem Unwert ruhig sich verbirgt?

M u ß denn die Schönheit eine Beute sein

Für e i n e n ? Sie ist frei so wie die Sonne,

Die allbeglückend herrliche am Himmel,

Der Quell des Lichts, die Freude aller Augen,

Doch keines Sklavin und Leibeigentum. [...] (II, 4, V. 775-802, kursive Hervorhebungen von der Verf.)803

An diesem längeren Zitat, einer von Schiller frei erfundenen Passage, für welche bei
Werthes keinerlei Entsprechung zu finden ist, setzen die meisten Interpreten, so auch
Guthke und Fuhrmann, an; denn an dieser Stelle, die Schillers stoffgeschichtliche
Veränderung deutlich zum Ausdruck bringt, glauben sie, eine neue Seite an Schiller zu
entdecken. 804

Zunächst einmal bleibt festzuhalten, daß Turandot mit ihrer Sicht der um sie herum
herrschenden Verhältnisse so falsch nicht liegt. Die Welt in ihrer Umgebung wird von
Männern bestimmt, nicht von Frauen. Verständig und scharfsinnig (vgl. V. 780f.)
durchschaut sie die Hierarchien: „durch ganz Asien“ sieht sie „das Weib erniedrigt und
zum Sklavenjoch verdammt“ (ebenda). Aufsässig, widerspenstig und ehrgeizig hat sie
darum für sich beschlossen, diese Hierarchien zu durchbrechen, indem sie sich weigert,
sich zu unterwerfen, indem sie ihren „Verstand“ einsetzt, um all denen, die sie in die
Ehe, für sie ein Synonym für die Unterdrückung der Frau, drängen wollen, zu entgehen.
An „dem Mann“ (V. 788) - wie das pars pro toto deutlich zeigt, differenziert sie nicht -
verurteilt sie „Stolz/ Und Übermut“ und glaubt, „er“ sei an „Schönheit“ nur als „Beute“
interessiert (vgl. V. 798). Neben ihrem nachdrücklichen Freiheitsanspruch fällt auf, wie
sie die uneingeschränkte Anerkennung ihrer geistigen Überlegenheit (vgl. V. 785f.)
selbstverständlich einfordert und wie sie gleich präventiv Vorwürfe der „Härte“ und
„Grausamkeit“ zurückweist. Ohne Widerspruch will sie als reflektiertes, selbständig
denkendes menschliches Wesen wahrgenommen werden. Angeblich stellvertretend „für

803 Vgl. zur „Freiheit“ etwa Schläpfer, Bruno: Schillers Freiheitsbegriffe. - Bern, Frankfurt am Main, New
York 1984. (=Europäische Hochschulschriften, Reihe 1, Bd. 740) Er weist nach, daß „Freiheit“ bei Schiller
ein immer wiederkehrendes Thema ist bzw. daß viele seiner Dramenfiguren für die Erlangung bzw.
Verteidigung von Freiheit kämpfen. Insofern leuchtet es ein, wenn Schiller seine Protagonistin mittels des
Freiheitsanspruches aufzuwerten sucht; vgl. ferner: Waldeck, Marie-Luise: The Theme of Freedom in
Schiller’s Plays. - Stuttgart 1986. (=Stuttgarter Arbeiten zur Germanistik Nr. 170), die nachweist, daß bei
Schiller grundsätzlich ein Zusammenhang zwischen Freiheit und Macht bestehe und sich in der
chronologischen Entwicklung seiner Dramen ein sich veränderndes Verhältnis zur Freiheit (anfangs
„freedom from“, später zunehmend „freedom to“) ablesen lasse, vgl. ebenda S. 86.
804 Vgl. Guthke, Schillers „Turandot“, S. 90, vgl. Fuhrmann, Helmut: Revision des Parisurteils. „Bild“ und
„Gestalt“ der Frau im Werk Friedrich Schillers. In: JbDSG 25 (1981), S. 316-366, hier bes. S. 319f., S.
323; Ders.: „Bild“ und „Gestalt“ der Frau im Werk Friedrich Schillers. In: NS. Zeitschrift für Erziehung und
Gesellschaft 23 (1983), S. 2-26; hier handelt es sich um eine stark gekürzte Version des zwei Jahre zuvor
erschienenen Aufsatzes, weshalb immer die frühere Fassung zitiert wird [passim].



237

alle Frauen Asiens“ hat sie beschlossen, Rache an „den Männern“ zu nehmen, weil die
von ihr angeprangerten Ungerechtigkeiten anscheinend seit ewigen Zeiten Gültigkeit
hatten.
Noch circa zweihundert Jahre, nachdem dieses pathetisch vorgetragene
Freiheitspostulat der Frau entstanden ist, könnten sich eventuell viele Frauen weltweit
diesem neuartigen, originellen und modernen Wunsch Turandots nach der
selbstverständlichen Akzeptanz weiblicher Reflektiertheit anschließen, das sicherlich
einen beträchtlichen Anteil daran hat, daß Schillers „Turandot“ nicht ganz so vergessen
ist wie seine anderen dramaturgischen Arbeiten.805

Doch der von Schiller neu eingefügte Monolog paßt nicht so recht zu Turandots
Verhalten im Stück und damit zum Stück insgesamt. Denn sie unterschlägt bei ihrer
Selbstbeschreibung zwei wesentliche Dinge: Zum einen ist ihr der „Stolz“, den sie den
Männern vorwirft, selbst nicht fremd, sondern in besonders ausgeprägtem Maß eigen,
so wird sie von Zelima gleich eingangs der Szene aufgefordert, den „Stolz“ „hin fahren“
zu lassen (vgl. z. B. II, 4, V. 763). Zum anderen ist der Vorwurf der Grausamkeit nicht
leicht von der Hand zu weisen. Sich den herrschenden Gegebenheiten jetzt bei Schiller
aus Vernunftsgründen zu verweigern, ist die eine Sache, die Heiratskandidaten nicht
bloß abzulehnen, sondern töten zu lassen, eine andere, grausame Handlung.
Außerdem steht sie in keinerlei zwingendem Zusammenhang mit dem grundsätzlich
gerechtfertigten Freiheitsanspruch: Im Gegenteil müßte sie ihren Freiern gleichfalls die
Freiheit zugestehen, sich ohne Einsatz des Lebens um sie zu bewerben. Jemand, der
Turandots angeblichen Verstand besitzt, müßte sich weiterhin fragen lassen, ob
überhaupt irgendeine Tat die Todesstrafe rechtfertigt. Also hat es ganz den Anschein,
als messe Turandot mit zweierlei Maß, wenn es um die Beurteilung ihres eigenen
Verhaltens und des Verhaltens anderer geht. Mit Stolz und Freiheitsdrang allein läßt
sich ihr Auftreten nicht ausreichend erklären, weshalb sich Schillers Ergänzung nicht
nahtlos einfügt, sondern sich eher als ein „Fremdkörper“, ähnlich wie bei der „Egmont“-
Bearbeitung, erweist.
Kalaf indes reagiert sehr aufgeschlossen und positiv auf die wirkungsvolle
Selbstdarstellung, der gerade aufgedeckte Widerspruch wird von ihm nicht
wahrgenommen. In seiner Antwort zeigt er sich überrascht und beeindruckt. Seine
Erwartungen scheinen noch übertroffen. Allein wegen des verzaubernden Bildes hatte
der Prinz im vorausgehenden Auftritt märchenhafte drei Mal sein Motto „Tod oder

805 Turandot insistiert auf die Anerkennung ihrer Reflektiertheit und hat damit eine moderne
Selbstauffassung, vgl. Japp, Uwe: Literatur und Modernität. - Frankfurt am Main 1987, S. 148-184, hier S.
164; bei Schiller sind keinerlei Anknüpfungspunkte an das antike Matriarchat und an die Magna Mater zu
erkennen, auch wenn sie in stoffgeschichtlich früheren Fassungen eine Rolle gespielt haben mochten, wie
Hentze, S. 28, und Schilling betonen. Letztere räumt jedoch ein, Schiller habe die Misandrie der Titelfigur
„[...] nicht als kollektives kulturhistorisches Erbe, sondern als individuellen [Hervorhebung der Verf.]
Abwehrmechanismus thematisiert [...]“, vgl. Schilling, S. 374ff. und 391.



238

Turandot“ verkündet (vgl. V. 671, V. 705 und V. 729), hatte seinen plötzlichen
Sinneswandel nach der anfänglichen radikalen Ablehnung damit erklärt, daß eine
höhere Macht, „Schicksal“ (V. 744), ihn zu diesem Schritt treibe (vgl. bes. V. 745-749).
Nachdem er die schöne Frau gesehen und gehört hat, wirkt er noch entschlossener:
Hinter der Rede der Prinzessin erkennt er „Unschätzbare[s]“ ( II, 4 V. 816), ein Ideal,
nämlich das höchste Gut „Schönheit“ (V. 811). Dafür will er sich auf alle Bedingungen
einlassen, was wiederum mindestens ebenso neuartig, originell und modern ist wie
Turandots Standpunkt. Allerdings baut er dabei auf Fairness, auf ein hartes, aber
gerechtes Urteilen seiner Prinzessin, die sich gegebenenfalls überzeugen lassen werde.
Schon am Anfang des Dramas zeigte er sich unzufrieden mit seinem Leben,
entschlossen, nicht länger so fort zu fahren, als er Barak vom Abschied von den Eltern
berichtet: „Ich gehe, rief ich, mein Geschick zu ändern,/ Wo nicht, dies traur’ge Leben zu
verlieren!“ (I,1, V. 118f.). Sein Leidensdruck scheint also immens. Die Aufgabe, die
entweder den Wendepunkt zu einem besseren, erfüllteren Leben bringen oder den
Schlußpunkt, der dem trostlosen Weiterleben ein Ende bereiten soll, ist mit Turandots
Rätseln gefunden, denn außer „Tod oder Turandot“ „gibt [es] kein Drittes[...]“ (V. 671).
Er spielt „Alles oder Nichts“. Der „Preis“ ist ihm jeden Einsatz wert, er bekräftigt ein
viertes Mal „Tod oder Turandot“ (V. 838). Die längst bekannten
Bewerbungsbedingungen werden nun, ordnungsgemäß in sich reimenden
Alexandrinern abgefaßt, verlesen. 806 Darauf schwört Altoum pathetisch: „O Blutgesetz!
Du meine Qual und Pein!/ Ich schwör’s bei Fohis Haupt, du sollst vollzogen sein.“(V.
846f.). 807

Anschließend beginnt die Peripetie, die Rätselbefragung.808

806 Vgl. Szene II, 4, V. 840-845.
807 Auffallend oft und damit kaum zufällig setzt Schiller an den Schluß wichtiger Bekundungen einen
Reim, was in diesem Stück immer zugleich eine komische Komponente hat, da die jeweiligen Verse
unabhängig von der Person, die sich äußert, sehr pathetisch formuliert sind, vgl. z. B. Kalaf in II,3, V. 745-
748; Pantalon, in II,4, V. 840-845; Altoum in II,4, V. 846f; Adelma in III,1, V. 1132f.; Barak in IV,3, V. 1704-
1707; Altoum in IV,5, V. 1754-1757; Turandot in IV,6, V. 1890f.; Kalaf in IV, 10, V. 2314-2317,
offensichtlich lächerlich wird es dann, wenn Pantalon und Tartaglia reimen, vgl. II, 2 V. 570f., V, 2, V.
2524f.
808 Vgl. Aurich, Ursula: China im Spiegel der deutschen Literatur des 18. Jahrhunderts. - Berlin 1935.
(=Germanische Studien H. 169), S. 138-147, hier S. 144; Das Rätsel gilt als eine der ältesten
Literaturgattungen. Es ist zu verstehen als eine Art „freies Spiel des Geistes“, bei welchem es darauf
ankommt, „hervorspringende Eigenschaften und Merkmale“ des verschlüsselten Gegenstandes zu
benennen, vgl. Wünsche, August: Das Rätsel vom Jahr und seinen Zeitabschnitten in der Weltliteratur. In:
ZvLG N.F. 9 (1896), S. 425-456, hier S. 425; Der Reiz besteht gleichzeitig darin, den Ratenden nach
Möglichkeit auf eine falsche Fährte zu locken bzw. zu verunsichern. Bentzien hebt zusätzlich hervor, daß
das Rätsel wegen seines „unterhaltende[n] Charakter[s]“ um 1800 besonders beliebt war, vgl. Bentzien,
Ulrich (Hg.): Rat zu, was ist das: Rätsel und Scherzfragen aus fünf Jahrhunderten. – München 1976, S.
247-270, hier S. 247ff. – Bentzien bietet in seinem Nachwort einen knappen, informativen Überblick über
das deutschsprachige Rätsel und seine Entwicklung; Oft besaß und besitzt das Rätsel die Funktion, den
„Scharfsinn“, „die geistigen Fähigkeiten eines Menschen zu prüfen“ und/oder einen Streit mittels des



239

Das Rätsel vom Jahr wurde von Schiller als einziges Rätselthema aus der
Werthesübersetzung übernommen, aber von der ursprünglich zweiten an die erste
Stelle gerückt. Wünsches Auffassung, Schiller sei beim Jahresrätsel nicht durch Gozzi
inspiriert worden, ist nicht zutreffend, denn immerhin wurden die ersten vier Verszeilen
bei Schiller wörtlich aus Werthes’ Übertragung übernommen (vgl. Gozzi, II, 5, S. 254;
Werthes NA Bd. 14, V. 721-724, S. 46; Schiller ebenda, V. 848-851), bevor er dann
eigenständig weiterfährt (vgl. V. 852-865). Ebenfalls in allen drei Versionen gleich ist zu
Beginn des Rätsels das Reimschema: Es handelt sich jeweils um Kreuzreime. Als
einziger Unterschied fällt bei Schiller der durchgängige Kreuzreim auf, während bei
Gozzi am Ende des Rätsels ein Paarreim steht, der von Werthes entsprechend
wiedergegeben wurde.809

Schillers zweites Rätsel umschreibt das Auge und ist ohne Entsprechung in der Vorlage
entstanden. Offenbar fällt dem hoffnungsvollen Tartaren die Entschlüsselung dieses
sprachlich schönen, aber einfachen Rätsels sogar noch leichter als diejenige des ersten,
da er für die korrekte Antwort nur ein „kurze[s] Nachdenken“ benötigt (vgl. die
Regieanweisungen II, 4, S. 45 bzw. 47). An die Stelle des Rätsels vom adriatischen
Löwen (bei Gozzi) setzt Schiller dasjenige vom Pflug.810 Es paßt wesentlich besser nach
„Pekin“ als das venezianische Wahrzeichen und eben dies lag wohl in Schillers
Absicht.811 Vom Reimschema her ähnelt das Pflugrätsel den beiden ersten.
Durchgehende Kreuzreime werden dieses Mal von einem Paarreim abgeschlossen. Das
Pflugrätsel ist insgesamt das Authentischste, was Schiller bezüglich China in sein Stück
aufnimmt.812 Mit den Rätseln gab er sich besondere Mühe. Die drei bisher genannten

verbalen Schlagabtausches auszutragen. Am Ende geht es freilich ebenso um Leben und Tod wie bei
anderen Kämpfen auch, so etwa wiederum Wünsche, hier S. 425, S. 435, S. 441.
809 Bentzien, S. 258, hält Schillers Version des Jahresrätsels für „frei übersetzt[...]“, was nicht
nachzuvollziehen ist, da der erste Teil identisch mit Werthes, der zweite Teil ab Vers 5 vollkommen
abweichend vom Werthes-Text und zudem länger ist.
810 Vgl. auch Haushofer, Heinz: Das kaiserliche Pflügen. In: Wege und Forschungen der
Agrargeschichte. Hg. von Günther Franz. - Frankfurt am Main 1967, S. 171-180, bes. S. 171f., der von
Schiller ausgehend diesen Brauch und seine Auswirkungen auf die europäische Agrargeschichte verfolgt.
811Die Anregung dazu bekam er von Christoph Gottlieb Murrs deutscher Übersetzung des chinesischen
Romans „Hao Kjo Tschuan“, vgl. Fricke/Göpfert, Bd. V, S. 220f., S. 1074. Schiller trug sich zeitweise mit
dem Gedanken, „die veraltete Übersetzung“ selbst kürzend zu überarbeiten; Die Tatsache, daß der Kaiser
von China selbst pflügte, hinterließ im Europa des 18. Jahrhunderts und beginnenden 19. Jahrhunderts
großen Eindruck, vgl. Aurich, S. 145, Catholy, S. 150.
812 Vgl. Tscharner, Ed[uard] Horst von: China in der deutschen Dichtung bis zur Klassik. Mit 10 Tafeln
und 2 Abbildungen im Text. - München 1939, S. 85-89, hier S. 87f., der die „unchinesischen
Personennamen sowie die persischen Bezeichnungen Divan und Serail“ und die Verwechslung des
„mythischen Kaisers“ Fohi mit der chinesischen Bezeichnung „Fo“ für Buddha entdeckt und Aurich, S.
140f. und S. 147, die bedauernd feststellt, das ferne asiatische Land besitze „nur als neuer Rahmen für
sein Stück Bedeutung“. Im Wesentlichen weicht also Schiller nicht von Gozzi ab, hat doch das
Chinesische auch bei ihm den unübersehbaren „unnatürlich[en], grotesk[en] und phantastisch[en]“
Anstrich.



240

Rätsel sind nicht die einzigen geblieben.813 Kurze Zeit nach der Weimarer Premiere hat
Goethe längst erkannt, „[...] daß unser Publikum sich beschäftigt, selbst Rätsel
auszudenken [...]“.814 Da diese „Rätseldichtungen“ mit „heiterste[r] Metaphorik“ gestaltet
waren, fanden sie bei den Zuschauern ein überaus positives Echo. Als Konsequenz aus
diesem Erfolg entschieden die beiden Weimarer Theaterpraktiker, bei jeder Aufführung
neue Rätsel einzuflechten. Im Unterschied zu den vier Masken, die nicht wie gewünscht
auf der Bühne erschienen, konnte mit den Rätseln einige Wirkung erzielt werden. Alles
in allem existieren fünfzehn Rätsel der Turandot. Schiller selbst schrieb noch elf neue,
von Goethe kam ein weiteres hinzu.815

Das von Goethe beigesteuerte Rätsel vom Schalttag wurde zusammen mit dem Rätsel
vom Regenbogen und dem Rätsel vom Blitz für die zweite Weimarer Aufführung
ausgesucht. Berechtigte Kritik an dem Umstand, daß die Rätsel zu deskriptiv, zu wenig
verdunkelnd seien, übte schon Goethe, indem er von deren „schöne[m] Fehler“ schrieb,
welcher sich darin äußere, daß es sich um „entzückte Anschauungen des
Gegenstandes“ handele, „worauf man fast [Hervorhebung der Verf.] eine neue
Dichtungsart gründen könnte“.816 Doch Bentzien, der sich Goethes Kritik anschließt,
betont zugleich ausdrücklich, wie grundlegend sich Schiller von den „Rätselreimereien“
seiner Zeitgenossen abhebe.817

813 Abgedruckt sind sie in NA, Bd. 14, S. 139-146 als Anhang zur Bühnenbearbeitung; vgl. auch
Fricke/Göpfert, Bd. I, S.443-450, die die etwas ausweichende Überschrift „Parabeln und Rätsel“ wählen.
814 Vgl. GA, Bd. 14, S. 71.
815 Bezüglich der persischen Fassung „Prinzessin von Schiras“ schrieb Schiller am 26. Februar 1802 an
Körner, das Pflugrätsel habe nach den Änderungen keinen Sinn mehr im Stück und sei aus diesem Grund
ausgetauscht worden. Beim Pflugrätsel und dem später entstandenen Rätsel über die chinesische Mauer
werden, anders als bei den übrigen Rätseln, eindeutig geographisch zuzuordnende Bezugspunkte
gewählt. Die anderen beschreiben dagegen allgemeingültige Erscheinungen wie den Regenbogen, den
Blitz, den Funken, Tag und Nacht, das Schiff, das Sehrohr, Mond und Sterne, die Welt, die Farben und
den Schatten an der Sonnenuhr. Nicht an alle sind die dazugehörenden Auflösungen angeschlossen. Ihre
Eingliederung in den Text der Szene II,4 ist somit nicht genau zu bestimmen. Bentzien, S. 258, stört sich
zudem daran, wie sehr die Lösungsverse „in der Regel [...][gegenüber den Rätseln] abfallen.“
816 Vgl. Brief Goethes an Schiller vom 2. Februar 1802, Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg.
von Emil Staiger, hier S. 934f..
817 Vgl. Bentzien, S. 258f.. Schule machte Schillers Herangehensweise an das Rätsel nicht, es nahm
eine von ihm nicht beeinflußte weitere Entwicklung: Der Vorwurf, Schillers Rätsel seien zu leicht zu lösen,
ist noch in einer weiteren Hinsicht bedeutend: Schiller legt seinem Kanzler Pantalon einen spöttischen
Seitenhieb auf Christian Felix Weiße (1726-1804) in den Mund (vgl. II, 3, V. 686-693). Der Tenor dieser
eingeflochtenen Spitze ist der, daß die bevorstehenden Rätsel kein einfaches „Zeug“ seien, sondern man
vielmehr „verfluchte Nüsse“ zu erwarten habe. In puncto Schwierigkeit scheint es Weiße jedoch mit
seinem Kritiker aufnehmen zu können. Von der grundsätzlichen Frage einmal abgesehen, ob das Weiße
nachempfundene Grabrätsel in einer Jugendzeitschrift - das war sein zwischen 1775 und 1782
erschienener „Kinderfreund“ schließlich - am richtigen Platz ist. Nebenbei bemerkt liegt hier das vor, was
Japp, vgl. Über Interpretation und Intertextualität, hier S. 403ff., als „Partikularreferenz“ identifiziert hat,
nämlich insofern, als die Referentialität sehr schwach ausgeprägt ist und ihre Bedeutung für die
Interpretation des gesamten Stückes eher marginaler Natur scheint. Zu ergänzen wäre immerhin noch,
daß dieser Verweis der einzige bleibt.



241

Der bei weitem wichtigste Aspekt in bezug auf die bisher nicht allzu sehr gewürdigten
Rätsel scheint jedoch, daß deren Wirkung dem durch die Masken gewährleisteten
Distanzierungseffekt zuwider läuft. Sie laden nämlich zur Aktivierung und vor allem zur
Identifikation der Zuschauer mit Kalaf ein und heben so einen Teil der Wirkung der
Masken wieder auf.818 Im Gegensatz zu den beiden höheren Masken, die sich mittels
der Distanzierung an den Verstand wenden, sprechen die Rätsel das Gefühl an. Schiller
legt sich also nicht unmißverständlich auf einen Bezugspunkt, Verstand oder Gefühl,
fest. Nun ist es aber so, daß der Verstand nach Schillers Vorstellungen, die er in den
theoretischen Schriften äußerte, in der Komödie und das Gefühl in der Tragödie
angesprochen wird. Der Verstand wiederum bleibt normalerweise auch beim Märchen,
für welches Schiller seine Bearbeitung nicht zuletzt laut des von ihm gewählten
Paratextes hielt, außen vor. Aufgrund dieser Ungereimtheit weiß der Rezipierende nicht,
was er von dem ihm Präsentierten insgesamt halten soll, da er es nach mit einem für
Schiller gänzlich untypischen „Mittelding“ zu tun hat. Die Gattungsfrage bleibt damit
nach wie vor offen.
Nachdem Kalaf es vermochte, auch das dritte Rätsel aufzuschlüsseln 819, wird es ernst
für Turandot: Wie in der Vorlage bietet Kalaf der sich mit aller Macht sträubenden
Prinzessin das Gegenrätsel an, gewährt ihr einen Tag Bedenkzeit. Mit der mühsam
erkämpften Galgenfrist zieht die obstinate Agamistin aus dem Diwan. Ihre Reaktion, die
sie dort vor dem Staatsrat zeigt - erst wird sie ohnmächtig, dann „stürzt [sie] in sinnloser
Wut von ihrem Throne“, anschließend „wirft“ sie sich ihrem Vater zweimal zu Füßen, ist
„außer sich“, „fährt rasend auf“, schließlich „zieht [sie] einen Dolch und will gehen“ (vgl.
die Didaskalien in Szene II, 4, S. 51-54) - läßt kaum auf den verständigen Charakter
schließen, den sie zuvor für sich in Anspruch genommen hat. „Prinzessin Kieselherz“ (V.
1014) reagiert ganz ähnlich wie bei Gozzi (vgl. die kaum abweichenden Reaktionen der
Figur bei Werthes). Von der rational-kühlen Überlegenheit, die man von der jungen Frau
erwartet, ist nichts mehr zu spüren. Schiller hat es bei der bloßen Hinzufügung des
ambitionierten Freiheitsanspruches gelassen, so daß seine Ambition, dem Stück mehr
„poetische Tiefe“ einzuhauchen, indem er Turandots Konflikt zu internalisieren suchte,
zumindest nicht konsequent zu Ende geführt wurde. Tatsächlich er läßt keine weiteren
einschneidenden Veränderungen bei seiner Titelfigur mehr folgen, was weitere
charakterliche Aufwertungen der schwierigen Prinzessin bewirken könnte. Das
Verfahren, mit dem neu hinzugefügten Monolog distinkter zu motivieren, erweist sich im

818 Vgl. Catholy, Theorie der Komödie, S. 149; im Unterschied dazu betont Hinck, Theater der Hoffnung,
hier S. 45, Schillers Bestreben, „Illusionsbrüche zu vermeiden“, was ich mit Blick auf die gerade
anhängige Distanzierungsfunktion der höheren Masken so pauschal nicht für zutreffend erachte, da der
Antagonismus der die Illusion aufrecht erhaltenden Rätsel und der diese durchbrechenden commedia
dell’arte-Figuren nicht erfaßt zu werden scheint.
819 Vgl. auch Schilling, S. 389.



242

Gegenteil als dysfunktional, klaffen doch Anspruch und Wirklichkeit bei Turandot nicht
nur am Ende des zweiten Aktes weit auseinander.820 Gerade durch ihren hohen
Anspruch wirkt sie noch grausamer als bei Gozzi, der ihr Verhalten geradezu ostentativ
und darum gewissermaßen prophylaktisch nicht näher erläutert hat. Das, was bei Gozzi
mit Oberflächlichkeit, Kapriziösität beschrieben werden konnte, hat sich bei Schiller zu
Rigorosität und Egozentrik verschärft.821 Sie tritt nicht wirklich für die Freiheit der
asiatischen Frauen822 in toto ein, die sie mit ihrer Haltung zu erstreiten vorgab, sondern
im gesamten weiteren Verlauf des Dramas redet sie nur noch von sich: So wiederholt
sie in III, 2 ihre schlechte Meinung von den Männern ein weiteres Mal, ohne stichhaltige
Argumente vorzubringen (vgl. V. 1184-1205). Noch später, längst von Adelmas
Beratung abhängig (was ihr keineswegs auffällt und zu denken gibt), malt sie sich ihren
Triumph über Kalaf in den schönsten Farben aus: „Kann ich mich noch mit d i e s e m
Siege krönen,/ Wes Name wird dann größer sein als meiner?“ (vgl. IV, 4, V. 1729f.), so
fragt sie sich voller Genugtuung, daran denkend, wie sie „[i]m Diwan, vor der wartenden
Versammlung,/Die Namen ihm ins Angesicht [...] werfen/ [u]nd ihn beschämt“(vgl.
V.1733ff.) aus dem Saal ziehen lassen werde. Im Anschluß kommen ihr dann Bedenken
(vgl. insbesondere IV, 4, V. 1736-1739), sie zeigt sich mit Adelmas Worten hin- und
hergerissen „von Scham und Wut/ Und von des Stolzes und der Liebe Streit“ (vgl. III, 1
V. 1134f.), bevor sie sich am Ende des aufschlußreichen Monologs zu der „Alles oder
Nichts“ -Entscheidung „Du mußt siegen oder fallen!/ Besiegt von e i n e m ist besiegt
von allen.“ (vgl. IV, 4, V. 1746f.) durchringt. Darum eignet sie sich nicht uneingeschränkt
als Beispiel für Fuhrmanns Schlußfolgerung, Schillers Frauenfiguren überwänden die
determinierte Rolle, welche ihnen in den theoretisch-ästhetischen Schriften, und, wie
hinzuzufügen wäre, in der Lyrik, zugeteilt werde.823

820 Eine ähnlich eklatante Differenz zwischen Sprache einerseits und Gestik und Mimik andererseits hat
Alexander Košenina in „Kabale und Liebe“ bei Luise Miller, insbesondere in ihrem Gespräch mit
Ferdinand, etwa in Szene I, 4, vgl. Fricke/Göpfert, Bd. I, S. 765ff. offengelegt; Sprache und Körpersprache
stehen hier in diametralem Gegensatz, wobei Luise diesen Konflikt sehr wohl wahrnimmt, vgl.: „Ein
entsetzliches Schicksal hat die Sprache unsrer Herzen verwirrt“: Schillers ‚Kabale und Liebe‘. In: A. K.:
Anthropologie und Schauspielkunst: Studien zur „eloquentia corporis“ im 18. Jahrhundert. – Tübingen
1995, S. 247-267, hier S. 249, S. 254f., S. 261, S. 265.
821 Damit fehlt der Titelfigur die für Schiller typische „innere Stimmigkeit“, d. h. sie ist keine „poetisch
wahre“ Figur, deren Handeln sich aus ihrem Charakter gänzlich erschließt, vgl. zum Begriff der
„poetischen Wahrheit“ Dahnke, Hans-Dietrich: Zum Verhältnis von historischer und poetischer Wahrheit in
Schillers Konzeptionsbildung und Dramenpraxis. In: GoetheJb Wien 92/93. (1988/89), S. 117-133, S. 130;
vgl. zu Gozzi an dieser Stelle explizit Horn, hier S. 44f..
822 An der halbherzigen Art und Weise, mit der Turandot sich für ihre Geschlechtsgenossinnen einsetzt,
mag es auch liegen, warum Hong Zhu in ihrer Dissertation nur auffällig unverbindlich darauf hinweist, daß
„eine[r] der ältesten Germanisten Chinas“, Zhang Weilian, bei Schillers „Turandot“ erkannt habe, wie sehr
„ein großer Dichter im fernen Europa unsere unterdrückten Frauen verteidigte.“ Eine gründlichere
Einschätzung des Stückes wird leider nicht geliefert, vgl.: Zhu, Hong: Schiller in China. - Frankfurt am
Main, Berlin, Bern u. a. 1994. (=Europäische Hochschulschriften. Reihe 1, Bd. 1440), hier S. 4.
823 Wörtlich heißt es bei Fuhrmann, „daß Schiller [...] in der dramatischen Darstellung von Frauen und
Männern, die ebenbürtig [Hervorhebung der Verf.] an Geist, Gefühl und Willenskraft einander begegnen,



243

Turandots „Sieg oder Fall“ deutet genauso wenig die Bereitschaft zur Synthese oder
mindestens zum Kompromiß an wie bei Gozzi, bei dessen Stück all diese
Verhaltensweisen schon festgestellt wurden (vgl. dazu auch Werthes, IV, 3, Z. 1384-
1388). An die Stelle der Willkür hat Schiller Turandots Freiheitsanspruch gesetzt. Ein
echtes Motiv ist damit noch nicht gewonnen, wird der Freiheitswille doch nur einmal
geäußert und künftig nicht mehr zur Sprache gebracht, was ihr Verhalten gerade nicht
rationalisiert, denn dies zöge weiter reichende Konsequenzen, gerade in der Interaktion
mit den übrigen Frauenfiguren, nach sich.824 Das, was Genette mit dem Terminus
„Transmotivation“ faßt, greift darum hier kaum, sondern zeigt vielmehr einen eher
fehlgeschlagener Versuch einer solchen auf.825 Die Charaktererweiterung bringt wenig
Neues, da Turandot weiterhin stur und verbissen agiert, sich keinerlei neue, z. B.
differenziertere und damit besser begründete Verhaltensmöglichkeiten für sie ergeben
haben. Alles in allem bleibt ihr Verhalten „kurios“ und unberechenbar.
Ginge es ihr noch um jemand anderen oder um etwas Anderes als Ruhm und Eitelkeit,
so könnte man ihr Verhalten idealistisch und tragisch nennen. Bei ihr wäre das eindeutig
zu hoch gegriffen. Sie steht eben nicht, wie Guthke meint, für eine von Schillers „dem
Ideal verpflichteten tragischen Heroinen“, voll von „Menschlichkeit“ und „Mitgefühl mit
den Mitmenschen, die unter ihrer unwürdigen Stellung leiden“ - man denke nur an die
Szene, in der sie kurz davor steht, Timur und Barak foltern zu lassen (vgl. IV, 1 und IV,
2).826 Einfach wäre es gewesen, wenn Schiller sich lediglich als Dramaturg verstanden,
die Vorlage für die Weimarer Bühne eingerichtet, die fremden Charaktere aber belassen
hätte, wie sie waren. Schiller hätte auch seinen eigenen Weg weitergehen können,
Turandot auf ihrem Freiheitsanspruch beharren zu lassen. Damit hätte das Stück am
Ende des zweiten Aktes eine Wendung genommen, die in ein eigenständiges Drama,
höchstwahrscheinlich eine Tragödie827, gemündet hätte. Dann hätte mindestens einer
der Protagonisten, die sich beide auf eine extreme Position, auf eine Art
„Gefühlsmachiavellismus“, zurückgezogen haben, für seine Ideale mit dem Tod
bezahlt.828 So aber ist der Bearbeiter den schlechtesten dritten Weg gegangen, hat
einen typischen Schillerschen Gedanken in ein ihm ansonsten fern liegendes Stück

[...] in fiktionaler Form einlöst, [...] [was] poetisch-unbewußt über seine eigene [...] Theorie hinaus in eine
Zukunft vorgreif[t] [...]“, vgl. Fuhrmann, S. 320 und S. 365f.. Turandot wird hiermit nach meinem
Dafürhalten zum falschen Ausgangspunkt für ein zutreffendes Ergebnis, denn seiner These, Schillers
Frauenfiguren stellten sich insgesamt in seinen Dramen gleichberechtigt dar, während sie in seinen
Gedichten, „Prosaschriften und Briefen“ (ebenda, S. 321) die untergeordnete Rolle spielten, soll damit
mitnichten widersprochen werden; vgl. zu diesem Thema auch: Jai Mansouri, Rachid: Die Darstellung der
Frau in Schillers Dramen. - Frankfurt am Main, Bern, New York u. a. 1988, S. 488-524.
824 Hierauf wird im weiteren Verlauf näher eingegangen.
825 Vgl. Genette, Palimpseste, S. 448-453, hier S. 451.
826 Vgl. Guthke, Schillers „Turandot“ S. 101.
827 Die Umwandlung der commedia dell’arte – Firguren in gewöhnliche Nebenfiguren in der Fassung der
„Prinzessin von Schiras“ könnten als erster Schritt in diese Richtung gedeutet werden.
828 Vgl. auch Ingenkamp, S. 1000.



244

hinein getragen und den Gang der Handlung weitgehend so gelassen, wie er ihn bei
Werthes vorfand. Mit Lachmann läßt sich damit höchstens von einer „Kontamination“
des Hypotextes schreiben. Ebenso kommt in einer Weiterführung des Holthuis-Modells
eine semi-autointertextuelle Anbindung an Schillers Trauerspiele zum Tragen und in
Helbigs Terminologie findet man hier eine „Reduktionsstufe“ vor. Zwar ist das
vorliegende Stück keine reine Bühnenbearbeitung im strengsten Sinn des Wortes mehr,
doch noch weit weniger gerechtfertigt wäre es, es aufgrund der halbherzigen
Veränderungen mit Guthke als eigenständiges Drama einzustufen, dazu wiederum
scheinen die Eingriffe Schillers weder strukturell noch inhaltlich tiefgreifend genug.
Eine Veränderung scheint zudem vom Dramaturgen nicht intendiert: Entgegen seiner
eigenen Erklärung, bei der reflektierten Turandot drehe es sich um ein „Märchen“829,
wird durch den Monolog in II,4 samt seiner darin vermeintlich gegebenen Begründung
für das radikale Auftreten die Möglichkeit, alles für ein reines Märchen zu halten,
ausgeschlossen. Denn an dieser Stelle verliert das Stück seine von Gozzi her rührende
Unbekümmertheit, den Charme des Oberflächlichen, weil man - anders als beim
Märchen - nun logisches Verhalten der Titelfigur erwartet. Ähnlich wie bei den
problematischen, für Schiller freilich typischen Veränderungen der commedia dell’arte-
Figuren birgt die Ergänzung der Charakterstruktur der jungen Titelheldin etliche
Ungereimtheiten in sich. „Turandot“ ist kein dramatisches Märchen mehr, aber was
dann?830

Guthke erwartet bei Schiller die Tragikomödie als „Kombination jener Tiefe, die ihm
[gemeint: Schiller, Anm. der Verf.] nach eigenem Anspruch allein lag, und jener

829 Siehe Hecker, Max: Lanx satura. In: JbGG 12 (1926), S. 312-321, hier speziell S. 320f.. In einem hier
wiedergegebenen Zeitungsaufsatz berichtet der Schauspieler Carl Schwarz über ein Gespräch mit
Schiller im Oktober 1802, dabei wird Schiller von Schwarz u. a. mit folgenden Worten zitiert: „Ein Mann
erzählt einem Kinde ein Märchen, mit allem Ernst, mit aller Feierlichkeit, das Kind wird dadurch
hingerissen und gerührt, eine dritte erwachsene Person hört zu, diese weiß sehr gut, daß des Erzählers
angenommener Ernst und Feierlichkeit ihm keineswegs Ernst ist, und verliert dabei nicht aus den
Gedanken, daß es ein Märchen, welches einem Kinde erzählt wird. So muß der Darsteller die Gefühle
des Publikums als die Gefühle eines Kindes betrachten. [...]Allein auch alle übrigen, im ersten Augenblick
wahrhaft serieus scheinende Rollen, z. E. Turandot, Kalaf usw. müssen aus dem selben Gesichtspunkt
nach Maßgabe obiges Gleichnisses genommen werden, denn nur dadurch kann der Zuschauer nie
vergessen, daß er nichts anderes - als ein M ä r c h e n höre.’„ - so Schwarz in seinem Brief an die
„Berlinischen Nachrichten von Staats- und gelehrten Sachen. Im Verlage der Haude- und Speuerschen
Buchhandlung“ vom 19. März 1806. Nicht übersehen werden sollte, daß diese Information aus zweiter
Hand stammt und der Berichterstatter sich an ein Jahre zurückliegendes Gespräch erinnert. Beides
mindert den Wert der Quelle. Doch selbst wenn Schiller das wörtlich so vorgetragen haben sollte,
verpflichtet dies selbstverständlich nicht dazu, seine Gattungseinordnung zu übernehmen.
830 Für eine Komödie kann man das Stück kaum halten - Hentze, S.21u.26 tut es dennoch -, bereits ein
Blick auf die Totenköpfe an der Stadtmauer dürften dem Publikum die fröhliche Stimmung etwas
verderben, was anschließend durch das versammelte Personal mitsamt seinen Schicksalen weiter
befördert wird. Trotz der vorhandenen Tragik (Adelma, Timur, Kalaf) qualifiziert sich das Drama schon
durch das Happy End nicht zur Tragödie. Dagegen sprechen zusätzlich die mehrmaligen Hinweise im
Dramenverlauf, die dem Rezipienten die Hoffnung geben, es könne doch noch alles gut enden, vgl. Barak
in I, 5, V. 406f. und Tartaglia in II, 2, V. 604f..



245

superben Heiterkeit, mit der er als Tragiker heimlich liebäugelte [...]“, als synthetische
Tragikomödie also.831 Bei „Turandot“ erkennt Guthke die die synthetische Tragikomödie
konstituierende „Verquickung“ zu einem „komplex-einheitliche[n] ästhetischen Erlebnis
des auf komische Weise Tragischen und auf tragische Weise Komischen“832, die er an
folgenden Kriterien festmacht: „[...] doppelseitige Point-de-vue-Technik, [...] Tragikomik
in der Atmosphärekategorie, [...] Polarität in der Charakterstruktur und Übersteigerung
einer positiven [...] Eigenschaft.“833 Stellungnahmen der beiden Hauptfiguren über den
jeweils anderen waren aber schon bei Gozzi respektive Werthes zu verzeichnen (vgl. z.
B. Beginn der Szene II, 4; III, 1; IV, 9) – der intensive Textvergleich diente dazu, eben
dieses zu verdeutlichen. Die Atmosphäre wird u. a. wesentlich bestimmt durch
Örtlichkeiten und die die Protagonisten umgebenden Figuren. Da die Örtlichkeiten die
gleichen geblieben sind und die anderen Personen des Stückes sich wenn, dann nur in
Nuancen (die vier Masken selbstverständlich ausgenommen) anders verhalten als bei
Gozzi, hat die Atmosphäre sich nicht derart einschneidend verändert, wie Guthke dies
interpretiert. Grundsätzlich ist sie eine sehr unsichere, nur schwer zu kalkulierende
Größe. Die „Polarität in der Charakterstruktur“ meint bei Turandot den Konflikt zwischen
Stolz und Liebe. Am Ende gibt sie den Stolz keineswegs für die Liebe auf, beide lassen
sich somit vereinbaren, stellen keinen unlösbaren Konflikt dar. Auch das Argument der
„Übersteigerung einer positiven Eigenschaft“ steht auf tönernen Füßen. Ihre
„Sprödigkeit“ ist nicht notwendig, um „ihren Wert“ zu beweisen. Kalaf kann Turandot
bereits vor ihrer Rede nicht für wertlos gehalten haben, für eine ihm wertlos
vorkommende Aufgabe hätte er sich kaum so unerschrocken dem hohen Risiko gestellt.
Zudem nennt Turandot keine Bedingungen, bei deren Einhaltung sie bereit wäre, sich
auf Liebe einzulassen oder „[...] ihre um so wertvollere Liebe großmüthig schenken zu
können [...]“, sondern sie lehnt mit extremer Haltung, scheinbar megaloman und
intransigent, Ehe und damit hier auch Liebe bis zum Schluß ab.834 Erst Kalafs

831 Vgl. Guthke, Klassik. Übereinstimmung liebende Denkart?, hier S. 90. Dabei geht er von der falschen
Grundvoraussetzung aus, man habe immer „die gattungsmäßige Gleichartigkeit von Gozzis und Schillers
‘Turandot’ als selbstverständlich“ erachtet, vgl. S. 92 bzw. 400. Bereits der Guthke „unzugängliche“ Horn
hält das Stück bei Gozzi für ein Märchen und keine Tragikomödie, so daß Guthke auf die kontroverse
Beurteilung hätte stoßen können. Auch der Sinologe Tscharner und der Ethnologe Hentze lehnen
Schillers stoffgeschichtliche Neuerung wie Horn ab, indem sie beide darauf hinweisen, Schiller habe sich
in unvorteilhafter Weise von der Vorlage entfernt. Tscharner kommt zu dem Schluß, durch die
Schillersche Umgestaltung sei „das Märchen [...] kein Märchen mehr“ und „mit der klassischen
Vermenschlichung“ habe er „das Märchen noch mehr vergewaltigt“ als Gozzi es bereits getan hatte, vgl.
Tscharner, S. 86; vgl. Hentze, S. 33, der gleichfalls von „Vergewaltigung“ durch Schiller schreibt und
kritisiert, hier sei „mit dem Verstand“ gestaltet worden.
832 Vgl. Guthke, Klassik. Übereinstimmung liebende Denkart?, hier S. 91.
833 So Guthke, Schillers „Turandot“, hier S. 140.
834 Vgl. Guthke, Schillers „Turandot“, S. 103 - dagegen spricht eindeutig der Text, den Schiller in enger
Anlehnung an die Übersetzung formuliert: „Hör, K a l a f , T i m u r s Sohn! Verlaß den Diwan!/Die beiden
Namen hat mein Geist gefunden./ Suche eine andre Braut - Weh dir und allen,/ Die sich im Kampf mit
Turandot versuchen!“ (V, 2, V. 2447-2450).



246

Selbstmordversuch bringt sie zur Besinnung, dazu, ihre von Anfang an empfundene
Liebe einzugestehen und damit ihren Narzismus und ihre Gleichgültigkeit zu
durchbrechen.835 Der Sinneswandel ist auch bei Schiller auf keinerlei stringente
Entwicklung zurückzuführen, weit eher könnte man sie als eine Art Reflex deuten.
„Turandot“ ist deshalb „nur“ eine Tragikomödie, die durch „leicht unterscheidbare [...]
und definierbare Strukturelemente der beiden Grundgattungen [...] - Stand, lustige und
[...] traurige Szenen, glücklicher und unglücklicher Handlungsausgang - [...]“ als solche
erkannt werden kann, auf jeden Fall keine, die vom angeblich alles kalkulierenden
Schiller konzipiert und als solche gedacht worden war.836 Insofern erweisen sich
Schillers Eingriffe als tiefgreifender als bei den anderen dramaturgischen Arbeiten, da er
mit ihnen, intendiert oder nicht (der Unterüberschrift „dramatisches Märchen“ nach zu
urteilen eher nicht), eine Transformation der Gattung vollzogen hat. Von seinem eigenen
Schaffen als Tragöde ausgehend, hat er mehr Argumente und Motive gesucht, als es
möglicherweise in der Werthes-Übersetzung des Gozzischen Originals zu finden gab,
zumal an der szenischen Anlage keine Veränderung vorgesehen war. Seine
Veränderungen waren so gesehen von ungewollter, unberechneter Tragweite. In
Anlehnung an die für das „Egmont“-Kapitel gewählte Überschrift könnte man beim
vorliegenden Stück von einer Komplexierung durch Politisierung schreiben. Immerhin
brachte der Bearbeiter sich vermittels seiner verändernden Maßnahmen in die
zweifellos intrikate Lage, zwar ein gesellschaftspolitisches Motiv mehr zu benennen, als
es dem „tragikomischen Märchen“ guttat, dieses Motiv dann aber ungenutzt auf halbem
Weg liegen zu lassen. So handelt es sich um kein Märchen und genauso wenig um ein

835 Als ein semi-autointertextueller Anschluß und Kontrastierung bietet sich die Ballade „Der Handschuh“
(1797) an und zwar insofern, als hier eine diametral entgegengesetzte Wendung bei vergleichbarer
Ausgangskonstellation durchgespielt wird, indem der Held in der Ballade, Ritter Delorges, sein Leben
einsetzt, um dem spöttischen Fräulein Kunigund, welches er liebt, den besagten Handschuh aus den
Fängen verschiedener Raubkatzen zu retten. Dies gelingt ihm und er erringt mittels dieser Tat sogar die
angebliche Liebe Kunigundes. Ebenso plötzlich ist Ritter Delorges indessen von dieser kuriert,
wahrscheinlich ob der derart geringen Achtung, welche Kunigunde ihm und seinen Gefühlen entgegen
brachte, die sich darin manifestierte, daß sie sein Leben buchstäblich einem Löwen, einem Tiger und zwei
Leoparden zum Fraß vorwerfen konnte, vgl. Fricke/Göpfert, Bd. I, S. 376f. – Diese Liebe, kennt, in
Differenz zu Kalafs, demnach doch noch Grenzen.
836 Um Guthke mit Guthke zu widerlegen, vgl. hier: Die moderne Tragikomödie, S. 32; Arntzen definiert
die „ernste Komödie“ als „die Folge einer als Ganzes ernsthaft, nämlich offenkundig problematisch
werdenden Gesellschaft“ und folgert: „Komik ist dort zu finden, wo es um Partielles geht, wo das
Lächerliche sich noch [...] in der Darstellung des ungefährlichen ‚Lasters‘ begrenzt. Wenn aber die
Gesellschaft als ganze lächerlich wird [z. B. indem sie sich trotz fehlender Argumente den Willen
Turandots aufzwingen läßt, Anm. der Verf.], ist das ‚Laster‘ nicht mehr ungefährlich, wird das ‚Lächerliche‘
ernsthaft.“ - so gesehen könnte man mit Arntzen das Stück auch für eine ernste Komödie halten, vgl.
Arntzen, Helmut: Die ernste Komödie. Das deutsche Lustspiel von Lessing bis Kleist. - München 1968, S.
247, obwohl er „Turandot“ natürlich nicht in seine Untersuchung mit einbezogen hat; vgl. auch Guthkes
vorsichtige Formulierung, es sei „freilich schwer, den Finger auf die Stelle zu legen, wo sich dieses
Tragikomische der Charakterpolarität nun besonders eindringlich“ ausprägt, Guthke, Geschichte und
Poetik, S. 102.



247

(vom Verfasser erwartetes) Trauerspiel. Man darf Schiller insinuieren, daß er von
theoretischer Warte aus dieses „Mittelding“ strikt abgelehnt hätte, theaterpraktisch oder
aus der Sicht des Dramatikers hätte er es, nach seinem Abwenden von der Theorie,
aufgrund des nicht gegebenen „in sich geschlossenen Ganzen“ kritisieren können.837

Schillers Rationalisierungsproblem seiner Protagonistin wird möglicherweise mit einem
Seitenblick auf die bereits schon in der ersten Bearbeitung mit berücksichtigte Musik,
die im vorliegenden Stück von Gozzi integriert und von Schiller beibehalten worden war
(vgl. etwa die Nebentexte am Anfang und Ende der vierten Szene des zweiten Aktes,
NA, Bd. 14, S. 39 respektive 56), klarer: Das tendenziell eher an den Verstand
appellierende, auf die Vernunft rekurrierende Sprechtheater steht somit vor einem
Problem, das Schiller im die Sinne ansprechenden Musiktheater für allenfalls von
inferiorer Bedeutung hält, da, ex negativo abgeleitet, im einen erklärt werden müßte,
während im anderen die Musik die Vermittlungsfunktion übernimmt.838 Dieser
Einschätzung bleibt Schiller längere Zeit verpflichtet, so warnt er Goethe vor
unausgegorenen Plänen einer Fortsetzung der „Zauberflöte“: „[...] bei der
Repräsentation selbst rettet kein Text die Oper, wenn die Musik nicht gelungen ist,
vielmehr läßt man den Poeten die verfehlte Wirkung mit entgelten.“839 Gleichzeitig zeigt
sich Schiller illusions- und schonungslos offen über die engen Grenzen seiner
Kenntnisse und Fähigkeiten auf dem Gebiet, attestiert er sich selbst „[...] in
Angelegenheiten der Musik und Oper so wenig Kompetenz und Einsicht [...].“840 In der
Tat genügt das Erklärungsmodell, welches die Oper in geringeren Nöten wähnt, nicht
gänzlich, obwohl inzwischen „Turandot“-Opern sicherlich prominenter und häufigerer
Bestandteil des Repertoires sind als Theaterstücke dieses Inhalts. Wenn, unter Verweis
auf den Interdisziplinaritätsanspruch, ein Blick in die Musikwissenschaft bzw. –kritik
gestattet ist: Stand doch Puccini angesichts seiner Fragment gebliebenen letzten Oper
trotz der ihm zur Verfügung stehenden Musik vor vergleichbaren Schwierigkeiten wie
der Weimarer Dramaturg. Für den Komponisten ergaben sich mithin vergleichbare
Erklärungsprobleme wie für den Dichter, so daß Schillers Annahme, die Musik könne in
stärkerem Maße zwischen extremen Positionen zu vermitteln als die Dichtung, auf
einem bloßen theoretischen, da praktisch nicht zu beweisenden Konstrukt beruht.

837In Anlehnung z. B. an den oben zitierten Brief Schillers an Schütz vom 22. Januar 1802, NA, Bd. 31,
hier S. 94f., vgl. Kapitel I,2 dieser Arbeit.
838 Vgl. den schon mehrfach zitierten Brief Schillers an Goethe vom 29. Dezember 1797, vgl.
Briefwechsel, hg. von Emil Staiger, hier S. 529: „Die Oper stimmt durch die Macht der Musik und durch
eine freiere harmonische Reizung der Sinnlichkeit das Gemüt zu einer schönern Empfängnis [...] und das
Wunderbare, welches hier [gemeint: in der Oper, Anm. der Verf.!] einmal geduldet wird, müßte
notwendigerweise gegen den Stoff gleichgültiger machen.“ [Kursive Hervorhebung der Verf.]
839 So Schiller am 11. Mai 1798 an Goethe, vgl. Briefwechsel hg. von Emil Staiger, S. 627ff., hier S. 628.
840 In seinem Brief an Goethe vom 11. Dezember 1800, vgl. Briefwechsel, hg. von Emil Staiger, S. 887f.,
hier S. 887.



248

Vielleicht liegt aber gerade im Unerklärlichen die spezielle Faszination des „Turandot“-
Stoffes insgesamt.841

Die Ergänzung, die Schiller bei Kalaf vornahm, paßt dagegen zur Figur. Schon bei
Gozzi ausgewiesen honorig, vorbildlich, gewinnt er aufgrund seiner fortschrittlichen
Haltung zu Turandots Emanzipationsansprüchen in der deutschen Bearbeitung noch ein
wenig an Größe hinzu, wenn auch nur notwendigerweise. Denn er muß zwangsläufig zu
den an ihn herangetragenen Äußerungen Stellung beziehen. Seine noch bessere
Wirkung ergibt sich allein aus dem geänderten Auftreten der von ihm verehrten
Prinzessin. Er äußert sich überlegt und progressiv, ganz wie es seinem Charakter
entspricht und fällt dabei selbstredend nie aus der Rolle, obwohl er dafür mindestens so
viel Anlaß hätte wie die Titelfigur. Für Kalaf steht aber keineswegs mehr auf dem Spiel
als im italienischen Original, wo er Guthke bloß „einer jener blassen Theaterliebhaber
ohne besondere Tiefe“ scheint, während er bei Schiller nur anfangs den „galanten
Abenteurer“ gebe.842 Mehr als sein Leben kann ein aus seiner Heimat vertriebener
Königssohn schließlich nicht verlieren. Auch in Werthes angeblich „wörtlicher
Übersetzung“ stellt Kalaf sein beharrliches Bestehen auf seiner Bewerbung unter
Beweis (vgl. Werthes’ und Schillers Fassung von Szene II, 3, S. 35). Die Parallelen
beider Versionen sind evident und sprechen für sich. Der einzige ins Auge stechende
Unterschied zwischen Werthes und Schiller ist, daß Schillers Kalaf von seinem „tiefsten
Herzen“ spricht, wo Werthes’ Kalaf von „Mitleid“ redet.843 Als zweites Beispiel ist Kalafs
Entsetzen nach Adelmas Lüge zu berücksichtigen (vgl. Schiller NA Bd. 14, Szene IV,10,
V. 2215-V. 2249, Werthes, IV, 9 Z. 1788-1845, S. 114-116). Der Unterschied hier ist der,
daß Schillers Kalaf, dessen pathetische Rede eine komische Komponente besitzt,
zweimal explizit vom „Schicksal“ (V. 2235, 2249) redet, wohingegen Werthes dasselbe
an einer Stelle mit „dem grausamen Gestirn, das uns verfolgt“ (Z. 1844) blumig
umschreibt. Daß Guthke von einer „zum Teil durchgreifende[n] Umwandlung des
Gozzischen Textes“ ausgeht, ist in der Tat überraschend.844 Die insgesamt deutlicher
zum Vorschein kommenden Handlungsmotive bei Schiller erklären sich durch die längst

841 Vgl. Wolfgang Sandners Artikel „Im Räderwerk des Ameisenstaates. Puccinis ‚Turandot‘ in Berios
komplettierter Fassung bei den Salzburger Festspielen.“ In: FAZ, 9. August 2002, Nr. 183, S. 33: [...] Auch
bei Puccini hat seine [...] letzte Oper die Phantasie beflügelt, vor allem deshalb, weil es eben nicht so war,
daß er starb, bevor er seine ‚Turandot‘ vollenden konnte. Er vollendete vielmehr ‚Turandot‘ nicht, bevor er
starb. [...] Nicht die Zeit hat gefehlt – vom ersten Entwurf des Werkes bis zu seinem Tod sind mehr Jahre
vergangen, als er zur Komposition aller anderen Opern benötigte. [...] Es ist wohl tatsächlich eher der
moralische Konflikt im letzten Akt gewesen, der unauflöslich schien und von Puccini dramaturgisch nicht
bewältigt wurde. [...]“
842 Vgl. Guthke, Geschichte und Poetik, S. 94.
843 Diese Abweichung hält sich durch das gesamte Stück hindurch, scheint zudem der angemessenere
Ausdruck, da beim „Mitleid“, so auch bei Turandot, Szene II, 4, V. 762, oft „Liebe“ oder wenigstens
„Zuneigung“ gemeint ist.
844 Vgl. Guthke, Geschichte und Poetik, S. 95.



249

beobachtete treffendere Verssprache, dem sogenannten „poetischeren Ausdruck“ und
der unbestritten „bessere[n] Ausarbeitung der Charaktere.“845

Wie bei Kalaf und ganz im Unterschied zu Turandot füllen die Veränderungen bei
Adelma die im Original bestehenden Leerstellen in überzeugender Weise. Zwar liefert
die Sklavenprinzessin bei Gozzi/Werthes keinen expliziten Kommentar zur Gefühlslage
ihrer Unterdrückerin, doch daß sie diese genau durchschaut, ist auch anhand der
Vorlage evident (vgl. Werthes, Szene III, 2, Z. 964-987, Schiller, V. 1216-1256). Schon
hier streut sie geschickt Zweifel, Verdächtigungen und Vermutungen ein, um Altoums
Tochter nachhaltig zu verunsichern.846

Mit Blick auf die drittwichtigste Figur des Stückes (wie auf Zelima) erhärtet sich der oben
geschöpfte Verdacht, daß Turandot nicht so großherzig ist, wie sie glaubt. Jemand, über
den der verständige Barak meint: „Ein Tiger ist sie, diese Turandot / Doch gegen
Männer nur, die um sie werben./ Sonst ist sie gütig gegen alle Welt. [...]“ (vgl. I, 1, V.
260ff) müßte sich gegenüber Adelma anders verhalten. Bei der zu bekämpfenden
Unterdrückung der Frau denkt sie offenbar nur in geschlechtsspezifischen und nie in
standesspezifischen Kategorien. Sonst müßte ihr auffallen, wie wenig sich die
Forderung nach Freiheit für die asiatischen Frauen und die Aufrechterhaltung des
Sklaventums vertragen. Außerdem wird das Problem zwischen der chinesischen und
der tartarischen Prinzessin nicht erst nach Kalafs „Sieg“ im Diwan akut, sondern schwelt
schon lange und eskaliert jetzt. Ausgesprochen befremdend ist es, wenn die Chinesin
nach allem, was Adelma und ihrer Familie seitens des chinesischen Kaiserhauses in
den vergangenen fünf Jahren angetan wurde (vgl. V. 1103), ernsthaft annimmt, sie
besitze in Adelma ihre „[g]eliebte Freundin“ (V. 1265), von welcher sie wohlgemeinte
Ratschläge zu erwarten könne. Freundschaftlich gibt sich Turandot auch gegenüber
Zelima (vgl. V. 1301). Die Ratschläge der einfachen jungen Frau schlägt sie jedoch alle
in den Wind (vgl. z. B. III, 2, V. 1167ff.), wenn sie sich auch den Spott im Gegensatz zu
Adelma und Werthes’ Titelfigur versagt (vgl. III, 2, Z. 940-945). Der harmonische erste
Eindruck zwischen den jungen Frauen ist indessen bloße Fassade. Von Adelma wäre
es zu viel verlangt, würde man ihr zumuten, daß sie mit Turandot eine intensive,
aufrechte Freundschaft pflegt und ihr gegenüber redlich handelt. Für ihr Verhalten gibt
es nachvollziehbare Gründe, eine Vorgeschichte. Aufgrund dieser Erfahrungen agiert
Adelma.847 Zwischen Zelima und der Sklavenprinzessin liegt gleichfalls eine klare

845 Vgl. Köster, S. 175f..
846 Darüber hinaus sollte beachtet werden, daß Kommentare bestimmter Figuren, siehe vor allem die
Figuren der Commedia dell’arte und Zelima, zum Verhalten anderer Akteure gleichfalls schon bei Gozzi
gegeben wurden und Schiller dieses Verfahren nur auf die Adelma-Figur ausweitet, aber keineswegs neu
einführt, wie etwa Guthke, Geschichte und Poetik, S. 98, meint.
847 Vgl. ebenda; Guthke, fällt an Adelma nur auf, daß ihr Eintreten für den „Stolz“ nicht ganz
„uneigennützig“ sei, Borcherdt, NA, Bd. 14, S. 283, nennt sie in seinem Kommentar sogar „ränkesüchtig“
und Ingenkamp sieht sie „egoistisch-berechnend“, S. 1001; sie bemerken demnach nicht, daß eben diese



250

Hierarchie vor, die von der höher Gestellten verhältnismäßig taktlos hervorgehoben
wird. Adelma nimmt für sich ein „edles Herz“, mehr Verstand und Anstand in Anspruch.
Selbstverständlich besitzt sie mehr Verstand als Zelima, die gemäß ihrer einfachen
Herkunft einen wenig umsichtigen Eindruck hinterläßt. Die Zuordnungen der Intelligenz
und Übersicht sind bei den Frauenfiguren also strikt an den Stand der jeweiligen Figur
gebunden. Skirinas Tochter fühlt die Zurücksetzung. Etwas spitz bemerkt sie (vgl. III, 2,
V. 1261ff): „Gut. Wenn Adelma mehr versteht als ich / Und Euch so zugetan ist, wie sie
sagt/ So helfe sie und schaffe Rat.“ Sowohl weil die ständischen Unterschiede
zwischen Turandot, Adelma und Zelima zweifellos bestehen, als auch weil sie
schonungslos beim Namen genannt werden (vgl. besonders V. 1234-1266), kann von
Freundschaft oder Solidarität der Frauen untereinander keine Rede sein. Dazu fehlt
schon der Respekt voreinander. Am Zustandekommen dieses unehrlichen Verhältnisses
hat Turandot mehr Anteil als die gedemütigte Adelma, die sich nicht offen zu ihren
Gefühlen bekennen darf.
Auf schlechte Erfahrungen, eine Vorgeschichte, wie Adelma (und Kalaf) sie erleben
mußte(n), kann sich die verzogene junge Adlige848 dagegen nicht berufen - aus
dramaturgischer Sicht möchte man sagen: leider, denn das wäre ein stichhaltiges Motiv
gewesen. Damit ist Turandots Monolog in Szene II, 4 endgültig als eine reine Episode,
die nicht stimmig in den Gesamttext integriert wurde, entlarvt. Warum ausgerechnet
Turandot sich gegen drohende Unterdrückung zur Wehr setzen muß, vermag man bei
dem vorliegenden Vater-Tochter-Verhältnis kaum zu erschließen. Alle ihre Schlüsse
können sich also nur auf nicht überprüfbare Beobachtungen und nicht auf eigene
Erfahrungswerte gründen und „motivieren“ ihr Verhalten keinesfalls.
Am Ende vereitelt die schwer zu Erobernde nicht bloß „mit Zärtlichkeit“ (vgl. Werthes, V,
2, Z. 2044), sondern nun auch „mit dem Ausdruck des Schreckens und der Liebe“ (vgl.
Schiller, V, 2, nach V. 2485) die Verzweiflungstat des Tartaren. Auch Adelma - und dies
bedeutet eine klare Aufwertung der Figur849 - ist im Begriff, Kalaf daran zu hindern, sich
das Leben zu nehmen. Die als Beleg dienende Regieanweisung lautet: „Er [gemeint:
Kalaf, Anm. der Verf.] zieht einen Dolch und will sich durchstechen. In demselben
Augenblick macht Adelma eine Bewegung, ihn zurückzuhalten, und Turandot stürzt von
ihrem Thron“ (vgl. V, 2, nach V. 2485). Stimmiger, darum besser als bei Werthes ist es
zudem, daß Adelma in Schillers Fassung nach ihrem gescheiterten Selbstmordversuch
und der anschließenden, nun von einer verständnisvollen Turandot (vgl. V, 2, V. 2565-
2573) und Kalaf gemeinsam erwirkten Begnadigung, den Ort ihrer jahrelangen
Demütigungen verläßt, um sich so den Anblick der unmittelbar bevorstehenden

Figur sehr wohl ein Anlaß sein könnte, das Stück mitsamt der Titelfigur in einem kritischeren Licht zu
sehen.
848 Vgl. auch Schilling, S. 384.
849 Analog interpretiert es Ingenkamp, hier S. 1002.



251

Verheiratung ihrer „Feindin“ (V. 2549) mit ihrem „Geliebten“ (V. 2530) zu ersparen. Bei
der hier vorgenommenen Veränderung beweist Schiller mehr Geschick als bei den
vorausgegangenen Eingriffen bei den Masken und der Titelfigur. Wahrscheinlich hängt
dies mit Adelmas tragischer Rolle zusammen, für die Schiller ungleich mehr Sinn besaß
als für Gozzis Komikverständnis. Noch nicht ganz begreifend, was in den letzten
Momenten alles vor sich gegangen ist, verabschiedet sie sich stammelnd und „[...] geht
ab mit verhülltem Gesicht, noch einen glühenden Blick auf Kalaf werfend, eh’ sie
scheidet [...]“ (vgl. Regieanweisung V, 2, nach V. 2592). Daß Schiller sie gehen läßt,
macht insofern mehr Sinn als die Variante im Original, als es unglaubwürdig wäre, die
unglückliche Adelma mit dem gesamten übrigen, in Kürze glücklich vereinten Personal
feiern zu lassen. Nach ihrem Abgang läßt Schiller die Szene V, 2 enden.
In der letzten Szene spricht nicht Turandot, sondern Kalaf das Schlußwort. Nach der
flüchtigen Lektüre des Briefes, der ihn über die Wiedererlangung der Herrschaft über die
Noagesen in Kenntnis setzt, fällt die Reaktion von Schillers Kalaf sehr kurz aus, da ihm
vor lauter „sprachloser Rührung“ fast die Worte fehlen: „Götter des Himmels! Mein
Entzücken ist / Droben bei euch, die Lippe ist versiegelt.“ (V. 2610f.) Das knappe,
bescheidene Schlußwort wirkt stärker als Gozzis Ende, das die von ihm gewünschte
Belehrung des Zuschauers explizit ausspricht, dem Rezipienten somit weniger die Wahl
läßt, ob er sie für sich übernehmen will oder nicht. Mit dem Verzicht auf Turandots
Resümee macht Schiller die besondere, individuelle und keineswegs auf andere Männer
übertragbare Entscheidung der lange Zeit widerspenstigen Prinzessin, die sich
schließlich freiwillig aus Liebe zu Kalaf zum Einlenken in die Ehe durchringt, noch ein
letztes Mal deutlich. Er erspart seiner Titelheldin damit die völlige Lächerlichkeit, mit der
sie bei Gozzi und Werthes (vgl. Z. 2165-2175) vorgeführt wurde. Während Zelima mit
ihrer Mutter, ihrem Stiefvater und König Timur den Saal betritt, um rechtzeitig zum
vorgegebenen, notwendigen, logischen, bei Schiller aber ungewohnten Happy End zur
Stelle zu sein, steht mit Turandot eine junge Frau auf der Bühne, die es gelernt hat, sich
und den anderen einzugestehen, selbst nicht unfehlbar zu sein (vgl. 2596-2599). Sie
wird nicht abgewertet, während die übrigen dramatis personae eher aufgewertet
werden. Das Nicht-Eingestehen des „Zufall[s]“ (V.2507), der ihr die richtige Lösung
zuspielte, wäre ein verlogener, unwürdiger Sieg gewesen. Gerade noch rechtzeitig
erkennt sie dies. Sie kann stolz darauf sein, daß sie es jetzt zuwege bringt, zu ihren
Fehlern zu stehen und mit Kalaf einen Partner gefunden zu haben, mit dem an diesem
vergleichsweise glücklichen Dramenende zumindest die Option zu einer
gleichberechtigten Partnerschaft offensteht. Turandot präsentiert sich nun als
„Einheit“850, sie meistert den Spagat, sowohl Verstand als auch Gefühl zu zeigen. Die
ehemalige Amazone muß sich nicht entscheiden, sondern bekommt alles, ohne daß sie

850 Vgl. dazu Schilling, S. 397.



252

es gefordert oder selbst etwas dafür getan hat. Nichts spricht dafür, daß Kalaf nicht
nach wie vor dazu stehen sollte, in seiner künftigen Frau „seltne[n] Geistesadel“ und
„göttliche[..] Gestalt“ (vgl. II, 4, V. 803f.) vereint zu sehen, ihr damit sowohl eine
öffentliche als auch eine private Rolle einzuräumen.851 So erweckt es ganz den
Anschein, als sei Turandot zwar nicht die in sich schlüssigste, wohl aber die glücklichste
Frauenfigur, mit welcher Schiller sich beschäftigte.852 Innerhalb des Schillerschen
Œuvres ist und bleibt sie damit eine singuläre (utopische?) Erscheinung. Die Apotheose
löst alle im Verlauf des Stückes zu tage getretenen Unstimmigkeiten in ein zwar etwas
weniger extremes, aber dennoch konstruiertes Wohlgefallen auf, so daß nach wie vor
ein ambivalenter Eindruck bestehen bleibt. Schiller selbst distanzierte sich im
Nachhinein indirekt wieder von diesem Projekt, auf das er anfangs so stolz war. Zu
Iffland bemerkte er in einem ausführlichen Brief, in dem er nicht zuletzt zu seiner
eigenen, teils selbst gestellten, teils an ihn heran getragenen Aufgabe Stellung bezieht:

[...] Ich halte es allerdings für möglich, daß ich zweckmäßige Stücke für das Theater schreiben könnte [...]

Aber für einen Zweck , der außer meinem poetischen Interesse liegt, habe ich mein Lebenlang nichts thun

können, und wenn ich mich also, wie ich hoffe, wünsche und will, in meinen künftigen Dramen den

theatralischen Foderungen nähern soll, so muß die Kunst selbst mich dahin führen, denn ein wirklich

vollkommenes dramatisches Werk muß, nach meiner festen Ueberzeugung auch die Eigenschaft haben,

allgemein und fortdauernd zu interessieren. Da ich in meinen Arbeiten jezt noch nicht zurückzugehen

glaube, und zu einem frischen Fortschritt Muth und Lust besitze, so bin ich wenigstens jezt mehr als

jemals auf dem Wege, wo Sie mich wünschen. Die Turandot ist weiter nichts als ein lustiges Intermezzo

gewesen, das unter den vielen Versuchen, die man macht, auch einmal mitlaufen konnte. [...] 853

Bei einem Blick zurück auf die vorausgegangene dramaturgische Arbeit und voraus auf
die unmittelbar sich anschließenden zeigt sich, daß „Turandot“ den Höhe- wie
Wendepunkt markiert, wenn man die Tragweite der vorgenommenen Eingriffe in den

851 Damit bekommt Turandot das, was Fuhrmann den Frauen zugestanden haben will, nämlich die
Möglichkeit, „[...] eine politische und eine sexuelle Rolle miteinander zu verbinden[...]“, vgl. Fuhrmann, S.
318f., S. 340.
852 Am Schluß ist am deutlichsten sichtbar, wie einschneidend die Unterschiede zwischen „Turandot“
und der ebenfalls von Schiller bearbeiteten „Phädra“ sind, obwohl es bei beiden Bearbeitungen um eine
Dreiecksgeschichte, einen Mann (Hippolyt) zwischen zwei Frauen (Phädra und Aricia) geht und man die
Handlung in „Phädra“ auch eine Version von „des Stolzes und der Liebe Streit“ nennen könnte. Der
Unterschied ist aber, daß Phädra hier diejenige ist, die mit aller Gewalt meint, sie müsse Hippolyt für sich
gewinnen, obwohl dieser sich sehr schnell mit Aricia einig geworden ist. U. a. aus gekränkter Eitelkeit
führt Phädra schließlich die für die Tragödie zwingend vorgeschriebene, für alle drei tödliche Katastrophe
herbei, während bei „Turandot“ alle mit dem Leben davonkommen, es sogar die als Inberiff des Glücks
scheinende Hochzeit zu vermelden gibt. Wie böse es dagegen für Schillersche Helden und vor allem
Heldinnen in seinen eigenen Dramen endet, zeigt Koopmann, Schiller und Kleist, S. 141f..
853 So Schiller in seinem Brief an Iffland vom 22. April 1803, vgl. NA, Bd. 32, S. 31ff., [kursive
Hervorhebungen der Verf.].



253

Hypotext zu bestimmen sucht. Einen Höhepunkt, insofern als seine Veränderungen
nachhaltige und größere Auswirkungen auf die genealogische Zuordnung nach sich
ziehen, als bei allen anderen dramaturgischen Arbeiten, die sämtlich die Gattung nicht
wechseln. Einen deutlichen Wendepunkt, da Schiller – um ein Ergebnis an dieser Stelle
vorweg zu nehmen – derartig extensive Interpolationen wie den Turandot-Monolog in
Szene II, 4 bei seinen folgenden dramaturgischen Projekten nicht mehr unternimmt,
statt dessen näher am jeweiligen Hypotext bleibt, ganz so, als habe er, ohne es distinkt
zu konzedieren, aposteriorisch die sich aus den als Verbesserung gedachte Einfügung
ergebenden Probleme doch erkannt und daraus seine Schlüsse gezogen. Einer dieser
präsupponierten Schlüsse besteht, in Anbetracht der ein wenig halbherzig
verteidigenden Wendung „lustiges Intermezzo“, höchstwahrscheinlich darin, nur noch
genealogisch eindeutig zuzuordnende Dramen zu bearbeiten. Schiller „poetisches
Interesse“ bündelte sich fortan in der Verfolgung eigener Tragödienprojekte wie der
effektiven Unterstützung des Weimarer Spielplans.



254



255

Deutsches Lustspiel

Toren hätten wir wohl, wir hätten Fratzen die Menge,

Leider helfen sie nur selbst zur Komödie nichts.

Xenion 136 854

IV. Die dramaturgischen Übersetzungen

1. Prosaische Interlinearübersetzungen - „Der Neffe als Onkel“ und „Der Parasit“
Picards
„In der Komödie [...] fährt man am besten, wenn man gar nicht erst zu ergründen sucht,
was einem dann, hat man es ergründet, doch nur den Appetit verschlägt.“855 Diese
Charakterisierung der Komödie wirft vielleicht ein erstes erhellendes Licht auf die so
verständliche wie naheliegende Frage danach, warum Schiller die beiden Komödien des
französischen Schauspielers, Dramatikers und Theaterleiters Louis Benoît Picard (1769-
1828) für die Bühne ins Deutsche übertragen hat.856 Angelangt ist man gleichzeitig bei
den „Übersetzungen“ im strengen Sinne des Wortes, nämlich Schillers „Übersetzungen
aus dem Französischen“857 für die Bühne, einer Sprache also, die er in schriftlicher
Form, anders als das Englische oder Italienische, beherrschte.858 Das Zusammenziehen
beider Übersetzungen scheint gerechtfertigt zum einen durch die parallele
Ausarbeitung, die der Dramaturg zwischen Februar/März und dem 5. Mai 1803
vornimmt859, zum anderen durch die vergleichsweise geringe Abweichung vom
Hypertext zum Hypotext und dem daraus ableitbaren eher kleinen Spielraum für die sich
daran knüpfende Interpretation.860 Von der komödientheoretischen Warte aus
betrachtet, bilden die beiden vorliegenden Komödien das Ende, den Schlußpunkt einer
Antiklimax von Schillers am Ende seiner dramentheoretischen Schriften erlangten

854 Fricke/Göpfert, Bd. 1, S. 272.
855 So Johannes Endres, Das „depotenzierte“ Subjekt, hier S. 179.
856 Hauptsächlich der Herzog hat dabei seine Hände im Spiel gehabt, so daß Schiller dem notorischen
Komödienmangel mit zwei Picard-Stücken begegnete, NA, Bd. 15,2, z. B. S. 496, Alt, Bd. II, S. 482; so
früher bereits von Wiese, Drama und Theater, S. 705.
857 So entsprechend der Titel des Teilbandes 15,2 der NA, in welchem sie abgedruckt sind, hg. vom
Romanisten Willi Hirdt.
858 Umfassend zu Schillers Französischkenntnissen und literarischen Bezugspunkten wiederum Hirdt in
NA, Bd. 15, 2, S. 396-431, besonders S. 396ff., S. 400f., S. 414-418.
859 Vgl. z. B. Ingenkamp, S. 1098.
860 Vgl. die einander diametral entgegengesetzten Einordnungen Stierles respektive Pfisters zur
Übersetzung als einer besonders wichtigen respektive weniger bedeutenden Form der Intertextualität im
ersten Kapitel der vorliegenden Arbeit; als ein Beleg für den konzedierten wie unterstellten engen
interpretatorischen Spielraum mag hier eingangs des Kapitels zunächst der Hinweis gelten, daß etwa
Albert Köster beide Picard-Stücke in seiner Studie nicht in einem eigenen Kapitel gewürdigt, sondern der
„Phädra“-Untersuchung untergeordnet hat, vgl. Köster, Schiller als Dramaturg, S. 267ff. und diese dort als
„Kleinigkeiten“ wertet.



256

anspruchsvollen Sicht auf die Funktion und den Status der Komödie.861 Tatsächlich ist
es ein riesengroßer Schritt von Schillers „großartiger Komödientheorie“862 über die
„Dramatische Preisaufgabe“ zu den 1803 für die Bühne übertragenen ambitionslosen
Lustspielen des zeitgenössischen Franzosen.863

Da es dem, um in Endres‘ Begriffsfeld zu bleiben, Konsumenten nicht immer nur den
„Appetit“, sondern zuweilen auch die Sprache verschlagen kann und Schiller für derlei
komödientypisches Eßverhalten eher wenig bis keinen Sinn aufbrachte, mußte für die
unter akutem Komödienmangel leidende Weimarer Bühne eine andere als die gerade
erwähnte gängige Form entweder entworfen oder zumindest entdeckt werden. Wohl
nicht zuletzt aufgrund der hohen Ansprüche, welche Schiller an die noch ausstehende
Komödie anlegte, vermochte er selbst es nicht, nach den selbst aufgestellten Kriterien
dieses Lustspiel zu kreieren. Infolge des auch mittels der „Dramatischen Preisaufgabe“
nicht behobenen Lustspielmangels richtete sich Schillers Blick, nicht gänzlich
freiwillig864, nach Frankreich. Eine wenig innovative, ja subalterne Rolle spielt Louis
Benoît Picard innerhalb der französischen Literaturgeschichte.865 Den Zeitgenossen
dagegen galt der französische Theaterpraktiker ein zu berechtigten Hoffnungen Anlaß
gebendes Talent.866

861 Anders sieht es Koopmann im Schiller-Handbuch, hier S. 740, der sie „vielleicht doch als Ersatz für
von Schiller nicht geschriebene Komödien nehmen“ möchte.
862 Abermals Endres, Das depotenzierte Subjekt, hier S. 6.
863 Analog Alt, Schiller, Bd. II, S. 482, er schreibt an dieser Stelle bezüglich der Picard-Stücke von
„leichtgängiger literarischer Salonware, dessen Texte Publikumsresonanz verbürgten und daher auch für
die Weimarer Bühne attraktiv schienen.“
864 Allgemein wird darauf hingewiesen, daß der Weimarer Hof, deutlicher noch: der Herzog selbst, darauf
drängte, zeitgenössische französische Dramen am Hoftheater zu spielen, vgl. beispielsweise schon
Berghahn, Briefwechsel zwischen Schiller und Körner, hier sein Kommentar auf S. 351, Anm. 109; damit
übereinstimmend Hirdt, NA. Bd. 15, 2, S. 496, S. 501 und Alt, Schiller, Bd. II, S. 481. Unbestreitbar hat es
von verschiedenen Seiten, erst recht von derjenigen des Hofes, permanent diese intendierten
Vereinnahmungsversuche und Vereinnahmungen gegeben. Ob Schiller diese Interessen jedoch immer
und vollständig bedient hat, möchte ich doch in Frage stellen, das kann erst eine Interpretation
herausfinden. Interessant scheint grundsätzlich die Tatsache der (versuchten) Vereinnahmung auf der
einen sowie die aufgrund der Sprachkenntnisse größere Textgebundenheit und –verbundenheit auf der
anderen Seite, die in den französischen Textvorlagen zusammenfallen. Apropos Zensur: Man sollte sich
vielleicht nicht darüber hinwegtäuschen, daß auch in den heutigen vermeintlich freieren Zeiten öfter
staatliche oder fundamentalreligiöse Zensur betrieben wird, als man es sich gemeinhin vorstellt, erinnert
sei etwa an die Ausstellungen „Verbrechen der Wehrmacht“ bzw. „Körperwelten“ oder das Absetzen von
Theaterstücken aufgrund der Androhung von Anschlägen.
865So wird Picard in der von Hans-Joachim Lope geschriebenen „Französischen Literaturgeschichte“ (3.,
durchgesehene und erweiterte Auflage Heidelberg 1990) nur an zwei Stellen kurz erwähnt (S. 221
respektive S. 299 mit dem eindeutigen Hinweis, „[...] [d]as Empire brachte einen zeitweiligen Sieg des
‚Alten‘ [!] [...]“, während die von Jürgen Grimm hg. „Französische Literaturgeschichte“ (4., überarbeitete
und aktualisierte Auflage Stuttgart, Weimar 1999) ihn überhaupt nicht mehr der Erwähnung für würdig
befindet; allerdings liefert Hirdt zahlreiche Zeugnisse dafür, daß Picard von seinen französischen
Zeitgenossen sehr geschätzt war, siehe hierzu NA, Bd. 15,2, S. 501-514, besonders S. 502f.; vgl. ferner:
http://www.theatre-odeon.fr/public/document/biograph/picard/htm.
866 Vgl. den komfortablen Kommentarteil bei Hirdt, NA, Bd. 15,2, S.502, wo die „offenkundige
Begeisterung des Pariser Publikums“ über den Autor, der „in einer fast drei Jahrzehnte währenden



257

Als definitiv nicht anschließbar erweisen sich beide „Lustspiele aus dem Französischen“
an die hohen Erwartungen einer erst noch zu schreibenden Komödie, die es, nach
Schillers Vorstellungen (1795) ermögliche, „frei von Leidenschaft [...], immer klar, immer
ruhig um sich und in sich zu schauen, überall mehr Zufall als Schicksal zu finden und
mehr über Ungereimtheit zu lachen als über Bosheit zu zürnen oder zu weinen [...].“867

Dagegen spricht von vorneherein die jeweils gegebene Sympathielenkung der
Rezipienten, die auf Seiten der Liebenden steht, aber auch aufgrund des
Wissensvorsprunges gegenüber einer Figur wie der des Ministers Ariste/Narbonne den
unbeherrschten, strategisch nicht einwandfrei und besonders effektiv agierenden
Laroche/La Roche einschließt. In der „Dramatische Preisaufgabe“ wird zwar
unverändert „jene geistreiche Heiterkeit und Freiheit des Gemüts“ als das „schöne“
Telos der Komödie betont, das Schiller bereits in „Über naive und sentimentalische
Dichtung“ vor Augen stand. Desgleichen wird an der „absolute[n] moralische[n]
Gleichgültigkeit“ der Komödie festgehalten, das „sentimentalische“ Lustspiel, das z. B.
von der Komödie der Aufklärung her noch bekannt ist868, dagegen explizit verworfen,
indem darauf hingewiesen wurde, daß „bei uns Deutschen [die reine Komödie, das
lustige Lustspiel] durch das sentimentalische zu sehr verdrängt worden [...].“869 Um die
Erfolgsaussichten zu erhöhen, werden mögliche Wettbewerbsteilnehmer dazu
aufgerufen, „Intrigenstücke“ einzureichen, für die vermeintlich vielfältigere
Gestaltungsmöglichkeiten offenstünden.870 Die Auswahl von „Encore des Ménechmes“
respektive von „Médiocre et rampant...“ erklärt sich indes nicht vollkommen vor dem
Hintergrund der aus der Sicht der Verantwortlichen des Hoftheaters nicht erfolgreich
verlaufenden Preisaufgabe.871 So gesehen, stellt die Auswahl beider Stücke einen

Schaffensperiode die Schilderung zeitgenössischer Sitten“ zum Gegenstand seiner Dramen erkoren
hatte, erwähnt wird, so Hirdt, hier S. 503.
867 Vgl. Fricke/Göpfert, Bd. V, hier S. 726 [Über epische und dramatische Dichtung].
868 Einschlägig für das rührende Lustspiel im deutschsprachigen Raum: Christian Fürchtegott Gellert
(1715-1759) und insbesondere „Die zärtlichen Schwestern“ (1747). Interessanterweise steht diese
Komödienform unter dem Einfluß französischer Dichter, obwohl Gottsched aufgrund der mangelnden
Komik diesen Stücken seine Unterstützung versagte, allen voran Pierre Claude Nivelle de La Chaussée
(1692-1754).
869 Vgl. Fricke/Göpfert, Bd. V, S. 844-846, hier S. 845 [Dramatische Preisaufgabe], kursive
Hervorhebungen der Verf..
870 Ebenda: „Man unterscheidet aber auch in der reinkomischen Gattung noch Charakterstücke und
Intrigenstücke, und es ist eine alte, nicht ungegründete Bemerkung, daß der deutsche Genius in jener
ersten Klasse nie sehr glänzend erscheinen wird. [...] Es bleibt also nur das Feld der Intrigenstücke offen;
das Feld ist reich und nicht so leicht als das der Charakterstücke zu erschöpfen. In dem Intrigenstücke
sind die Charaktere bloß für die Begebenheiten, in dem Charakterstücke sind die Begebenheiten für die
Charaktere erfunden. Das Genie wird das Vorzügliche beider Gattungen auf eine glückliche Art zu
vereinigen wissen.“ [Kursive Hervorhebung der Verf.] – Damit, daß ein solches Genie sich an ihrem
Wettbewerb beteilige, hatte das Weimarer Duumvirat, wie die zurückhaltend-reservierte Formulierung
nahelegt, gar nicht erst gerechnet.
871 Erst recht nicht, wenn man wie Borchmeyer, Saat, von Göthe gesäet, hier S. 277-282, S. 278
argumentiert, am Weimarer Hoftheater Goethes und Schillers zählten „nur die hohe Tragödie und die



258

nochmaligen Rückschritt hinter in der Preisaufgabe formulierte Ziele dar. Denn nicht die
dem Lustspiel zuerkannte „moralische Indifferenz“ wird in „Der Parasit“ vorgeführt,
sondern die von Schiller selbst so genannte „poetische Gerechtigkeit.“872 Auch als
Abgrenzung zu den Stücken Ifflands, Schröders oder Kotzebues waren sie zudem
denkbar ungeeignet. Mit Kotzebue wurden die übersetzten Picard-Stücke vielmehr des
öfteren in Zusammenhang gebracht.873

Im Fall von „Der Neffe als Onkel“ hat man es genau genommen mit keiner
Intrigenkomödie, als vielmehr mit einer routinierten Verwechslungskomödie zu tun, die
seit Plautus‘ „Menaechmi“ über Shakespeares „Komödie der Irrungen“ bis hin zu Picard
kontinuierlich immer wieder zum Einsatz kamen. Der Franzose säubert sein Stück von
jeglicher Frivolität und greift lediglich das Doppelgängermotiv auf, nutzt den Stoff an sich
jedoch nicht.874 Kategorien wie „Betrug“ oder „Intrige“ kommen hier insofern nur in sehr
engen Grenzen zur Anwendung, als „der Neffe“ mit diesen Mitteln in ehrlichen Absichten
um seine ihn ebenfalls liebende Cousine Sophie kämpft, weil deren Vater es
unerwarteterweise auf einmal dergestalt eilig mit der Verheiratung seiner Tochter hatte,
daß Franz und sein ihm mit aller Schlitzohrigkeit assistierender Diener Champagne
keine andere Möglichkeit sehen, dieses „drohende Unheil“ noch anders abzuwenden,
als durch das Nutzen der äußeren Ähnlichkeit mit dem Onkel für ihre eigenen Zwecke.
Wie wenig es über „Der Neffe als Onkel“ zu sagen gibt, mögen einige Kommentare,

Farce“ und im Anschluß daran den direkten Bezug zur „Dramatischen Preisaufgabe“ herstellt, um dann zu
folgendem Schluß zu gelangen: „Selten ist in der Geschichte der deutschen Poetik die ursprünglich-reine
vis comica so konsequent in ihr Recht wiedereingesetzt, von allen sittlich-sentimentalischen
Bemäntelungen befreit worden wie in diesem Preisaufgabentext.“ Bei derber Komik, jenseits aller
sonstigen voneinander abweichenden Definitionen der „Farce“ denkt Borchmeyer, wie zu vermuten steht,
womöglich an Goethe selbst beziehungsweise an seine einschlägigen Texte „Satyros“, „Götter, Helden
und Wieland“ oder „Jahrmarktsfest zu Plundersweilen“ (alle 1773, also vergleichsweise früh entstanden).
Diese gehörten jedoch weder während Schillers Wirken am Hoftheater noch danach zum Repertoire des
Hoftheaters. Hinzu kommt die an der „Turandot“ beobachtete Tatsache, daß die derbe Komik, wozu etwa
das Gespräch zwischen Brigella und Tartaglia oder Tartaglias Solo, das Intermezzo, durchaus zu zählen
wären, im Hypertext getilgt sind. Deswegen wird hier die Farce keineswegs für die klar erkennbare,
bevorzugte Form der Komödie gehalten, auch wenn die Spielanweisungen für die Schauspieler, auf
welche Borchmeyer rekurriert, diese Richtung erst einmal nahelegen. Durch die tatsächliche
Stückauswahl scheint die These nicht gedeckt.
872 Vgl. Schillers Brief an seine Frau Charlotte vom 13. Oktober 1803, z. B. zitiert in NA, Bd. 15, 2, S.
499. Auf die „poetische Gerechtigkeit“ wird weiter unten noch einmal zurückzukommen sein.
873 So Körner indirekt in seinem Brief an Schiller vom 24. Oktober 1803 [und nicht, wie noch bei
Berghahn datiert, am 10. Oktober, Anm. der Verf.], vgl. NA, Bd. 15,2, S. 499f., vgl. zudem Köster, S. 268
sowie Alt, Bd. II, mit Bezug auf Körner auf S. 483, vgl. zudem Hirdts einführende Erläuterungen, NA, Bd.
15,2, S. 503f..
874 Vgl. hierzu Elisabeth Frenzel, Stoffe der Weltliteratur, den Abschnitt „Menächmen“, S. 516ff.;
Hammer, W.A.: Das Substantivum in Schillers Übersetzung „Der Neffe als Onkel.“ – Wien 1900, S. 3-19,
hier S. 6, weist auf die Bedeutung von Regnards Komödie „Les Ménechmes ou les Jumeaux“ mit dem
Untertitel „comédie en 5 actes et en vers“ hin, Köster, S. 269 nennt zudem Bonins nicht näher gewürdigte
„Drillinge“ als Ideenquellen Picards.



259

denn um ausführliche Interpretationen handelt es sich im eigentlichen Sinne nicht,
zeigen:
„‘Encore des Ménechmes‘“ interessiert sich weniger für Charaktere und Sitten; es lebt
von der zeitlosen und allgemeinverständlichen Situationskomik, die auf der Ähnlichkeit
zweier Personen beruht.“875 Koopmann befindet, noch lapidarer: Schiller „hat ‚Der Neffe
als Onkel‘ sehr genau übersetzt. [...] Gestrichen hat Schiller in ‚Der Neffe als Onkel‘ fast
nichts. [...]“876 Kurz und knapp stellt Köster fest: „Der ‚Neffe als Onkel‘ war an sich zu
unbedeutend [...].“877 Leider ist dem nichts entgegenzusetzen und weniges
hinzuzufügen, zumal Hammers zu einer anderen Schlußfolgerung gelangender
Aufsatz878 Schillers Änderungen gravierender einstuft, als diese realiter sind. Denn ohne
eine der von Hammer dokumentierten Änderungen879 des übersetzenden Dramaturgen
in Zweifel zu ziehen, fällt bei einer Prüfung dieser doch auf, daß sie weder zu einem

875 So Ingenkamp, S. 1098.
876 Koopmann im Schiller-Handbuch, hier S. 740.
877 Köster, S. 269.
878 Hammer, Das Substantivum in Schillers Übersetzung, hier S. 5: „Obwohl sich Schiller mit
unverkennbarer Genauigkeit an das französische Original gehalten hat, muss doch die Behauptung [...],
Schillers Text schließe sich wortgetreu an das Original an, bezüglich des Lustspiels „Der Neffe als Onkel“
Einschränkung erfahren.“ respektive S. 7: „Schiller kam es bei der Übertragung [...] darauf an, dem Dialog
des Stückes jenen leichten und natürlichen Ton zu verleihen, der die Illusion auf dem Theater wahrt. [...]
Wo wir auch in dem Stücke Freiheiten des Übersetzers entdecken, waltet doch immer der Geist und
Geschmack des Dramaturgen wie des Dichters. Jene Zusätze und freien Wiedergaben, die Schiller mit
Vorliebe bringt, gereichen dem Stück nur zum Vortheil. Ebenso wie bei seinen Vergilumdichtungen [die
nach meinem Dafürhaltungen in einem anderen Zusammenhang zu sehen sind, obwohl Schiller Latein
ebenso beherrschte wie Französisch, aber an die Aufführung eines lateinischen Stückes auf einer
Theaterbühne nicht gedacht war, Anm. der Verf.] lässt sich in dieser Übersetzung das Streben nach größt
möglichster Anschaulichkeit, aber auch nach Natürlichkeit der Gespräche deutlich erkennen.“ Bewiesen
werde letztendlich, „wie es dem Dichter darum zu thun war, das Lustspiel mit allen sprachlichen Mitteln zu
einem vollkommeneren Bühnenstück auszugestalten.“ [Kursive Hervorhebungen der Verf., genau wie
beim folgenden Zitat]: Seine Analyse gipfelt auf S. 12 in folgender Aussage: „[...] Allen [...] Gestalten
[gemeint: die Figuren des Stückes „Der Neffe als Onkel, Anm. der Verf.] wird von Schiller erst mancher
Zug aufgeprägt. Wie bei einem Gemälde oft nur ein Pinselstrich genügt, um einen charakteristischeren
Schatten zur Geltung zu bringen und dem ganzen Werke höhere Vollendung zu verleihen, so gewinnen
die Gestalten dieses Lustspiels durch Schillers Übersetzung in der That an Plastik. Dieses Streben nach
realistischer Ausbildung der Charaktere zeigt sich zum Theile auch in der unverkennbaren Vorliebe für
drastische Bezeichnungen, z.B. für Schmähworte [...]“ – Hammer kommt hier so ausführlich zu Wort, da er
nicht so ohne weiteres zugänglich scheint sowie vor allem aufgrund der Tatsache, daß er eine nahezu
singuläre Arbeit vorgelegt hat, insofern als es wenig Neueres und nichts Umfangreicheres als seinen
Aufsatz über „Der Neffe als Onkel“ gibt.
879 Hammer führt z. B. „die verschiedenartige Verdeutschung der Anredeformeln“ (S.8), die Verwendung
„allgemein gebräuchliche[r] Wendungen und Ausdrücke seiner Muttersprache“ (S. 9, ähnlich nochmals S.
15), das Zurücknehmen von „Umschreibungen“, wie derjenigen für „Bräutigam“ (S. 14), das Ersetzen des
französischen Pronomens durch ein Substantiv im Deutschen, wobei Hammer die Notwendigkeit dieser
Maßnahme gleich selbst mit erklärt: „sie ist in dem geringeren oder ausgedehnteren Gebrauche
begründet, den das Fürwort im Deutschen, beziehungsweise im Französischen findet“ (S.17) sowie das
Ergänzen dieses Substantivs durch ein Adjektiv (S. 18) an; marginal erscheint zudem die von Hammer
aufgespürte Erweiterung seitens Schiller im dritten Akt in der dritten Szene, als der deutsche „Postillon“
ironisch den verliebten Dorsigny imitiert und dabei ein im Hypotext nicht vorkommendes „Mein englisches
Cousinchen!“ ergänzt, vgl. NA, Bd. 15,2, S. 240/241.



260

neuen Stück noch zu einer neuartigen Interpretation des vorliegenden Dramas zu führen
vermögen. Wie eng Schiller an seiner Vorlage bleibt, mag stellvertretend ein
Textvergleich der zwölften Szene des ersten Aktes (NA, Bd. 15,2, S. 202/203)
illustrieren. Noch nicht einmal ein evidenter Übersetzungsfehler verändert den so
durchschaubaren wie trivialen Sinn von Picards Lustspiel. Als Kostprobe kann die
Begegnung zwischen dem jungen Dorsigny und seinem Freund Valcour (NA, Bd. 15, 2,
S. 182/183) gelten. Valcour hat es eilig, den verkleideten Freund, der ihn anonym in das
Haus seines Onkels bestellt hatte, zu verlassen. Bei Picard entschuldigt er sich darum
mit einer Verabredung im „Théâtre-Italien“880, bei Schiller mit einer Verabredung zum
Kartenspiel881, doch daraus erwächst kein neuer Interpretationsansatz. Picard
vermochte es zu seiner Zeit, mit dem kalkulierten Stück einigen Erfolg zu erzielen.
Herzog Carl-August mochte daran gleichfalls sein leicht zu stillendes Vergnügen gehabt
haben, heute wären mit der Komödie kaum noch Zuschauer ins Theater zu locken und
kein Theaterpraktiker käme vermutlich auf die Idee, mit einem Stück um das Publikum
zu werben, wo Frau von Mirville damit kokettiert, daß „Putzhändlerinnen“ „sehr wichtige
Personen“ zwar nicht für Herren, aber sehr wohl für Damen sind (NA, Bd. 15,2, Szene I,
13, S. 204/205).882

War die gewählte Kapitelüberschrift „Prosaische Interlinearübersetzung“ mit Bezug auf
Picards Prosastück durchaus wörtlich gemeint, so trifft diese im Hinblick auf das
fünfaktige Alexandrinerstück883 in eher übertragenem Sinne zu. Zwar rührt Schiller

880 NA, Bd. 15,2, S. 182: „VALCOUR: [...] Point du tout, mais on m’attend. / DORSIGNY: Où? /
VALCOUR: Aux Bouffons. [...]“; ergänzend dazu Hirdts Erläuterungen, NA, Bd. 15,2, S. 537.
881 NA, Bd. 15,2, S. 183: „VALCOUR: [...] Das nicht, lieber Dorsigny. Aber ich muß fort. / DORSIGNY:
Wo? / VALCOUR: Beym L’hombre. [...]“
882 Auffallend ist immerhin, daß es zwar verschiedentlich zu Reanimationen des „Parasiten“ auf
deutschsprachigen Bühnen kam, daß jedoch „Der Neffe als Onkel“ auch aus Sicht der Schiller-Forschung
nach dem neunzehnten Jahrhundert und Hammers Aufsatz kein weiteres Interesse auf sich zu ziehen
vermochte, vgl. etwa: Picard: Médiocre et rampant ou le moyen de parvenir und Encore des Ménechmes.
Abdruck der ersten Separat-Ausgaben von 1797 und 1802. – Halle: Max Niemeyer 1888. So brachte der
Intendant und Regisseur Matthias Hartmann kürzlich „Der Parasit“ am Bochumer Schauspielhaus heraus
und am Deutschen Nationaltheater in Weimar inszenierte Martin Schulze im Frühjahr 2002 dasselbe
Stück, vgl. taz Nr. 6721 vom 10.04. 2002, S. 16. Unverkennbar stimmt es zwar, daß eine
„heiterkeitsstiftende Wirkung“ von der Überführung „eines Betrügers“ ausgeht, daß eine solche „auf den
Bühnen der verschiedensten Zeiten in Szene zu setzen“ war, wie Japp, Kleist und die Komödie seiner
Zeit, hier S. 112 feststellt, doch ist der Betrug des „Franz von Dorsigny“ dann doch nicht
„heiterkeitsstiftend“ genug oder zumindest weniger originell als derjenige La Roches.
883 Auf das Charakteristische des Alexandriners wird an dieser Stelle nicht näher eingegangen.
Verwiesen sei auf das nachfolgende „Phädra“-Kapitel, wo dieser Komplex eingehend beleuchtet wird.
Gerechtfertigt scheint dieses Verfahren dadurch, daß Schiller sich hier zu einer Prosa-Übersetzung
entschlossen hat, wohingegen er bei „Phädra“ den Alexandriner durch den Jambus ersetzt, also bei der
Beibehaltung der Metrik bleibt. Gestützt wird die Nicht-Berücksichtigung des beliebten französischen
Versmaßes ferner durch die Schiller noch nicht zur Verfügung stehende Information, daß Picard
selbstkritisch seine Verse für weniger gelungen erachtet als seine Prosa, vgl. NA, Bd. 15,2, S. 508f.; zur
abweichenden Titelgebung siehe Hirdt, NA, Bd. 15,2, S. 514. Claudia Josts gleichfalls auf die
Verwendung des Typus „Parasit“ rekurrierender Hinweis: „Für ein Stück, das die Frage von Plagiat und
Namensdiebstahl zum Thema hat, ist die verdeckte Autorisierung, die es umgeht, auf den Namen jenes



261

ziemlich selbstbewußt die Werbetrommel für sein wie üblich verschiedenen Bühnen
angebotenes Projekt884, indem er auf „zwey sehr bedeutende Rollen und einige gut
berechnete Theatercoups“ hinweist und sich gleichzeitig zugute hält, etwaige „Mängel
des Originals zu verbessern gesucht“ zu haben. Tatsächlich begeht er nicht, wie bei
„Turandot“, erneut den Fehler, wirkliche oder vermeintliche dramaturgische Schwächen
seines Hypotextes en passant korrigieren zu wollen.885 Eine vom übersetzenden
Dramaturgen eingefügte Stelle vom Umfang oder der Bedeutung des Turandot-
Monologes fehlt konsequenterweise. Überhaupt stellte die mutmaßlich weiteste
Entfernung vom Hypotext somit die vorausgegangene „Turandot“-Bearbeitung dar, die,
mit den eben besprochenen Texten verglichen, den Wendepunkt hin zu einer
Bearbeitung im strengen Sinn markierte. Mehr noch: Schiller scheint sich gegen eine
ähnliche Maßnahme wie bei der vorausgegangenen Bearbeitung ganz bewußt
entschieden zu haben.886 Er beschränkt sich auf eine zurückhaltende wie effektive
Anpassung an die deutschsprachige Bühne – trotz seiner Vermutung, Picard sei einem
anderen, weil vielschichtigeren, durchtriebeneren „Character von Parasit [...] nicht
gewachsen“ gewesen, weshalb er es „sich freilich ein wenig leicht gemacht habe.“887

Dagegen bleibt eher zu klären, ob Picard mit seinen Stücken nicht vielleicht etwas
anderes wollte als Schiller und ob darum der Bearbeiter mit der geäußerten Kritik
überhaupt den geeigneten Maßstab anlegt.888

Der Blick richtet sich damit auf die hier an der einen oder anderen Stelle anzutreffende
Differenz zwischen Hypo- und Hypertext. Viele Unterschiede sind es auch hier nicht,

anderen Autors zu verweisen, vielleicht nicht ganz unbedeutend.“, C. J., Die Logik des Parasitären, hier S.
358, der mittels einer gedanklichen Aposiopese Schiller hier ebenfalls parasitären Umgang mit fremdem
geistigen Eigentum nahelegt, wird hier nicht gefolgt, da wiederum der Paratext „Ein Lustspiel. (Nach dem
Französischen)“ die fremde Autorschaft doch klar zu erkennen gibt.
884 So beispielsweise in einem Brief vom 17. Juli 1803 an den Hamburger Intendanten Herzfeld, vgl. NA,
Bd. 15,2, S. 498.
885 Was Claudia Jost: Die Logik des Parasitären: Literarische Texte, Medizinische Diskurse,
Schrifttheorien. – Stuttgart, Weimar 2000, in ihrem Kapitel „Der Parasit oder die Kunst sein Glück zu
machen“, S. 357-369, eher negativ aufnimmt, vgl. hier S. 360.
886 Zumindest legen Schillers Briefe an Körner vom 28. März 1803 respektive vom 7. November 1803
diesen Schluß nahe, vgl. NA, Bd. 15,2, S. 496f. und S. 500.
887 So Schiller im gerade erwähnten Brief an Körner, NA, Bd. 15,2, S. 500.
888 Vgl. hierzu den von Hirdt mitgeteilten Rückblick Picards auf die Entstehungszeit von „Médiocre et
rampant...“ aus dem Jahr 1821, NA, Bd. 15,2, S.. 506-512, besonders S. 507f., 511f. respektive Picards
gleichfalls hier wiedergegebene Einlassungen zur Intrigenkomödie in der „Encyclopédie moderne“ (1852
neu herausgegeben), NA, Bd. 15,2, S. 532f.; Ohne Picards Lustspiele tiefschürfend zu finden, fragt man
sich, ob man den Lustspielen gerecht wird, indem man wie Schiller, hier von Picard ausgehend, das
Französische generell mit dem Leichten, Oberflächlichen identifiziert und das Deutschsprachige mit dem
Tiefen, so sieht es auch Hirdt, NA, Bd. 15,2, S. 402f.. Noch bedenklicher erscheint allerdings, wie sehr
sich spätere Interpreten wie Köster oder Hammer, bis hin zu Ingenkamp diese Argumentationsweise zu
eigen machen. Die nicht freiwillige Auswahl gerade dieser Texte ist doch von zentraler Bedeutung. Zudem
muß Picard das Recht eingeräumt werden, andere Ziele als sein späterer Dramaturg zu verfolgen.
Picards Stellungnahmen zu seinen eigenen Werken ermöglichen durchaus den Schluß, er sei sich seiner
eigenen Möglichkeiten und Grenzen als Dichter sehr genau bewußt gewesen.



262

doch einige immerhin. Neben einigen weniger bedeutenden
Übersetzungsungenauigkeiten889 nimmt der Dramaturg die eine oder andere Kürzung,
Streichung sowie Ergänzung vor, die für den Fortgang der Handlung ohne feststellbare
Folgen bleiben (z. B. die Streichung NA Bd. 15,2, Szene IV, 4, S. 130, V. 1380-V.
1383).890

Schillers insgesamt sicherlich zurecht als solche anerkannte flüssige, natürliche
Übersetzung des französischen Ausgangstextes ist im Hinblick auf „Der Parasit“
allerdings etwas zu relativieren angesichts einiger nicht zwingend notwendiger enger
Anlehnungen ans Französische, an sogenannte „Gallicismen“891, die wohl absichtlich
beibehalten worden sind. Hatte Schiller sich doch an anderer Stelle selbst explizit gegen
eine unnötige Verwendung zu vieler Fremdwörter ausgesprochen.892 Indem er selbst
gegen seine eigene Maxime verstößt, blickt er zugleich ironisch auf den soeben
übersetzten Text. Folgende Beispiele seien erwähnt: In der vierten Szene des ersten
Aktes berichtet Madame Belmont freudig ihrem Sohn, daß Herr Selicour zugesagt habe,
sie „bey dem Lycée“ zu „abonniren“ (NA, Bd. 15,2, S. 32 beziehungsweise S. 33), in der
siebten Szene des ersten Aktes legt Schiller dem Kammerdiener, Michel, im Gespräch
wiederum mit Selicour diesen Satz in den Mund: „Hören Sie, Herr Selicour! Von meinem
Briefe an Sie lassen Sie sich gegen den gnädigen Herrn nichts merken. Er hat uns, da
er zur Stadt reiste, streng anbefohlen, um nichts zu sollicitiren. – Er ist so etwas
wunderlich, der Herr!“ (NA, Bd. 15,2, S. 43), und in der siebten Szene des zweiten Aktes
wendet sich selbiger Selicour an Madame Belmont mit der Bitte: „Excusiren Sie!“ (NA,
Bd. 15,2, S. 76 und S. 77). Alle drei genannten Beispiele hätten sich unter Umgehung
der Fremdwörter „abonnieren“, „sollizitieren“ und „excusieren“ übertragen lassen, das
mittlere dürfte noch dazu auch am Weimarer Hof des Jahres 1803 eher unüblich
gewesen sein.893 Dahinter steckt jedoch eventuell Methode insofern, als sich diese
gewählte, gekünstelte, blasierte Ausdrucksweise nicht allein als ein Charakteristikum
der jeweiligen Figur lesen oder auffassen läßt, sondern zusätzlich als eine Parodie des
höfischen, des administrativen Umfeldes allgemein.

889 Siehe Hirdts Anmerkungen NA, Bd. 15, 2, insbesondere S. 516.
890 Vgl. Ingenkamp, S. 1114-1118; Hirdt, NA, Bd. 15,2, S. 514.
891 So Köster, S. 267.
892 Zur Erinnerung sei nochmals aus der Rezension von Goldonis Memoiren zitiert, in der sich Schillers
Übersetzungsmaxime findet, vgl. Fricke/Göpfert, Bd. V., hier S. 931: „[...] Die Übersetzung ist fast
durchgängig leicht und fließend; hier und da freilich vermißt man sehr die angenehme Nachläßigkeit des
Originals. Die Sprache könnte reiner sein. Sollten wir wirklich für die Worte soupieren, genieren, Doktrin,
apathisch u.a. keine gleichbedeutenden deutsche haben? [...]“ [kursive Hervorhebungen der Verf.,
unterstrichene in der zitierten Ausgabe]
893 Diesen Schluß legt ein Blick in das „Deutsche Wörterbuch“ (1905) nahe, wo sich nur ein
vergleichsweise schmaler Eintrag ohne Hinweise auf die besondere Verwendung dieses Wortes findet,
vgl. Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. Band 16. Zehnten Bandes Erste Abteilung.
Seeleben – Sprechen. [...] – München 1984. (= Fotomechanischer Nachdruck der Erstausgabe Leipzig
1905), Spalte 1505.



263

In die nämliche Richtung gehen die bei Schiller erneut, wie bei früheren Bearbeitungen
auch, ausführlicher geratenen Didaskalien, die ebenso teils einen markierenden, teils
einen parodierenden Impetus nahelegen. Zurecht wurde darauf hingewiesen, wie
ungenau Schiller teilweise bei der Übernahme des Nebentextes aus dem Original ist.894

So übernimmt er manchmal die Anweisungen gar nicht (vgl. stellvertretend die Stelle
eingangs der Szene IV, 2, NA, Bd. 15,2, S. 118 und 119). Insgesamt läßt sich aber eine
Tendenz dahingehend erkennen, daß Schiller etliche im Hypotext entweder nicht für
notwendig befundene, als selbstverständlich betrachtete Didaskalien einfügt (z. B.
stellvertretend für viele ähnliche Zusätze NA, Bd. 15,2, Szene III, 10, S. 113 am
Szenenende „er geht ab“) oder aber Ergänzungen vornimmt, die das Geschehen selbst
interpretieren (so z. B. NA, Bd. 15, 2, Szene III, 6, S. 103, als Selicour nicht allein, wie
bei Picard, am Ende der Szene abgeht, sondern von Schiller dabei „mit beiden Händen
an seine Rocktasche greifend“ gedacht wird895).
Schillers deutlichere Konturierung der Figuren, die ihm verschiedentlich attestiert
wird896, lassen sich ähnlich verstehen und plausibel einordnen wie die gerade
aufgezeigte ausführlichere Würdigung des Nebentextes, sofern man sie als eine
möglicherweise intendierte genauere Führung der Schauspieler betrachtet. Vielleicht
war diese bei den französischen Akteuren gar nicht notwendig gewesen und deshalb im
gleichfalls für die baldige Aufführung geschriebenen Original in der Deutlichkeit nicht
aufzuzeigen?897 Anhand des Nebentextes wird evident, daß die Darsteller präzise über
die Bühne dirigiert werden. An einzelnen Stellen innerhalb des Textes werden ihnen

894 So Ingenkamp, S. 1114.
895 In diese Kategorie des abgeänderten Nebentextes fallen auch folgende Zusätze des Bearbeiters:
Szene I, 7, S. 45, Selicour „gibt ihm [gemeint: Michel] die Hand“, letzterer „weigert sich“; am Ende der
Szene, S. 47 heißt es: „indem sich beide becomplimentieren, fällt der Vorhang“, während Picard jeden zu
einer anderen Seite abgehen läßt, vgl. S. 46; Szene III, 8, S. 105 läßt der Dramaturg La Roche „nach
denm Hintergrund zurück“ treten, bei Picard gibt es keine Anweisung; in Szene IV, 1, S. 117 zeigt sich
Charlotte laut Didaskalie „betroffen“, als ihr von Madame Belmont eröffnet wird, Herr Selicour werde ihr
Ehemann – bei Picard findet die ihr entsprechende Figur „Laure“ mehr Worte auf die Ankündigung der
Madame Dorlis, vgl. S. 116, Anweisungen gibt es keine; Szene IV, 3 wird von Schiller mehrfach stärker
akzentuiert, vgl. hierzu S. 127, so unterhält sich Narbonne mit seiner Tochter, darauf sprechen Selicour
und die ihm so zugetane Großmutter „bey Seite“ miteinander, während Selicour versichert, es mache ihm
nichts aus, einer anderen Person den eigentlich ihm selbst zustehenden Erfolg einzustreichen, „treten“ bei
Schiller „beide Firmin ein“, die sofort von der Tochter des Hauses „erblickt“ und „lebhaft“ bei den übrigen
Anwesenden vermeldet werden; sorgfältig choreographiert scheint zudem Szene IV, 4, S. 129, S. 131
bzw. S. 133, während die Anweisungen auf S. 135 sämtlich auf Picard zurückgehen, vgl. S. 134, greift
Schiller auf S. 137 und S. 139 wieder deutlich ein, etwa wenn Selicour sich „gegen Charlotten [verneigt]“,
um das nicht ihm, sondern Karl geltende Lob für sich zu verbuchen, anschließend „sich gegen Madame
Belmont [bückt]“, um sich für deren Kompliment zu bedanken, um kurz darauf dem mißtrauisch
gewordenen Karl Firmin, der offenbar gerade zur Klärung des Geschehens ansetzen will, „eben so schnell
wieder [...]“ ins Wort fällt; analog Szene IV,5; Szene V, 6, S. 163; Szene V, 7, S. 167, Szene V, 8, S. 169,
S. 173, S. 175.
896 Von Ingenkamp, S. 1119-1123.
897 Vgl. hierzu insbesondere die im nächsten Kapitel mit berücksichtigte Schilderung Humboldts der
zeitgenössischen französischen Bühne.



264

darüber hinaus sogar die Betonungen vorgegeben.898 Immerhin könnte man Schillers
gegenüber Goethe geäußerte Klage, daß die „Schauspieler“ bekanntlich „sudeln“899 als
einen indirekten Hinweis darauf deuten, wie sehr eine straffe Choreographie des
Geschehens auf der Bühne in beider Augen nach wie vor not tat. Bei all den kleinen
Eingriffen schwingt, wie schon erwähnt, nicht zuletzt ein leiser parodierender Impetus
mit, der freilich zu keiner nennenswerten interpretatorischen Differenz insgesamt führt.
Gedeckt wird diese These durch Schillers vergleichsweise offene Stellungnahme
gegenüber seiner Frau bezüglich der Aufnahme des Lustspiels durch den Weimarer
Herzog:

[...] Der Herzog war besonders erfreut über das Stück, denn er genoß einer doppelten Satisfaction, die

französische Comödie triumphieren zu sehen und die linkische Art seiner deutschen Schauspieler tadeln

zu können. 900

Schillers Austausch des „Madrigals“ gegen das „Sonett“ (NA, Bd. 15,2, S. 24, V. 208 mit
S. 25, Zeile 6), mutet gleichfalls bewußt und kalkuliert an.901 Gerade das Sonett und
„dessen formale Strenge (tektonischer Aufbau, klare Symmetrie der Einzelteile)“902

scheint Schiller die passende Gedichtform, um aus der Abänderung zum Hypotext mit
einem gleichzeitigen versteckten Seitenhieb auf die als formal streng erachtete
französische Poetik, so stellte es Schiller in seinem Gedicht „An Goethe als er den
Mahomet des Voltaire auf die Bühne brachte“ zumindest dar903, möglicherweise in
eigener Sache, in Abgrenzung zu diesem Poetik-Entwurf, Kapital zu schlagen. Er selbst
hat denn auch auffälligerweise, im Unterschied zu Goethe904, nie selbst Sonette
geschrieben.

898 Mittels in den Dialog eingestreuter Gedankenstriche, siehe z. B. Szene III, 1, S. 87, Zeile 11-16 oder
Szene III, 5, S. 99, Zeile 18-28 innerhalb Selcours längerer Einlassung und Sperrungen, siehe etwa
Szene III, 9, S. 107 im Schlußsatz Narboones oder in Szene IV, 1, S. 117, Zeile 26, die der Bearbeiter
unabhängig vom Hypotext einfügt.
899 So Schiller angesichts der Aufführung von „Der Neffe als Onkel“ an Goethe in seinem Brief vom 20.
Mai 1803, vgl. Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger, S. 989f., hier S. 990.
900 So Schiller an seine Frau in seinem Brief vom 13. Oktober 1803, zitiert nach NA, Bd. 15, 2, hier S.
499 [passim].
901 Anders interpretiert es der Herausgeber der „Übersetzungen aus dem Französischen“, Willi Hirdt, hier
auf S. 517, der zum Schluß gelangt: „[...] Wenn Schiller die Gattung des ‚Madrigals‘ durch die des Sonetts
ersetzt, so respektiert er nicht das Pariser Lokalkolorit, um das es Picard geht. [...]“ Abgesehen davon,
daß Picards Publikum im Gegensatz zu Schillers diese Allusionen zu verstehen vermochte und der
gattungsinhärente „erotische Inhalt“ möglicherweise nicht willkommen gewesen wäre, da Weimar eben
doch nicht Paris war, ist doch vor allem die Wahl der abgeänderten Gedichtform nicht zufällig.
902So Hirdt, NA, Bd. 15,2, S. 517.
903 Vgl. zu diesem Gedicht das Kapitel „Schiller als Dramaturg des Weimarer Hoftheaters – ein
Überblick“ der vorliegenden Arbeit.
904 Goethes „Das Sonett“ stammt als einziges aus der Zeit zwischen 1798-1805, in der Zeit direkt nach
Schillers Tod (von 1806-1810) kommt es dann interessanterweise zu einer vermehrten Produktion von



265

Die letzte hier identifizierte Abweichung von Picards Ausgangstext rückt mit dem von
Schiller eigens für dieses Lustspiel geschriebenen Gedicht „Der Jüngling am Bache“ in
den Blickpunkt, welches die „Romanze“ Picards nicht wiedergibt, sondern ersetzt.905

Während das Gedicht bei Picard als Kommentar und Spiegelung der im Stück
vollzogenen Handlung gedeutet werden kann, da sich „Linval“, der „Troubadour“ in einer
Charles Firmin vergleichbaren Lage, der aussichtslosen Liebe zu einer ihm
gesellschaftlich nicht ebenbürtigen und damit unerreichbaren „Angebeteten“ befindet
und der Gedichtheld am Ende des Gedichts hofft, er könne ihr wenigstens unmittelbar
vor seinem darum herbeigewünschten Tod seine „Liebe gestehn“906, läßt Schiller sein
etwas länger ausfallendes, in trochäischen Vierhebern verfaßtes „Klagelied“907 mit den
zu berechtigten Hoffnungen Anlaß gebenden Strophe enden:

Komm herab, du schöne Holde,

Und verlaß dein stolzes Schloß!

Blumen, die der Lenz geboren,

Streu ich dir in deinen Schoß.

Horch, der Hain erschallt von Liedern

Und die Quelle rieselt klar!

Raum ist in der kleinsten Hütte

Für ein glücklich liebend Paar. 908

Der zitierte Gedichtschluß klingt trotz des getragenen Metrums lustspielgemäßer und
antizipiert bereits das positive Ende, eher als dies das dreistrophige Pendant der
französischen Vorlage nahelegt oder erwarten läßt. Damit vollzieht Schiller gleichzeitig
einen, sit venia verbo, lyrischen Rückfall, der an die hausbackenen, biedermeierlichen
poetischen Werke wie „Das Lied von der Glocke“ (1797)909 erinnert – ein Gedicht, wofür
sein Verfasser, wohl vor allem wegen der breiten Wirkung, welches es als eine Art
Legitimation der separierten Wirkungskreise von Frauen und Männern910, im Haus und
in der Welt, allmählich erwarb, nicht allein von der feministisch orientierten

Sonetten, vgl. Goethes Gedichte in zeitlicher Folge. – Frankfurt am Main 61988, S. 510, S. 569-577, S.
579f..
905 Vgl. die Übersetzung des Picard-Gedichts bei und durch Hirdt, NA, Bd. 15, 2, S. 522f..
906 Vgl. wiederum die Übersetzung des Picard-Gedichts, ebenda, S. 523.
907 Ebenda – aufgrund des positiven Gedichtschlusses wird diese Zuordnung für nicht zutreffend
erachtet.
908 NA, Bd. 15,2, Szene IV, 4, S. 139, vgl. zur Urheberschaft des zum geflügelten Wort aufgestiegenen
„Raum ist in der kleinsten Hütte...“: Geflügelte Worte. Der klassische Zitatenschatz, gesammelt und
erläutert von Georg Büchmann. [...] 41., durchgesehene Auflage bearbeitet von Winfried Hofmann. –
Berlin 1998, hier S. 158.
909 Vgl. insbesondere Fricke/Göpfert, Bd. I, S. 429-442, V. 58-79; selbstverständlich steckt im „Lied von
der Glocke“ noch wesentlich mehr als der hier thematisierte Ausschnitt.
910 Ebenda, V. 106-132.



266

Literaturwissenschaft mit anhaltender Kritik und Häme überzogen wurde. Zu seine
stärksten poetischen Leistungen zählten diese Gedichte beide sicherlich nicht.
Ingenkamp911 wie Koopmann912, um wieder zum eigentlichen Gegenstand
zurückzukommen, wollen Schiller angesichts der vorliegenden Lustspielübersetzungen
mehr Humor zuerkennen, als diesem sonst zugestanden wird.913 Es mag dahin gestellt
bleiben, ob man dem Original oder aber der Bearbeitung mehr Humor attestieren will, in
beiden Fällen hält sich dieser doch in überschaubaren Grenzen.914

Weitaus spannender ist es, mögliche Erklärungen dafür zu finden, warum Schiller den
harmlosen französischen Komödien, die Picard anscheinend wie „von der Stange“ zu
produzieren in der Lage war, den Vorzug beispielsweise vor Lessings geistreicher
einzigartiger Komödie gab, die, aus Mangel an vielen anderen gleichrangigen
Lustspielen, bis heute zum besten gehört, was es in deutscher Sprache in dieser
Gattung gibt.915

„Der Parasit“ sollte, obwohl er auf den ersten Blick harmlos wirkt, nicht gänzlich
unterschätzt werden. Schließlich besitzt „eine Satire auf die Beamtenwelt“, ein „Spiel um
Plätze und Plazierungen“ doch durchaus auch langfristig einen gewissen Reiz, nicht
allein für die Beamtenschaft.916 Denn durch den schon von Picard am Schluß
angelegten Hinweis917 Narbonnes: „Diesmal hat das Verdienst den Sieg behalten. -
Nicht immer ist es so. Das Gespinst der Lüge umstrickt den Besten, der Redliche kann
nicht durchdringen, die kriechende Mittelmäßigkeit kommt weiter als das geflügelte
Talent, der Schein regiert die Welt, und die Gerechtigkeit ist nur auf der Bühne.“ (NA Bd.
15,2, S. 175) - erhält das Stück zweifellos eine ernst zu nehmende Komponente, die
rückblickend das Vorgeführte in einem etwas anderen Licht erscheinen läßt. Allerdings

911 Ingenkamp, S. 1105f..
912 So Koopmann im Schiller-Handbuch, hier S. 740.
913 So stellvertretend Japp, Kleist und die Komödie seiner Zeit, hier S. 116; von Wiese, Drama und
Theater, hier S. 705.
914 Mit Recht stellt Claudia Jost, Die Logik des Parasitären, hier S. 363, die Frage: „Von welcher Lust
wird dieses Lustspiel durchquert?“, vgl. ebenda, S. 360, an anderer Stelle wird sogar die Zugehörigkeit
zur Komödiengattung selbst in Zweifel gezogen, vgl. NA, Bd. 15, 2, S. 505 [ein Abdruck der Rezension
des Stückes in der „Zeitung für Theater und Musik“, Nr. 208, S. 312, vom 18. Oktober 1804].
915Einzig Kleists Amphitryon vereint neben Lessing literarische Qualität mit ungebrochener
Bühnenpräsenz, Hofmannsthals Der Schwierige oder Der Unbestechliche werden bereits seltener
gespielt. Diese Aufstellung erscheint höchstwahrscheinlich wenig originell, weil sie schon oft so oder so
ähnlich zu lesen war, besitzt jedoch nach wie vor Gültigkeit.
916 Vgl. Jost, Die Logik des Parasitären, S. 360f..
917 Die „Narbonne“ entsprechende Figur „Ariste“ spricht folgende Schlußworte (NA, Bd. 15,2, S. 174, V.
1813-1817): „Imitez votre père, et sa main est à vous. / Sur l’intrigant ainsi l’honnête homme l’emporte. /
Qu’il en arrive, hélas! Rarement de la sorte! / Qui mérite une place est loin de l’obtenir; / Et le sot, en
rampant est sûr de parvenir.“ - Ein wenig anders akzentuiert es Claudia Jost, Die Logik des Parasitäten,
S. 362f., mit Bezug auf die zitierte Stelle: „Das Stück mündet mit Schillers Worten in ‚die poetische
Gerechtigkeit‘, und als solches versteht er offenbar eine Moral [!], die der Diagnostik des Guten und dem
Ideal der Welt, wo alles an seinem Platz ist, geradezu therapeutisch zur Macht verhilft. Schillers letzter
Satz in der Bühnenanweisung [...] überholt den Text Picards [...].“ [Kursive Hervorhebung der Verf.]



267

soll nicht unterschlagen werden, daß diese „Botschaft“, diese desillusionierende
Erkenntnis, - eine „Moral“ wie in manchen Aufklärungskomödien ist es durch den
skeptischen Bezug zur realen Welt längst schon nicht mehr -, bei Picard schon so
angelegt war und von Schiller höchstens noch verstärkt, noch nachdrücklicher zum
Ausdruck gebracht wurde. Der Dramaturg verdeutlicht hier lediglich das Geschehen.
Literarhistorisch erinnert es erkennbar an die Komödie der Aufklärung samt der ihr
angehörenden am Ende verkündeten oder ohnehin mit Händen zu greifenden Moral.
Laut Schillers letzter Definition hat die Komödie die Erziehung als Ziel nicht mehr nötig,
auch deshalb blieb „seine“ Komödie mutmaßlich reine „Theorie“. „Der Parasit“ paßte, so
gesehen, schon eher zu Lessings in der „Hamburgischen Dramaturgie“918 gelieferten
Definition der Komödie als „Präservativ“, wäre nicht die desillusionierende Einsicht in die
allein auf der Bühne waltende „poetische Gerechtigkeit“ im letzten Halbsatz.
Schwierig bis unergiebig gestaltet sich die Einordnung in die bekannten
Intertextualitätsmodelle und die Interpretation der vorliegenden Lustspiele. Zum einen
verhält es sich so, daß aus der Tatsache, daß Schiller entweder eng an den Hypotext
angelehnt oder bei seiner etwas freieren Arbeit doch sehr gekonnt übersetzt, wenig
Potential für weiterreichende Schlußfolgerungen erwächst. Mit Lachmann läßt sich von
einer Partizipation, von einer Poetik der Kontiguität ausgehen, die eine Teilhabe an
fremder, wenn auch weniger, wie bei Lachmann im strengen Sinn, an vergangener
Kultur impliziert.919 Die geringen Eingriffe, die lediglich punktuellen Verschiebungen
scheinen so am schlüssigsten mit Picards theaterpraktischer Erfahrung erklärbar. Für
eine Interpretation bedeutet dies indes kaum Gewinn, was hauptsächlich damit
zusammenhängen mag, wie wenig Implizites hier explizit gemacht werden muß. Picards
Lustspiele sind tatsächlich fast ausschließlich von jenem „spezifisch temporären
Gehalt“920 - und einem räumlich beschränkten noch dazu, den Goethe einst
fälschlicherweise Lessings „Minna von Barnhelm“ attestiert hat.
Am 1. Oktober 1801, also circa eineinhalb Jahre vor den Inszenierungen der Picard-
Lustspiele, fand die einzige Aufführung der Lessingschen „Minna von Barnhelm“
während Schillers Wirken am Weimarer Hoftheater statt.921 Ob dafür „nur“ Schillers

918 Siehe Lessing, HLA, Bd. IV, S. 363: „Die Komödie will durch Lachen bessern; aber nicht eben durch
Verlachen; nicht gerade diejenigen Unarten, über die sie zu lachen macht, noch weniger bloß und allein
die, an welchen sich diese lächerlichen Unarten finden. Ihr wahrer allgemeiner Nutzen liegt in dem
Lachen selbst; in der Übung unserer Fähigkeit das Lächerliche zu bemerken; es unter allen
Bemäntelungen der Leidenschaft und der Mode, es in allen Vermischungen mit noch schlimmern oder mit
guten Eigenschaften [...] zu bemerken. [...] Ein Präservativ ist auch eine schätzbare Arzenei; und die
ganze Moral hat kein kräftigers, wirksamers, als das Lächerliche. – [...]“ [HD, 29. Stück, kursive
Hervorhebungen der Verf.]; vgl. zu Lessing Endres, Das depotenzierte Subjekt, S. 24.
919 So Lachmann/Schadahat im Grundkurs, hier S. 680.
920 Johann Wolfgang von Goethe, HA, Bd. 9, S.281.
921 Vgl. Göttlicher, Otto: Der Bühnendichter Friedrich Schiller. Die Wechselbeziehungen zwischen Drama
und Theater in der deutschen Klassik. – Diss. Frankfurt am Main 1982; NA, Bd. 42, hier S 667.



268

supponierte Reserve gegenüber Lessing verantwortlich zu machen ist, was im Hinblick
auf die im „Nathan“-Kapitel aufgezeigte durchaus insgesamt positiv zu nennende
Lessing-Rezeption Schillers zu relativieren, wenn nicht gar eher zu bezweifeln wäre,
oder ob Goethe und Herzog Carl-August in diesem Zusammenhang gleichfalls
mitgewirkt haben, was wahrscheinlich ist, wird vielleicht nicht mehr zu klären sein.922

Eine der vielen möglichen Lesarten des vielschichtigen wie bleibend schönen Stücks
geht bekanntlich da hin, auf der Bühne das friderizianische Nachkriegspreußen
vorgeführt zu sehen, was regierungskritische Untertöne mit einschließt, so daß allein
schon darin Gründe gefunden werden könnten, die dagegen sprechen, Lessings letztes
Lustspiel als eine feste Größe auf dem Weimarer Hoftheater zu etablieren. Damit soll
nun jedoch keinesfalls unterschlagen werden, wie wenig „Minna von Barnhelm“ an das
von Schiller in „Über naive und sentimentalische Dichtung“ formulierte Konzept der
„Freiheit des Gemüts“ anschließbar ist. Diese postulierte „Freiheit des Gemüts“ sucht
man bei den dramatis personae der „Minna“ vergeblich. Um derb-komisch, als „lustiges
Lustspiel“, wie in der Dramatischen Preisaufgabe ausgeschrieben, aufgenommen zu
werden, besitzt es offensichtlich zu viel, teilweise abgründigen, Realitätsbezug. Indes
hätte sich diese Komödie auch als ein Intrigenstück, wie es den Weimarer
Theaterverantwortlichen vorschwebte, lesen und aufführen lassen. Figuren wie Just
oder Paul Werner hätten derbe Komik durchaus bedienen können, der Riccaut de la
Marlinière hätte seinen filouhaften Charme versprühen können, wenn eine Figur wie er
nicht vielleicht den offiziellen Stellen doch zu sehr mit den Klischees über die Franzosen
jonglieren würde. Oder war eine Figur wie die selbständige Titelheldin doch zu gewagt?
In Anbetracht der Tatsache, daß die anderen Komödienprojekte der Dioskuren, wie die
wiederum in diesem Nexus einzuordnende „Turandot“ oder eben die Picard-Lustspiele,
ebenfalls nicht exakt den zuvor zugrunde gelegten Vorstellungen entsprachen923 und
dennoch ausgewählt wurden, steht eine klare Antwort auf die Frage nach den Gründen
für die Ablehnung immer noch aus. Die Komödie blieb das Sorgenkind, nicht nur auf der
Weimarer Bühne.
Picards Lustspiele paßten besser in Schillers und Goethes Theaterkonzept, allerdings
fast explizit aus bühnenpraktischen Gründen, nicht aus dramentheoretischen. Erkennbar
zurück tritt gleichfalls der kanonische Aspekt.

922 Im Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe sowie in der Schiller-Chronik findet sich z. B. keine
Äußerung zur Aufführung des Stücks.
923 Beide wurden in Weimar nur selten, vgl. Hirdt, NA, Bd. 15,2, S. 514, jedoch nicht nur jeweils einmal,
wie Ingenkamp mitteilt, vgl. S. 1099f., gegeben, „Der Neffe als Onkel“ einzig am 18. Mai 1803, „Der
Parasit“ am 12. Oktober des gleichen Jahres, sowie am 26. 10. 1803, am 6.2. 1804, am 14.9. 1805,
zusätzlich am 19.8. 1805 in Bad Lauchstädt. – Von einem durchschlagenden Erfolg, den Schiller seiner
Frau Charlotte am 13. 10. 1803 vermeldet, vgl. Ingenkamp, S. 1100, läßt sich somit bei den wenigen
Vorstellungen auch hier nicht ausgehen, zumal Anton Genasts Einschätzung deutlich nüchterner klingt,
vgl. wiederum Ingenkamp, S. 1100. Dieser relative Mißerfolg relativiert auch zugleich die einmalige
Inszenierung der „Minna.“



269

Zudem war Schiller bei der Einrichtung der Picard-Lustspiele souverän genug, den
anderen Dichter zu belassen, trotz eventueller Probleme mit der Ausschreibung. Picards
ausgewiesene Bühnenpraxis hebt ihn für Theaterzwecke über die Romantiker hinaus
und macht ihn dergestalt ins gemeinsame Konzept integrierbar.
Picard ist in der Reihe der von Schiller bearbeiteten Autoren heute zweifellos der
unbedeutendste, unbekannteste – sowohl in nationalliterarischer als auch in
weltliterarischer Hinsicht. Das Interessanteste an diesen Stücken scheint aus heutigen
Überlegungen, warum Schiller sie auswählte und sie nicht nur Brentanos „Ponce de
Leon“, sondern auch und vor allem der so „brettertauglichen“ „Minna von Barnhelm“
Lessings vorzog, um Hincks treffenden Terminus, den er in „Theater der Hoffnung“
prägte, einmal zu übernehmen. Lessings Name ist in diesem Kapitel schon des öfteren
gefallen. Und in der Tat könnte in der Picard wie Lessing gemeinsamen Theaterpraxis,
die zugleich die einzige Gemeinsamkeit darstellen dürfte, der zentrale Grund für
Schillers Auswahl gelegen haben. Wie sehr Schiller sich, anfangs mühsam924, an der
Bühnenkonformität geschult hatte, daß er hierfür sogar zu Konzessionen bei seinen
eigenen Dramen bereit war, um sie aufgeführt zu erleben, zeigt den hohen Stellenwert,
den er selbst dem Kriterium der Aufführbarkeit beimaß.
Haargenau der Umstand der Theorieferne und Bühnenpraxis war es wohl, der Schiller
für diese zeitgenössischen Dramen Interesse entwickeln ließ. Spinnt man den
Gedanken weiter, läßt sich allgemein darauf rekurrieren, daß Schiller immer für die
Bühne geschrieben hat, immer auf dem Theater erscheinen wollte, hierzu auch zu
Konzessionen bereit war, um einem seiner Stücke die Aufführung zu ermöglichen.925

Womöglich hat Schiller selbst gewußt, auf welch geringes Interesse auf dem Theater,
beim Publikum möglicherweise seine eigene theoretische Komödienvorstellung stoßen
könnte und sich deshalb pragmatischerweise gar nicht erst an die Umsetzung seines
Ideals gewagt.

924 Die Entstehungsgeschichte von „Die Verschwörung des Fiesco zu Genua“ legt dazu ein
eindrückliches Zeugnis ab, vgl. Fricke/Göpfert, Bd. I, S. 936ff.; Peter-André Alt, Bd. I, S. 329-331.
925 Vgl. den hierzu einschlägigen Brief an Süvern vom 26. Juli 1800, NA, Bd. 30, S. 176f.: „[...] Sie
werden übrigens schon aus dem gedruckten Wallenstein ersehen haben, daß verschiedenen Ihrer
Erinnerungen schon in der ersten Anlage des Stücks von mir begegenet war; nur die spätere Idee,
dasselbe auf die Bühne zu bringen, war Schuld, daß ich gewisse Foderungen der Kunst dem Bedürfniß
der Theater aufopfern mußte. [...]“ [Kursive Hervorhebungen der Verf.]; analog schon Petersen, Schiller
und das Weimarer Theater, z. B. S. 181.



270



271

[...] Schwache Menschen sind wir alle,/

Sterblich geboren darfst du sterblich fehlen.

Schiller, Phädra, V. 1413f.

2. Transmetrisierung – Schillers modernisierende Nachbildung der „Phädra“
Racines
Ähnlich wie bei „Turandot“ handelt es sich bei der Figurenkonstellation der vorliegenden
dramaturgischen Arbeit um einen Mann zwischen zwei Frauen. Damit ist jedoch
zugleich die einzige Parallele zwischen beiden Dramen benannt. Bekleidet doch Phädra
die der Turandot diametral entgegengesetzte Rolle der aktiv um einen Mann werbenden
Frau, wohingegen die andere titelgebende Heroine sich der Männer zunächst nicht
nachdrücklich und brutal genug erwehren kann. So befindet sich hier Hippolyt(e) in der
Turandot entsprechenden Rolle, sich und sein selbstgewähltes Junggesellentum gegen,
in diesem Fall, zwei Verehrerinnen, verteidigen zu müssen. Offenbar geht von einem
solchen einzelgängerischen einsamen Lebensentwurf außerhalb der vermeintlichen
Norm der Ehe stereotyp von der Antike bis zum beginnenden 19. Jahrhundert und
darüber hinaus quer durch die dramatischen Gattungen eine konstante Faszination aus,
welche darin besteht, zu lesen oder zuzuschauen, wie der Abtrünnige respektive die
Abtrünnige dann doch bekehrt werden - zu denken wäre etwa noch an Shakespeares
„Taming of the Shrew.“ Daß „Turandot“ gleichwohl, vergleichsweise, gut endet, während
der Schluß der „Phädra“ schlicht nicht anders als tragisch zu nennen ist, liegt natürlich
u. a. an den unterschiedlichen Dramengattungen, es verstärkt gleichwohl den
bestehenden Kontrast.
Wie an dieser Bearbeitung evidenter wird als bei den anderen bisher vorgestellten
Werken, war Schiller in der Auswahl der zu bearbeitenden Stücke ohne Zweifel
eingeschränkt – bei der Wahl der „Phädra“ hatte der Weimarer Hof seine Hände von
Anfang an im Spiel926, galt das Stück doch als erklärtes Lieblingsstück des
Landesherrn: Ursprünglich hatte Schiller an die Übersetzung des „Britannicus“ (1669)
für die erneut anstehende Festaufführung anläßlich des Geburtstags der Herzogin am
30. Januar 1805 gedacht, sich dann jedoch für dieses andere Stück des gleichen Autors
entschieden. Die Abwendung vom „Britannicus“-Projekt wird wiederholt mit Schillers
Fragment gebliebenem „Agrippina“-Plan assoziiert, so daß in durchaus plausibler Weise

926 Erhellend zu diesem Thema: Wolgast, Eike: Schiller und die Fürsten. In: Schiller und die höfische
Welt, S. 6-30, besonders S. 11-25, wo das Verhältnis zwischen Schiller und Herzog Carl August intensiv
beleuchtet wird und der Verfasser zu dem Urteil gelangt, Schiller habe „bezeichnenderweise für die
Übersetzung von Racines Phaedra von Carl August so viel Lob“ empfangen „wie niemals auch nur
annähernd für eines seiner eigenen Werke“, hier S. 24; der zitierte Brief des Herzogs ist zugänglich in NA,
Bd. 15,2, S. 680 [passim].



272

auf eine wechselseitige Befruchtung von Dramaturgie einerseits und eigenen
dramatischen Plänen andererseits zu schließen ist.927

Köster interpretiert, wie übrigens die meisten übrigen Interpreten, die Übernahme dieser
Aufgabe als Zugeständnis Schillers an den Herzog, einem erklärten Anhänger der
französischen Tragödie im allgemeinen:

Und wenn sich Goethe und Schiller auch immer gegen diese ‚abgelebten Werke‘ und ihr ‚aufgedunsenes

Pathos‘ sträubten, sie mußten doch, um nicht durch ihren Protest Anstoß zu erregen, den Neigungen des

Hofes ihren Zoll entrichten, insbesondere jetzt Schiller, [...].928

Rudloff-Hille weicht von der eher nüchternen Beurteilung der „Phädra“ Jambenverse
für einschneidender hält. Anhand eines direkten Textvergleiches belegt sie die aus ihrer
Sicht tiefgreifende Veränderung, die durch diese Maßnahme vor sich gehe:

[...] Der französische Schauspieler rezitiert diese Zeilen so, daß die Stimme mit jeder Zeile nach oben

steigt und jeder Textabschnitt wie eine Säulenreihe sich neben die vorherige stellt. Schillers Jamben

fließen dagegen wie leicht gelenkte Prosa über die Zeilen, aber sie haben nicht den Schwung und den

lebendigen Wellenrhythmus seiner eigenen Dramen.929

Doch der Reihe nach: Schillers und Goethes (Wieder-)Annäherung an das französische
Theater vollzieht sich zunächst unter dem Einfluß Wilhelm von Humboldts ab August
1799 mittels der an Goethe gerichteten Briefe „Ueber die gegenwärtige französische
tragische Bühne“ und, bezogen auf das konkrete Drama, Madame de Staëls Lesung der
„Phädra“ in Weimar am 27. Februar 1804.930

Ausgehend von Beobachtungen des zeitgenössischen Schauspielers François-Joseph
Talma, charakterisiert Humboldt basale Unterschiede zwischen der französischen und
der deutschen Bühne. Die Intention dabei scheint offensichtlich, nämlich aus diesen
Differenzen Nutzen für das Weimarer Theaterprojekt zu ziehen. Positiv aufgefallen ist
Humboldt am erwähnten Schauspieler zunächst die

927 Worin hingegen nicht der einzige Grund gelegen haben muß: Um eine geeignete Rolle für die
Schauspielerin Amalie Becker zu gestalten, ändert Schiller seinen ursprünglichen Plan, vgl. seinen
diesbezüglichen Brief an Goethe vom 20. Januar 1805 (Briefwechsel Schiller-Goethe, hg. von Staiger, S.
1042f.), siehe hierzu auch Ingenkamp, S. 1153; ferner Alt, Bd. II, S. 591, der das Nicht-Gelingen des
ersten Übersetzungsversuchs auf den Versuch „den jambischen Blankvers [...] mit einer gleichwertigen
Mittelzäsur“ zu versehen, zurückführt.
928 Vgl. Köster, S. 269; vgl. auch Borchmeyer, S. 374.
929 Rudloff-Hille, S. 197-201.
930 Wie Wilpert vermerkt, war Schiller wenig angetan von der relativ langen Dauer des Besuchs der
Madame de Staël, vgl. Schiller-Chronik, hier S. 327ff..



273

ununterbrochene Folge [seines Spiels], ein[..] harmonische[r] Rhythmus aller Bewegungen, wodurch [...]

das Ganze wieder zur Natur zurückkehrt, aus der diese Art zu spielen, einzeln genommen,

schlechterdings heraustritt. [...] Sein Minenspiel ist erstaunlich ausdrucksvoll, seine Gebärden natürlich

und minder regelmäßig abgemessen. [...] Er nimmt sich mehr Freyheiten als es die französische Bühne

sonst erlaubt. Er spricht wirklich mit den Personen des Stücks, nicht wie es hier noch meistentheils

geschieht, mit den Zuschauern. [...] 931

Talma steht also nicht stellvertretend für die französischen Akteure in toto, sondern
kreiert seinen persönlichen Stil, was Goethes Überschrift „Über die gegenwärtige
französische tragische Bühne“ über Humboldts festgehaltene und nach Weimar
weitergeleitete Beobachtungen etwas relativiert, obwohl der „Wahl-Pariser“ seine
Ausführungen selbstverständlich nicht auf diesen einen beschränkt. Humboldt
abstrahiert vielmehr im folgenden für die französische Kunst typische Merkmale. So
spiele der französische Darsteller im Trauerspiel

mehr die Leidenschaft als den Charakter, hält den Zuschauer mehr bey dem augenblicklichen Zustand

seines Gemütes fest, läßt ihn weniger in das Innere seiner Seele und den Gang seiner Empfindungsart

schauen. Daher ist in verschiedenen Rollen weniger Abwechslung und weniger Individualität. Man könnte

ein Bild eines tragischen Helden im allgemeinen entwerfen, und würde in einzelnen Rollen dasselbe Bild,

mit ziemlicher Vollständigkeit, wieder finden.932

Am Weimarer Hoftheater ging es exakt um die soeben von Humboldt wiedergegebenen
Qualitäten der Darstellung seitens der französischen Akteure, vor allem um solche
Errungenschaften wie die angedeutete gleichbleibende Güte der Darstellung, weniger
Streuung innerhalb der auf der Bühne gezeigten schauspielerischen Leistungen.
Goethes Telos der hochwertigen Ensembleleistung scheint im französischen Theater
umgesetzt und nachahmenswert. Ganz hat es so den Anschein, als solle mit speziell
den französischen Stücken weniger das Publikum erzogen, als vielmehr die Arbeit des
Ensembles verbessert werden. Große Teile des Publikums, insbesondere die höfische
Gesellschaft, wären ohne Weiteres in der Lage gewesen, den Stücken im Original zu
folgen. Daran gedacht, dies auf der Bühne umzusetzen, wurde freilich nicht. Die Affinität
zur französischen Sprache seitens des Hofes legt allerdings das besondere Interesse
für französische Literatur und französisches Theater nahe.
Die erneute Planung eines französischen Stückes auf der Weimarer Bühne, exakt ein
Jahr zuvor war bereits Racines „Mithridate“ zum gleichen Anlaß einstudiert worden,

931 Humboldt, Wilhelm von: Ueber die gegenwärtige französische tragische Bühne. Aus Briefen. In:
Propyläen. Eine periodische Schrift. Hg. von Johann Wolfgang von Goethe. Dritter Band, erstes Stück. –
Stuttgart 1965, S. 778-821, hier S. 781f.; [kursive Hervorhebung der Verf.]
932 Ebenda, S. 787.



274

intendiert, so interpretiert es die Rezensent in „Der Freimütige“ vom 9. Februar 1805933,
die offensichtlich nach wie vor für notwendig erachtete Schulung der hiesigen Darsteller
in bezug auf das Deklamieren. Gerade hierfür eigneten sich die französischen Stücke
wie ihre Interpreten auf der Bühne als Vorbilder.
Gibt man sich mit dem Hinweis auf hierarchische Zwänge und besondere „Weimarer
Verhältnisse“ nicht zufrieden bei der Suche nach einer Erklärung, wie es zu dieser
Bühnenbearbeitung kam, dann geht es mit darum, zu klären, ob und warum gerade die
„Phèdre“ Racines, abgesehen vom klaren Votum Carl Augusts, Schiller geeignet
erschien, um aufs Theater zu kommen – schließlich hätte sich für Amalie Becker
sicherlich noch ein anderer guter Part, in einem französischen oder einem sonstigen
Schauspiel, finden lassen. Vollzog aber etwa der späte Schiller mit der Bearbeitung gar
eine Wende, seine Haltung zum französischen Drama betreffend?
Jean Racine hat einen ungebrochen schweren Stand in Deutschland. So schreibt Fritz
Nies von ihm als „intraduisible“, Peter Bürger erklärt nüchtern, er sei „bis heute (1964)
nicht in das literarische Bewußtsein Deutschlands gedrungen“ – eine Einschätzung, die
sich bis in unsere Tage mit ähnlicher Berechtigung vertreten läßt, und Dieter Steland
beantwortet die Frage nach einem Pendant, nach einem „deutschen Racine“ negativ,
aber gleichzeitig mit einer leisen Andeutung einer eingetretenen Veränderung: „Bis vor
wenigen Jahren war dies[...] entschieden zu verneinen.“934

Racines Quellen für den schon vor ihm häufig gestalteten, gleichnamigen Stoff sind im
wesentlichen Euripides‘ zweites Drama mit dem Titel „Hippolytos“ (428 v. Chr., das erste
hat sich nicht erhalten) sowie Seneca. Phädra, Ariadnes Schwester, ist die zweite Frau
des Königs von Athen, Theseus. Ihre verbotene und unerwiderte Liebe gilt Hippolyt,
Theseus‘ Sohn aus seiner Verbindung mit der Amazonenkönigin Antiope. Hippolyt
erscheint als ausgezeichneter Jäger, Misogyn und Verehrer der Göttin Artemis.
Hierdurch sieht sich Aphrodite gekränkt und veranlaßt, ihn mittels der Stiefmutter in sein
Verderben zu schicken. Durch Phädras (noch namenlose) Amme über die Gefühle
seiner Stiefmutter in Kenntnis gesetzt, weist er diese rüde zurück. Immerhin sichert er
zu, über Phädras Geständnis Stillschweigen zu bewahren. Die abgewiesene Königin
begeht nun Selbstmord und beschuldigt ihren Stiefsohn in einem Abschiedsbrief, sie
vergewaltigt zu haben. Weil Hippolyt sich per Eid verpflichtet hat, Phädra nicht zu

933 Siehe NA 15,2, S. 683.
934 Vgl. Nies, Fritz: Schiller, Werle et les autres, S. 185; Bürger, Peter: Racine und der Anstand. Zur
Aufnahme Racines in Deutschland. In: Neue deutsche Hefte 100 (1964), S. 58-77, hier S. 58; Steland,
Dieter: Racine Phèdre in den Übersetzungen von Friedrich Schiller und Simon Werle. In: ZFSL 102,1
(1992), S. 64-78, hier S. 64; - übrigens außer Acht lassend, daß Friedrich Schiller selbst in Franz
Grillparzers „Gespräch im Elyseum“ (1841) als solcher gesehen wird – ob allerdings sich dahinter
tatsächlich, wie Willi Hirdt meint, „das schmeichelhafteste Lob, das dem Übersetzer der Phèdre zuteil
werden konnte“ verbirgt oder ob nicht auch ein wenig Ironie mitschwingt, bleibt dahingestellt, vgl. Hirdt,
Schiller als Übersetzer aus dem Französischen. In Übersetzen im Wandel der Zeit, S. 113-124, hier S.
115.



275

verraten, kann er gegenüber seinem Vater die ihm unterstellte Schuld nicht entkräften.
Der von Theseus um Hilfe angerufene Meeresgott Poseidon läßt Hippolyt am Strand mit
seinem Pferdegespann tödlich verunglücken. Er kann sich zuvor jedoch noch mit
seinem Vater, der anschließend von der Jagdgöttin Artemis über die ‚wahren‘
Hintergründe des Geschehens unterrichtet wird, versöhnen.935 Auf Seneca geht
Theseus‘ Gang in die Unterwelt, mit der Absicht, Persephone / Proserpina zu entführen,
zurück. Damit wird gleichzeitig Phädras Verhalten während seiner Abwesenheit ein
wenig entlastet. Hier ist es dann bereits die vertraute Amme, die den Plan ersinnt,
Hippolyt Mordabsichten bezüglich Phädra zu unterstellen. Mit dessen Leiche
konfrontiert, gesteht die Königin jedoch den wahren Verlauf und tötet sich selbst mit
dem Schwert.936 – Laut des von Racine nicht berücksichtigten Vergil hat Asklepios, der
zum Gott der Heilkunst aufgestiegene Sohn von Apollon und Koronis, Hippolyt später
wieder zum Leben erweckt, so daß er Aricia heiraten konnte. Aus dieser Ehe ging ein
Sohn hervor, er fand demnach einen versöhnlichen Ausgang.
Die Stellung der „Phädra“ innerhalb der französischen Literaturgeschichte ist bis heute
kaum zu überschätzen. Euphorisch klingen nahezu sämtliche Bewertungen des
Werkes.937 Indessen ist es mit der Identifizierung als klassischer französischer Tragödie
nicht ganz so einfach bestellt, wie es zunächst vielleicht den Anschein haben könnte:
Während Wolf Steinsiek zu dem Schluß gelangt, „[...] Racine [...]“ habe „sich dem
klassischen Kanon [...] entzogen und [mit der „Phèdre“] dem modernen Drama den Weg
geebnet“, arbeitet Leo Spitzer „das Barocke in Racines Kunst“ heraus.938 Analog spüren
beide in diesem Schauspiel entweder die „gefährliche Nähe Racines zur
Umgangssprache“ [!] oder das „Preziöse[...], das eine der Äußerungen des Barocken in
der französischen Literatur [...]“ auf.939 Das Problem der epochalen Einordnung wird an
dieser Stelle nicht weiter verfolgt, interessant erscheint aber doch die der „Klassik“ -

935 Siehe hierzu insbesondere: Hederich, Benjamin: Gründliches mythologisches Lexikon.
Reprographischer Nachdruck der Ausgabe Leipzig, Gleditsch, 1770. – Darmstadt 1996, Sp. 1280-1283
beziehungsweise Sp. 1958f..
936 Ebenda sowie Frenzel, Stoffe der Weltliteratur, S. 638-642.
937 So sieht Irmgard Osols dieses Schauspiel als „die klassische französische Tragödie“, Heinz Gerd
Ingenkamp schreibt von „Phèdre“ als einem „der hervorragenden Stücke der französischen Klassik“,
ferner ist u. a. in diesem Zusammenhang von „Racines Meisterwerk“ oder vom „Abschluß [respektive der]
Krönung seines [gemeint: Racines, Anm. der Verf.] weltlichen Theaters“ die Rede, siehe Osols, Irmgard:
Zur Funktion der Tragödie in der französischen und der deutschen Klassik. Eine Betrachtung über die
klassische Tragödie bei Jean Racine und Friedrich Schiller. – Berlin, Phil. Diss. 1986, hier S. 62;
Ingenkamp, S. 1153; Steinsiek, S. 232; vgl. zur Behandlung des Phädra-Stoffs im französischen
Klassizismus ganz allgemein Daniela Dalla Valle: Le Mythe de Phèdre dans le Classicisme français. In:
Klassik im Vergleich. Normativität und Historizität europäischer Klassiken. DFG-Symposion 1990. Hg. von
Wilhelm Voßkamp. – Stuttgart, Weimar 1993, S. 232-241.
938 Siehe Steinsiek, Nachwort, S. 232; Spitzer, Leo: Der ‚Bericht des Théramène‘ in Racines ‚Phèdre‘. In:
Racine. Hg. von Wolfgang Theile. – Darmstadt 1976, S. 43-98, z. B. S. 86.
939 Siehe Steinsiek, Nachwort, S. 240 respektive Spitzer, S. 94f.; vgl. auch Spitzer, S. 86, S. 87, S.88, S.
96.



276

Diskussion in der deutschsprachigen Literaturwissenschaft nicht gänzlich fremd, ja
geradezu vertraut anmutende Unsicherheit auf den zweiten Blick, wenn es sich um das
Erklären einer vermeintlichen communis opinio, was genau die französische Klassik
auszeichne, handelt. Der gespannte Bogen von Racines „Wurzeln“ im Barock bis zu
seinen bis heute angeblich erkennbaren „Ablegern“ erweist sich sogar noch als eher
weiter denn enger als bei der deutschsprachigen noch unabgeschlossenen hier kurz
sogenannten „Klassikdebatte.“940

In seiner also „wohl bedeutendsten Tragödie“941 „Phèdre et Hippolyte“ (1677), die erst
zehn Jahre später zu ihrem endgültigen Titel „Phèdre“ kam, hält sich Jean Racine nicht
besonders exakt an die tradierten Gegebenheiten der griechischen Mythologie. Am
auffallendsten zeigt sich dies an den im Stück in den Gang der Handlung eingreifenden
Göttern, Neptun und Venus, die aus der späteren, römischen Götterwelt entstammen
und die ihre Vorfahren, Poseidon und Aphrodite, ersetzen. Daß Theseus
möglicherweise ein Sohn des Meeresgottes Poseidon ist und u. U. nicht von Aigeus
abstammt, spielt, salvo errore et omissione, in diesem Stück, aber auch oft in der
Sekundärliteratur keine Rolle.942 Wie Racine selbst im von ihm vorgeschalteten Vorwort
erläutert, tritt er als Phèdres Anwalt auf, indem er in sein Stück mildernde Umstände für
die Königin von Athen einbaut und sie so bewußt zu einem mittleren Charakter
umgestaltet:

J’ai même pris soin de la rendre un peu moins odieuse qu’elle n’est dans les tragédies des Anciens, où

elle se résout d’elle-même à accuser Hippolyte. J’ai cru que la calomnie avait quelque chose de trop bas

et de trop noir pour la mettre dans la bouche d’une princesse qui a d’ailleurs des sentiments si nobles et si

vertueux. Cette bassesse m’a paru convenable à une nourrice [...].

Ich habe mich sogar bemüht, sie etwas weniger hassenswert darzustellen, als dies in den Tragödien der

Alten der Fall ist, in denen sie von sich aus beschließt, Hippolytos zu beschuldigen. Ich war der Ansicht,

daß die Verlaumdung mit etwas zu Niedrigem und Ruchlosen behaftet si, um sie in den Mund einer

Fürstin zu legen, die im übrigen von edler und tugendhafter Gesinnung ist. Diese Niedrigkeit schien mir

eher zu einer Amme zu passen [...]. 943

940 Vgl. zur „Klassik“ wiederum das Kapitel „Schiller als Dramaturg des Weimarer Hoftheaters...“ der
vorliegenden Arbeit.
941 Siehe hierzu stellvertretend: dtv Lexikon in zwanzig Bänden, Bd. 15, S. 21 respektive Steinsieck,
Wolf: Nachwort. In: Jean Racine: Phèdre. Tragédie en cinq actes. Phädra. Tragödie in fünf Akten.
Französisch / Deutsch. Übersetzt und hg. von W. S.. – Stuttgart 1995, S. 199-254, hier S. 232.
942 Vgl. hierzu ausführlich: Fink, Gerhard: Who’s who in der antiken Mythologie. – München 1993;
Hederich, Benjamin: Gründliches mythologisches Lexikon. – Darmstadt 1996. [Reprographischer
Nachdruck der Ausgabe Leipzig, Gleditsch 1770].
943 Phèdre / Phädra, hg. [und übersetzt] von Steinsiek, hier S. 4f..



277

Dieses Zitat liefert ein gutes Beispiel für die der klassischen französischen Tragödie so
wichtigen Kriterien der „vraisemblance“ und „bienséance“, der Wahrscheinlichkeit und
Schicklichkeit. Demnach wäre es aus der Sicht Racines wie seines zeitgenössischen
Publikums weder wahrscheinlich noch schicklich gewesen, daß die Frau eines Königs
die Infamie besitzt, ihren abweisenden Stiefsohn zu Unrecht der Vergewaltigung
anzuklagen. Bezeichnenderweise sieht Köster das angesprochene Wesen der haute
tragédie in eher negativem Licht:

Die Personen [...] drücken sich klar aus; aber indem sie Unwesentliches mit gleicher Breite wie das

Wichtigste behandeln, das Trivialste pomphaft umschreiben und die Sprache des täglichen Lebens ganz

vermeiden, wird der Stil zwar beau, sublime, harmonieux, aber auch gespreizt. [...] daß Jemand von sich

in der dritten Person spricht oder an sich selbst Aufforderungen richtet, [...] rückt diese Personen dem

Gefühle des deutschen Publikums fern, dem der Mangel an Innigkeit nicht durch Lebhaftigkeit ersetzt

werden kann. 944

Die französische Kunst, das französische Drama und, vor allem, dessen Sprache,
unterliegt (moralischen) Sanktionen, die den von Köster geforderten Kriterien, die
auffälligerweise exakt und ohne einschneidende Variationen vorzunehmen, auf Schillers
ausführlichen Katalog der Kritik rekurrieren945, diametral entgegen laufen: Von der
Bühne zu eliminieren ist in jedem Fall moralisch Fragwürdiges bis Anstößiges. Hierunter
werden mehrere Themengebiete subsumiert, nämlich die Schilderung von
Alltagssituationen ebenso wie Auseinandersetzungen auf offener Szene inklusive
möglicher daraus hervorgehender oder auch davon unabhängiger Sterbedarstellungen.
Einzig ein Suizid aufgrund ehrenwerter Beweggründe war zulässig. Teils kommt sie
damit Vorstellungen der Weimarer Klassiker entgegen946, teils handhabt sie sie
tendenziell eher noch strikter. Vor dem skizzierten Hintergrund erweist sich somit bereits
die Themenwahl des Autors, worauf er in seinem „Préface“ indirekt anspielt, als intrikat
und eine Aufwertung der Titelfigur als notwendig. Die Sprache durfte keine banalen und
noch weniger vulgäre Termini verwenden. Aus diesen Rahmenbedingungen leitet sich
ab, daß die Möglichkeiten, die dem Dichter offenstanden, begrenzt waren, im speziellen,
wenn man zusätzlich an die Vielzahl der gestischen wie mimischen Mittel denkt, deren
reale Verwendung die theatralische Umsetzung, Abbildung ausschließt. Pointiert
formuliert wird dergestalt die Natur durch die Kunst ersetzt, das auf der Bühne

944 Vgl. Köster, hier S. 238 [nur die letzte Hervorhebung stammt von der Verfasserin, die vorigen von
Köster].
945 Im weiteren Verlauf werden Schillers Stellungnahmen ausführlich zu Rate gezogen und analysiert.
946 Siehe dazu wiederum das Kapitel „Schiller als Dramaturg des Weimarer Hoftheaters...“ der
vorliegenden Arbeit.



278

vorgestellte Geschehen wird in gesittete Bahnen gelenkt, hierarchische Abgrenzungen
werden selbst bei großer emotionaler Bewegtheit eingehalten, gleichzeitig gehen
„Farbigkeit“ und „Lebensfülle“ auf die soeben beschriebene Weise verloren. Ob das
jedoch unabwendbar negative Auswirkungen auf die diesen Merkmalen Genüge
leistenden Stücke haben muß, ist eine Folgerung, die erst noch zu beweisen wäre.947

Indem auf Seite der deutschsprachigen Rezipierenden, in diesem Fall Kösters, exakt
diejenigen Merkmale kritisiert werden, die der französischen klassischen Tragödie
inhärent sind, ja sie geradezu konstituieren, überrascht die Unversöhnlichkeit und
Monotonie der gegeneinander in Stellung gebrachten Argumente ihrerseits kaum,
sondern erweist sich anhand der sich verselbständigenden Manier als folgerichtig.
Steinsiek wiederum läßt die Benennung der einschränkenden Vorgaben im Bezug auf
„Phèdre“ nicht gelten, indem er ihre „eigene individuelle Unterschiedlichkeit“948 betont.
Diese ist darauf gegründet, daß ihr Verstand nicht Herr der Lage ist, obschon sie selbst
ihre Situation differenziert zu reflektieren weiß:

Ce n’est plus une ardeur dans mes veines cachée,

C’est Venus toet entiere à sa proie attachée. [...]

Tu ne m’affliges plus par d’injustes reproches,

Et que tes vains secours cessent de rappeler

Un reste de chaleur tout prêt à s’exhaler.

Kein heimlich schleichend Feuer ist es mehr,

Mit voller Wuth treibt mich der Venus Zorn. [...]

Wenn du fortan mit ungerechtem Tadel

Die Sterbende verschonst, mit eitler Müh

Mich nicht dem Leben wiedergeben willst. 949

Gänzlich selbstverantwortlich deutet sie ihr Verhalten demnach gleichwohl nicht,
sondern „Venus“ schickt ihren „Zorn“, zudem fallen Wollen und Sprechen an der
zitierten Stelle auseinander, da Oenone ihre Pläne einschließlich ihres sich selbst
verordneten Schweigens durchbricht. Die hiermit verbundene vermeintliche Entlastung,

947 Analog z. B. Bürger, Peter: Racine und der Anstand. In: Neue deutsche Hefte 100 (1964), S. 58-77,
hier S. 62. Grundsätzlich präsentiert sich die Kritik des französischen klassischen Dramas im allgemeinen
wie der Phädra im besonderen in jeweils eindeutig zustimmender beziehungsweise ablehnender Haltung,
daß eine Annäherung beider oder eine Vermittlung in Form von „dritten Wegen“ schwer denkbar scheint.
948 Vgl. Steinsiek, Nachwort, hier S. 232.
949 Siehe NA 15, 2, I,3 V.305-316 resp. V.337-347.



279

das berichtende Geständnis gegenüber der „Vertrauten und Amme“, zieht jedoch weite
Kreise.
An ihrer hamartia, die in ihrer unkontrollierten, unkontrollierbaren Leidenschaft besteht,
ändert ihr soeben gezeigtes hohes Reflexionsvermögen letzten Endes nichts.950 Man
könnte die Schuld nicht nur aufspalten in eine Schuld im Geiste auf Seiten der
Titelheldin respektive die Schuld ihrer Erfüllungsgehilfin Oenone, die ohne expliziten
Auftrag agiert. Die Schuld der Titelheldin besteht aus mindestens ebenso guten
Gründen im Aussprechen der sowohl gesellschaftlich als nicht statthaft erscheinenden
als auch unerwiderten Emotionen, die überhaupt erst Oenone den Anlaß für ihr fatales
Handeln liefern, mithin in der mangelnden Fähigkeit, ihr Geheimnis zu wahren. Dies ist
eher eine ‚moderne‘ Interpretation insofern, als sie die Rolle der antiken Götter, die im
übrigen nicht allwissend sind (was sich auch daran ablesen läßt, daß sie sich
gegenseitig z. B. mittels Täuschung bekämpfen), nicht (oder nicht entscheidend) in ihre
Überlegungen integriert. Unbestritten werden die Götter wiederholt für die sich
verselbständigenden Ereignisse verantwortlich gemacht (vgl. stellvertretend für
zahlreiche Beispiele NA 15, 2, V. 35 bei Racine, V. 37 bei Schiller; V. 249 bei Racine, V.
272 bei Schiller; V. 719 respektive V. 770; V. 814 respektive V. 869; V. 1035 respektive
V. 1112; V. 1411 respektive V. 1530). Bemüht man diese Erklärungsoption nicht, bleibt
die andere Möglichkeit, das Menschsein, die Fehlbarkeit jedes Einzelnen, also auch der
Königin von Athen, als einen Grund des Geschehens zu identifizieren. Das scheint Teil
der Strategie Racines. Denn Phèdres Monologe, in denen sie sich selbst Rechenschaft
ablegt und zu vernünftigem korrektem Verhalten durchringt, um in den
Gesprächssituationen mit dem begehrten Stiefsohn oder seinem Mentor dennoch die
Fassung zu verlieren, schaffen ihm den erstrebten Ausgleich, das willkommene
Gegengewicht zur zuvor so eindeutig negativ gezeigten und besetzten Protagonistin.
Die Konstellation klarer Verstand einerseits und nicht zu bändigende Emotionen
andererseits eröffnen Racine die Option, das Korsett der französischen klassischen
Tragödie zwar zu tragen, aber nicht zu eng zu schnüren, es gekonnt umzusetzen und

950 Im Unterschied zur Deutung bei Sick, Franziska: Lüge, Betrug und Tragik. Untersuchungen zum
spanischen Ehrdrama, zu Corneille und Racine. – Stuttgart 1996. (=Habil. Universität Stuttgart 1996), S.
186f., die Phèdres „Schuld“ in der „Leidenschaft“ sieht, was auf den ersten Blick eventuell nur als kleiner
und damit vernachlässigbarer Umstand erscheinen mag. Die abweichende Lesart könnte mit der
differenzierten Perspektive einhergehen, also mit Sicks Ansatz, das Drama auf die zurückliegende
Literatur zu beziehen, während ich, von Racine aus gerechnet, in Richtung Schiller nach vorne blicke.
Sick analysiert im folgenden, S. 188, „ein diskursives Verteilungsverhältnis von Schuld“, nämlich „[d]ie
Tragik des Täters [!] Oenone“ und „in eine Tragik des Verlangens von Phèdre“ und führt weiter aus, „[d]aß
Leidenschaft ohne Praxis schuldhaft sein kann, und daß, komplementär dazu, Phèdre sich mit der Praxis
Oenones entschuldigt [...].“ Ähnlich zuvor auch Spitzer, hier S. 61.



280

gleichzeitig zu überwinden. Das Kunststück, aus der Not eine Tugend zu machen, ist
ihm somit gelungen.951

Der Umstand, daß Hippolytes Stiefmutter infolge der langen Abwesenheit ihres Gatten,
der ein halbes Jahr lang in der Gefangenschaft des Herrschers von Epirus zubrachte
und, ganz gegen seinen Charakter, nicht den Plan hegte, Proserpina, aus der Unterwelt
zu entführen, von dessen Tod ausgegangen war, gehört in den abmildernden Plan
ebenso hinein (NA 15, 2, III, 5, V. 955-970 resp. V. 1019-1036) wie Tatsache, daß nicht
Phèdre allein einer verbotenen Leidenschaft erlegen ist, sondern Hippolyte, abweichend
von seinen Vorgängern, gleichfalls von einer solchen getroffen wurde, seiner Liebe zu
Aricie nämlich, die ihn in die Gefahr bringt, nicht länger der „[i]mplacable ennimi des
amoureuses lois“ (V. 59) zu sein, der er immer war.952 Ihre „Verwerflichkeit“ wird so weit
wie möglich relativiert (NA 15, 2, I, 1, V. 48-56 resp. V. 52-61). Es geht in beiden Fällen,
in Phèdres wie in Hippolytes, um Tabu und Tabubruch, da Aricie als Angehörige des
von Theseus verfolgten „königlichen Geschlechts der Pallantiden zu Athen“ (NA, Bd.
15,2, V. 104 bei Racine, V. 114 bei Schiller), so der ausführlichere Zusatz in Schillers
Verzeichnis der dramatis personae953, als mögliche künftige Ehefrau des Thronfolgers
eigentlich ausscheidet. Die für das Verhalten der Figuren gegebenen psychologischen
Motivierungen, deren sublime Charakterzeichnungen entwickelt bereits im wesentlichen
der französische Dramatiker, nicht erst der spätere Bearbeiter.954

Alt rühmt Schiller nach, dieser vollbringe es, entgegen „[d]e[m] ‚innere[n] Geist‘ der
klassizistischen Tragödie“ „eine Psychologie der Leidenschaften“ zu entfalten, welche
es ermögliche, „die Anatomie des Konflikts stärker auf individuelle Gefühlslagen
zurückzuführen.“ In seiner Übersetzung trete „die Zerrissenheit der Figuren“ stärker
hervor, indem der Dramaturg „den stoischen Zuschnitt der von Racine zugrunde
gelegten Affektpsychologie“ zurücknehme, bekäme „die Tragödie [...]
spannungsvollere[...], oft auch ambivalente[...] Züge[...].“955 Exklamationen streut Racine
dagegen selbst oft ein und worin die gegenüber der Vorlage entdeckten „ironisch
gefärbten Wendungen“ (Alt, Bd. II, S. 592) bestehen sollen, bleibt aufgrund nicht
vorhandener Belege im dunkeln.

951 Prägnant illustriert hat dies Spitzer bezüglich des Wortes „voir“, vgl. L. S.: Der ‚Bericht des
Théramène‘ in Racines ‚Phèdre‘. In: Racine. Hg. von Wolfgang Theile. – Darmstadt 1976. (=Wege der
Forschung CDII), S. 43-98, hier S. 67ff., der zugleich, etwa S. 75 [und öfter], ein Prinzip der „klassische[n]
Dämpfung“, worunter er „eine ständige Bändigung des Gefühls durch den Verstand“ erkennt.
952 Hippolyte droht an besagter Stelle, genau wie Turandot, der „Stolz“(vgl. V. 58) abhanden zu kommen,
was die Ähnlichkeit ihrer Situationen einmal mehr unterstreicht.
953 NA, Bd. 15,2, S. 277, während es bei Racine ungenauer „princesse du sang royal d’Athenes“ heißt,
hier S. 276.
954 Anders etwa Alt, Bd. II, S. 592.
955 Alt, Schiller, Leben – Werk – Zeit, Bd. II. – München 2000, hier S. 592, kursive Hervorhebung der
Verf..



281

Unabwendbar und aussichtslos schreitet die Handlung ab dem „point of no return“, dem
Dialog der Titelheldin mit ihrer Vertrauten in der dritten Szene des ersten Aktes, trotz
aller retardierenden rationalen Ansätze, die zweifelsohne unternommen werden, voran.
Die größeren Gestaltungsmöglichkeiten, die sich dem Dramaturgen eröffnen und die er
ergreift, ergeben sich durch das flexiblere Versmaß, das er wählt und durch die zeitliche
wie räumliche Distanz zum Hypotext. Wie genau Schiller seine Optionen nutzt, davon
wird weiter unten die Rede sein.
Racine wählt den für sein Land und seine Zeit typischen Alexandriner für sein Drama.
Beim Alexandriner handelt es sich um einen gereimten jambischer Vers von 12 oder 13
Silben mit fester Zäsur nach der 3. Hebung, wodurch sich der Vers in 2 Halbverse
unterteilt.956 Im 17. Jahrhundert war er auch der beherrschende Vers im
deutschsprachigen Drama und in der Lyrik, besonders im Sonett (man denke an
Gryphius in beiden Fällen). Abgelöst wird er bei Friedrich Gottlieb Klopstock (1724-
1803) durch den Hexameter und bei Lessing durch den Blankvers (fünfhebiger Jambus),
den die Klassiker als das gängige Metrum übernehmen. Der deutsche Alexandriner ist
alternierend-akzentuierend, ganz anders als beim französischen Vorbild, das
silbenzählend gebaut ist und „nur“ zwei streng vorgeschriebene Hebungen, auf der
sechsten und der zwölften Silbe, aufweist.957 Der französische Alexandriner präsentiert
sich, daraus abgeleitet, als geschmeidiger, beweglicher, flexibler in der Handhabung als
der deutsche, er wirkt, als sei er „zu einem Instrument von hoher Elastizität und
Ausdrucksfähigkeit geworden.“958 Dagegen besitzt die deutsche Ausprägung dieses
Versmaßes „in der strengen Durchführung der Alteration und der Mittelzäsur“ eine
zugestandenermaßen „leicht ermüdende Monotonie.“959 So gesehen relativieren die
wenigen Informationen über das von Racine präferierte Versmaß schon den Ansatz,
den Übersetzer auf dieses verpflichten zu wollen. Selbst Wuthenow, der Schillers
Übersetzung insgesamt eher negativ einschätzt, gesteht daher die Richtigkeit seiner
Maßnahme ein, den Alexandriner bei der Bearbeitung für die Weimarer Bühne des

956 Vgl. hierzu die Beispiele bei Horst J. Frank: Handbuch der deutschen Strophenformen. 2.,
durchgesehene Auflage. – Tübingen, Basel 1993, S.351-361; Gottsched, um die Lücke zwischen
Gryphius und Klopstock zu schließen, setzte sich in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts noch stark für
den Alexandriner ein, was mit an seiner insgesamt ausgeprägten Orientierung am französischen Drama
liegt.
957 Meyers Enzyklopädisches Lexikon, Bd. 1, S. 682; akribisch ausgewertet hat dies der Herausgeber
des Bandes 15,2 der NA, Willi Hirdt, vgl. darum besonders „Schiller als Übersetzer aus dem
Französischen“, S. 442-495, hier speziell S. 459ff., S. 477-492.
958 Bürger, S. 69.
959 Ebenda; vgl. besonders Schillers exakte Zergliederung des Alexandriners in seinem Brief an Goethe
vom 15. Oktober 1799, Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger, S. 815.



282

frühen 19. Jahrhunderts durch den Blankvers zu substituieren.960 Denn bühnentauglich
wäre er ob seiner Monotonie kaum gewesen.961

Bedeutet also die Bearbeitung der „Phädra“, wie zuweilen insinuiert, ein spätes
Einlenken, wenn nicht gar ein Revidieren seiner „antifranzösischen“ Haltung das Drama
betreffend? Ändert Schiller etwa am Ende gar seine Ansichten über die französische
Tragödie?
Von allem Anfang an zeigt sich Schiller in erklärter Distanz zum französischen
Trauerspiel, so offenbart sich Schillers Reserve gegen das französische Drama schon in
der unterdrückten Vorrede zu seinem dramatischen Erstling, den „Räubern“ (1781),
heißt es dort doch, das „[...] große Vorrecht der dramatischen Manier, die Seele
gleichsam bei ihren verstohlensten Operationen zu ertappen“ sei, offensichtlich in toto,
„für den Franzosen durchaus verloren. [...]“962 Zwölf Jahre später, 1793 in seiner Schrift
„Über das Pathetische“, vermag er seine Aversion gleichfalls nicht zu verbergen:

[...] bei dem Trauerspiel der ehemaligen [im Sinne von „älteren“, Anm. der Verf.] [bekommen] [...] wir

höchst selten oder nie die leidende Natur zu Gesicht [...], sondern meistens nur den kalten

deklamatorischen Poeten oder auch den auf Stelzen gehenden Komödianten [zu] sehen. Der frostige Ton

der Deklamation erstickt alle wahre Natur, und den französischen Tragikern macht es ihre angebetete

Dezenz vollends ganz unmöglich, die Menschheit in ihrer Wahrheit zu zeichnen. Die Dezenz verfälscht

überall, auch wenn sie an ihrer rechten Stelle ist, den Ausdruck der Natur, und doch fodert diesen die

Kunst unnachlaßlich. Kaum können wir es einem französischen Trauerspielhelden glauben, daß er leidet,

denn er läßt sich über seinen Gemütszustand heraus wie der ruhigste Mensch, und auf die unaufhörliche

Rücksicht auf den Eindruck, den er auf andere macht, erlaubt ihm nie, der Natur in sich ihre Freiheit zu

lassen. [...] 963

Festzuhalten bleibt die sich abzeichnende Kontinuität der Skepsis, mit der Schiller
schon früh zum französischen Drama steht, und zwar vollkommen unabhängig von den
gattungstheoretischen Wenden, welche Schiller im Lauf seiner schriftstellerischen
Entwicklung vollzieht. Bekräftigt wird seine deutliche generelle Gegenposition nochmals
am Beginn der Beschäftigung mit Goethes „Mahomet“-Projekt. So teilt er dem Freund
und Intendanten mit, das von Goethe gewählte Stück hebe sich „durch seinen Stoff“
positiv von anderen ihm, Schiller, bekannten französischen Dramen ab, und qualifiziere

960 Wuthenow, Das fremde Kunstwerk, S. 87-91, - wie schon Goethe im übrigen in beiden
vorausgegangenen Voltaire-Übertragungen; Wuthenow zieht Rudolf Alexander Schröders Übersetzung
vor, hier S 89f..
961 Bei einem Vergleich zwischen den Übersetzungen Schillers und derjenigen seines Vorgängers,
einem Anonymus, sollte die unterschiedliche Ausrichtung beider Vorhaben mit berücksichtigt werden –
der Anonymus dachte an keine Theateraufführung.
962 Siehe Fricke/Göpfert, Bd. I, S. 481f..
963 Zitiert nach Fricke/Göpfert, Bd. V, S. 513.



283

sich eben dadurch für eine mögliche Aufführung. Weitere Experimente in dieser
Richtung lehnt er aber explizit und a priori ab:

Demohngeachtet würde ich Bedenken tragen, ähnliche Versuche mit andern französischen Stücken

vorzunehmen, denn es gibt schwerlich noch ein zweites, das dazu tüchtig ist. Wenn man in der

Übersetzung die manier zerstört, so bleibt zu wenig poetisch Menschliches übrig, und behält man die

Manier bei und sucht die Vorzüge derselben auch in der Übersetzung geltend zu machen, so wird man

das Publikum verscheuchen. [...] Ich fürchte also, wir werden in dieser Quelle wenig Neues für unsre

deutsche Bühne schöpfen können, wenn es nicht etwa die bloßen Stoffe sind.964

Die vorliegende Arbeit Schillers wirft die Frage auf, ob sich seine Position zur
französischen Literatur ganz allgemein und zum französischen Drama im besonderen
seit seinem bereits näher besprochenen Gedicht „An Goethe als er den ‚Mahomet‘ des
Voltaire auf die Bühne brachte“ (1800)965 geändert hat respektive was seine
Beweggründe für das erneute Hinwenden zur klassizistischen Tragödie motivieren
mochte. Das genannte Gedicht blieb indes nicht Schillers letzte Stellungnahme zu
diesem poetologischen Problem. Nein: Im Jahr 1803 veröffentlicht er erstmals im
zweiten Teil seiner Gedichtsammlung das folgende, hier ungekürzt wiedergegebene
Werk, das im hier interessierenden Zusammenhang bisher nicht hinreichend
berücksichtigt wurde:

Die deutsche Muse

Kein Augustisch Alter blühte,

Keines Mediceers Güte

Lächelte der deutschen Kunst,

Sie ward nicht gepflegt vom Ruhme,

Sie entfaltete die Blume

Nicht am Strahl der Fürstengunst.

Von dem größten deutschen Sohne,

Von des großen Friedrichs Throne

Ging sie schutzlos, ungeehrt.

Rühmend darfs der Deutsche sagen,

Höher darf das Herz ihm schlagen:

964 Vgl. Schillers Brief an Goethe vom 15. Oktober 1799, siehe Briefwechsel, hg. von Staiger, S. 814ff..
965 Vgl. das Kapitel „Schiller als Dramaturg des Weimarer Hoftheaters“ der vorliegenden Arbeit; es seien
noch die „verhaltenen Verstimmungen“ ob dieses wohl nicht wie gewünscht ausgefallenen Gedichts
nachgetragen, vgl. von Wiese, Drama und Theater, S. 706.



284

Selbst erschuf er sich den Wert.

Darum steigt in höherm Bogen,

Darum strömt in vollern Wogen

Deutscher Barden Hochgesang,

Und in eigner Fülle schwellend

Und aus Herzens Tiefen quellend,

Spottet er der Regeln Zwang.966

Dem Gedicht kommt schon allein deshalb besondere Bedeutung zu, weil der Weimarer
Dramaturg sich nach den Jahren der intensiven lyrischen Produktion zwischen 1795 und
1798, Bernauer listet für den genannten Zeitraum ca. 400 Monodistichen, 10 Elegien, 10
Balladen und ungefähr 30 Gedichte mit unterschiedlichesten Sujets, Extensionen und
Charakteren auf, dezidiert für die nahezu ausschließliche dramatische Tätigkeit
ausspricht, was er seinem Freund Körner auch mitteilt.967 Ab 1799 entstehen „nur“ noch
insgesamt zwanzig Gedichte, wobei allerdings darauf zu achten ist, daß Schiller deutlich
lyrische Elemente in seine Dramen integriert.968 Die in der Schlußzeile des zitierten
Gedichts erwähnten „Regeln“ spielen an auf die von Racines Freund Nicolas Boileau-
Despéaux (1636-1711)969 formulierte verbindliche französische Poetik und nehmen
somit distinkt bezug auf den hier anhängigen Konnex. Erneut und zu einem Zeitpunkt,
welcher weitaus dichter an die spätere Übersetzung heranreicht als das bereits
genannte „An Goethe“ (Beginn des Jahres 1800), spricht sich Schiller klar gegen die
französische Regelkunst aus.970 Zudem weist er im vorliegenden Gedicht explizit auf das

966 Zitiert nach Fricke/Göpfert, Bd. I, S. 214.
967 So Schiller in seinem Brief an Körner vom 16. November 1801, siehe Briefwechsel, hg. von
Berghahn, S. 315f..
968 Siehe Bernauer, Joachim: „Schöne Welt, wo bist du?“ Über das Verhältnis von Lyrik und Poetik bei
Schiller. – Berlin 1995, hier S. 254.
969 Die von ihm in Form einer Versepistel verfaßte „L’art poetique“ aus dem Jahr 1674, also drei Jahre
vor Racines „Phèdre“, gilt als sein wirkungsmächtigstes Werk, in dem das „dichtungstheoretische
Gemeingut seiner Zeit“, dem französischen Klassizismus, versammelt ist, vgl. dtv-Lexikon in 20 Bänden,
Bd. 2, S. 330. „Klassizismus“ versteht sich an dieser Stelle als schulmäßige Mimesis klassischer Muster
und Regeln, auch im Sinne von formbetont, regelhaft konzipiert (Orientierung an Horaz, Ars poetica),
wobei dies durchaus ein (positives) Werturteil impliziert, da die imitierten oder Orientierung gebenden
Werke zuvor als vorbildlich identifiziert wurden.
970 Anders sieht es Borchmeyer, Dieter: Der Weimarer ‚Neoklassizismus‘ als Antwort auf die
Französische Revolution. In: Der theatralische Neoklassizismus um 1800. Ein europäisches Phänomen?
– Frankfurt am Main u. a. 1986, S. 51-63, hier S.52: „[...] daß vor allem in der Ära der Französischen
Revolution von ihnen [gemeint: Goethe und Schiller, Anm. der Verf.] klassizistische Elemente zumal
französischer Provenienz favorisiert worden sind, die dem Geschmack ihrer höfischen Umgebung
entgegenkamen.“ Schillers Verpflichtung zu Kompromissen bezüglich der französischen Dramen auf der
Weimarer Bühne soll hier keineswegs in Abrede gestellt werden, daß Schiller diese „favorisiert“ habe, läßt
sich jedoch so nicht belegen, was beispielsweise Schillers Brief an Goethe vom 15. Oktober 1799,
Briefwechsel hg. von Staiger, S. 814ff. erhellt. Prophylaktisch wendet er sich dort gegen mögliche, über



285

nicht existierende Mäzenatentum, hier besteht ein wesentlicher Unterschied zur
Situation Racines, seitens des Adels hin (V. 5f.) und räumt der „deutschen Muse“, auf
die sich alle vorgenommenen Aussagen beziehen, ihren so gewonnenen
eigenständigen, unabhängigen Rang ein. Das in drei Strophen à sechs Zeilen gefaßte
Gedicht besteht aus trochäischen Vierhebern, einer bekannten und gleichzeitig laut
Frank auch eine der „ältesten deutschen Schweifreimstrophen.“ Für Schiller, der auf die
Barden, mithin eine ca. 1770 sehr lebendige Dichtart rekurriert, welche stolz die
völkische Eigenart betont, soll die gewählte Versform eine patriotische Intention
markieren, schließlich zeigt sich die „deutsche Muse“ „in eigner Fülle schwellend“ sowie
„aus tiefsten Herzen quellend“ (V. 16f.).971 Unabhängigkeit und größere Innigkeit
attestiert demnach Schiller in seinem Gedicht der deutschsprachigen Kunst. Heinz
Schlaffer erklärt in weitgehender Übereinstimmung mit dem Dichter u. a. die bei ihm
sogenannte „Innerlichkeit“ zu einem Kriterium, bezeichnenderweise im Rekurs auf das
zitierte Gedicht, an dem sich „die endlich erreichte Selbständigkeit“ deutschsprachiger
Literatur manifestiere.972 Exakt den selben Terminus wie Schiller, „Innigkeit“, hatte
Köster bei Racine angemahnt und erst bei Schiller entdeckt.973 Er reformuliert also
lediglich den Standpunkt des Dichters. Die Diskussion über die Eigenständigkeit
einerseits oder Anlehnung, sofern nicht (verordneter) Abhängigkeit, sei es von
ausländischer Kultur oder von höfischem Mäzenatentum andererseits, die die
erstgenannte naturgemäß mindestens bedroht, dreht sich im Kreis respektive um immer
denselben oder sehr ähnlichen Kern. „Die deutsche Muse“, das könnte der Dichter
zusätzlich intendiert haben, möge nicht allein zufrieden auf das Erreichte zurückblicken,
sondern den mühsam errungenen Status zu verteidigen suchen. Das Gedicht liest sich
nicht zuletzt als eine Beschwörungsformel. Unverändert scheint Schillers Standpunkt
hindurch: Das erneute Aufgreifen des im früheren Programmgedicht erörterten Themas
macht die nach wie vor bestehende Brisanz transparent. Das genannte Mäzenatentum

das „Mahomet“-Projekt hinausgehende, „Versuche mit andern französischen Stücken“, weil „man in der
Übersetzung die Manier zerstört [...] behält man die Manier bei und sucht die Vorzüge derselben auch in
der Übersetzung geltend zu machen [...].“ Aus der sechs Jahre danach folgenden Arbeit an der „Phädra“
abzuleiten, Schiller habe seine Meinung revidiert, wird nicht als ein zwangsläufiger Schluß gesehen,
vielmehr vermittelt sich der Eindruck, als manifestiere sich die ungebrochene Distanz des Verfassers in
jeder einzelnen Zeile.
971 Vgl. Frank, Horst J.: Handbuch der deutschen Strophenformen. 2., durchgesehene Auflage. –
Tübingen, Basel 1993, S. 476ff..
972 Schlaffer, Heinz: Die kurze Geschichte der deutschen Literatur. – München, Wien 2002, hier S. 106f..
973 Obwohl Benno von Wiese interessanterweise Racine Schiller annähert, indem er – es kann keinen
mehr wundern – als Vergleichspunkt beider Dichter das „Primat der Menschheit vor dem Staat“ ausmacht,
womit „[...] eine weitgehende Humanisierung des ethischen Gedankens, eine Verlegung des tragischen
Vorgangs in die Innerlichkeit [!] und ein verstärktes Interesse an der psychologischen Erfassung von
Vorgängen“ einhergehe. Wiese attestiert Schiller darüber hinaus, dem französischen Drama „mehr“ zu
verdanken, „als er [Schiller] selber wahrhaben wollte“, und vertritt damit eine moderate Position in der
Richtung, für die später hauptsächlich Irmgard Osols und Bloch stehen, vgl. von Wiese, Drama und
Theater, hier S. 709 bzw. 706.



286

eröffnet nicht allein Chancen für den Dichter, sondern birgt zugleich eine Gefahr für die
Freiheit des Künstlers. „Die deutsche Muse“ bildet somit ein Bindeglied zwischen dem
„Mahomet“-Gedicht und dem Festspiel „Die Huldigung der Künste.“ Liest sich das
Dramolett doch gleichfalls als ein Appell an die zu begrüßende Prinzessin, die Künste
zu fördern, ohne zu fordern. Auf den Aspekt kommt es hier primär an, er schafft die
Verbindung zu der zu klärenden Bedeutung der französischen Literatur für den
Weimarer Dramatiker und Dramaturgen. Aus ihm leitet sich ab, daß ‚der späte Schiller‘
keine Revision seiner bisherigen Sichtweise auf die beiden Literaturen unternimmt.
Vielmehr zieht sich die prinzipielle Reserve gegenüber der französischen Tragödie -
wenn nicht gar gegenüber dem französischen Theater insgesamt, mit auffallender
Beharrlichkeit und Unbelehrbarkeit als Anachorese durch sämtliche poetologische
Überlegungen und durch die dramentheoretischen Schriften.974 Zudem ist kein einziges
Lob Schillers bezüglich der französischen Komödie tradiert. Racine selbst wird bei
dieser Reserve nicht ausgelassen, selbst wenn er innerhalb der von Schiller
besprochenen Werke der französischen Literatur, sit venia verbo, so etwas wie den
Status des einäugigen Königs unter den Blinden zuerkannt bekommt: „Racine ist ohne
allen Vergleich dem Vortrefflichen viel näher [als Corneille, Anm. der Verf.], obgleich er
alle Unarten der französischen Manier an sich trägt und im ganzen etwas schwach
ist.“975

Anhand des soeben erwähnten Gedichtes oder den früheren hier zusammengetragenen
Einschätzungen läßt sich Schillers Entscheidung für die vorliegende Übersetzung kaum
begründen. Die Schlußfolgerung, der Weimarer Dramatiker und Dramaturg sei

974 Zumal sich Goethe anläßlich der für den Geburtstag der Herzogin im Januar 1804 geplanten
„Mithridate“-Aufführung erinnert, vgl. NA 42, hier S. 374: „Die Proben von Mithridat, übersetzt von Bode,
der am 30. Januar aufgeführt werden sollte, besorgte Schiller mit einiger Aufopferung, da seinem
freiwirkenden Geiste, der sich ohnehin durch das Theater beschränkt genug fühlte, jenes abgepaßte
Wesen [des „Mithridate“, Anm. der Verf.] ganz und gar verhaßt blieb, doch war es ihm nicht unangenehm
zu bemerken, daß durch solche gebundene Stücke die Schauspieler genötigt seien mehr auf schickliche
Bewegung und Stellung, besonders aber auf Klarheit der Vortrags zu merken.“ [kursive Hervorhebung der
Verf.]; im April 1805 schreibt Schiller an Wilhelm von Humboldt, vgl. NA, Bd. 32, hier S. 208f.: „[...] Frau
von Staël hat mich bei ihrer Anwesenheit in Weimar aufs neue in meiner Deutschheit bestärkt, so lebhaft
sie mir auch die vielen Vorzüge ihrer Nation vor der unsrigen fühlbar machte. Im philosophieren und im
poetischen Sinne haben wir vor den Franzosen einen entschiedenen Schritt voraus, wieviel wir auch in
allen andern Stücken neben ihnen verlieren mögen.“ [Hervorhebungen der Verf.]; Madame de Staël hat
dies bei Schiller selbst wahrgenommen, schätzt sie ihn doch, wenn auch ein wenig überschwenglich,
analog ein, vgl. Über Deutschland, hg. von Monika Bosse, hier S. 169: „Nie wäre eine Rücksicht auf den
Erfolg, auf Mode oder Vorurteile, kurz, auf alles, was von anderen kommt, imstande gewesen, ihn
[gemeint: Schiller, Anm. der Verf.] dahin zu bringen, daß er seine Schriften ändere; denn seine Schriften
waren er selbst, sie sprachen seine Seele aus, und er begriff die Möglichkeit nicht, auch nur einen
Ausdruck zu ändern, wenn das innere Gefühl, das ihn begeisterte, sich nicht verändert hatte.“
[Hervorhebung der Verf.]; vgl. ergänzend die nicht völlig mit den hier zusammengetragenen Stellen
kongruente Zusammenstellung beim Herausgeber der NA, Willi Hirdt, in Bd. 15,2, S. 432-441.
975So Schiller an Goethe am 31. Mai 1799, siehe Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von
Emil Staiger, hier S. 754, vgl. ferner S. 1013, 1018f., 1037, 1039, 1042.



287

schließlich doch noch zum Befürworter der französischen Tragödie geworden976, ist
damit hinreichend unterminiert. Dies steht mitnichten in einem zwangsläufigen
Widerspruch zu denjenigen Interpreten, die Schillers Anspruch an sich selbst, das Stück
„in den gewöhnlichen reimlosen Jamben [...] und mit gewissenhafter Treue, ohne mir
eine Abänderung zu erlauben“ zu übertragen977, im großen und ganzen gewahrt sehen,
sondern zeugt eher von einer Maßnahme, für welche andere Gründe ausschlaggebend
waren:

Schillers Wille, die Wirkung des Originals unbedingt wiederzugeben, ist überall deutlich spürbar. Die

zahlreichen Änderungen des Manuskripts zeigen, in welchem Maße er versuchte, Racines Absichten

gerecht zu werden. So hat er z. B. den äußerst klangarmen Vers der Erstfassung: Sechs Monde ist der

Vater schon entfernt durch das Einfügen von weilt und mein nicht nur poetischer gestaltet, sondern sogar

Racines Gleichklang von mois und éloigné entsprochen. Original und Übersetzung eint der gleiche Wille

zu Konzentration und Intensität. Wie Racine war Schiller fähig, mit allen Mitteln einer meisterhaften Metrik

zu spielen. Auch erreicht seine Übersetzung einen hohen Grad von Stilisierung.978

Goethes Partner am Weimarer Hoftheater übersetzt also Racine, und zwar nicht „nur“
vom Französischen ins Deutsche, sondern in der Gestalt einer „formbedachten und
gehaltkonformen Nachschöpfung“, einer „Nachdichtung“979, welche den im Frankreich
des 17. Jahrhunderts populären Alexandriner in den im Deutschland des frühen 19.
Jahrhunderts populären Blankvers überführt, transformiert. Das Unternehmen glückt
oder scheitert nicht gänzlich, je nachdem von welcher der beiden Warten aus geurteilt
wird, immerhin betont Jörn Albrecht noch 1998 die stupend enge Anlehnung an den
Hypotext.980 Schiller nimmt eine „Transposition von einem Metrum ins andere oder
Transmetrisierung“ vor, was, so Genette, von welchem dieser Terminus übernommen
ist, „im Reinzustand [...] eine ausgesprochen schulische Übung [...]“ darstellen könne,

976 So Bloch, Peter André: Schiller und die französische klassische Tragödie. Versuch eines Vergleichs.
– Düsseldorf 1965, S. 301, S. 315, bes. S. 319f. respektive Osols, Irmgard: Zur Funktion der Tragödie in
der französischen und der deutschen Klassik. Eine Betrachtung über die klassische Tragödie bei Jean
Racine und Friedrich Schiller. – Berlin, Phil. Diss. 1986, S. 62 sowie These 15 [unpaginiert].
977 So in seinem Brief an Körner vom 20. Januar 1805, siehe Berghahn Briefwechsel zwischen Schiller
und Körner, S. 341f..
978 Bloch, Peter André: Schiller und die französische klassische Tragödie. Versuch eines Vergleichs. –
Düsseldorf 1965, hier S. 306.
979 Vgl. Meyers Enzyklopädisches Lexikon in 25 Bänden, Bd. 24, S. 76f.; in Übereinstimmung hiermit
steht gleichfalls der in diesem Zusammenhang verwendete Terminus der „Nachbildung“, so vor allem der
Herausgeber, Willi Hirdt, der „Übersetzungen aus dem Französischen“ der NA, Bd. 15,2, z. B. S. 459
respektive seinen Betrag „Schiller als Übersetzer aus dem Französischen“ im von ihm hg. Band
„Übersetzen im Wandel der Zeit“, S. 113-124; noch eher unentschieden – ausweichend Wuthenow, Das
fremde Kunstwerk, S. 91.
980 Albrecht, Jörn: Literarische Übersetzung. Geschichte. Theorie. Kulturelle Wirkung. – Darmstadt 1998,
S. 19.



288

aber genauso ein wesentliches Ingrediens der „burlesken Travestie“ bildet.981 Im
vorliegenden Fall scheidet dies freilich aus. Gemäß Genette haben wir es hier mit einer
reduzierenden, einer quantitativen Transformation zu tun, insofern als der sechsfüßige
Alexandriner durch den fünfhebigen Jambus substituiert wird.982 Was Schiller demnach
unternimmt, ist eine modernisierende Nachdichtung: „Modernisierend“, da er den im
Frankreich des 17. Jahrhunderts gängigen Vers durch den im Deutschland des 18.
Jahrhunderts gebräuchlichen Vers abbildet und damit einen anderen Kontext zugrunde
legt, „Nachdichtung“, da er dem selbst gesteckten Telos der getreuen Wiedergabe,
nachkommt, indem er in der Tat eine „gehaltkonforme Nachschöpfung“983 leistet.
Nach einer gründlichen Lektüre der Eindeutschung läßt sich festhalten, daß Schiller
weniger Eingriffe vornimmt als bei seinen Bühnenbearbeitungen. Die Länge des
Stückes bleibt in etwa gleich: 1798 Blankverse, 1654 Alexandriner. Der Quinar
kompensiert mittels der Hinzufügung von nicht mehr als 144 Versen sein um eine
Hebung geringer ausfallendes Versmaß.984 Erinnert man sich an Stierle und dessen
Ausführungen zur Übersetzung, dann liegt nicht allein eine Übertragung von einem
Sprachraster in ein anderes, sondern desgleichen von einem Versraster in ein anderes
vor. Evident wird also, wie vergleichsweise wenig tiefgreifend Schillers Eingriffe in den
Text sind. So kommt es, anders als bei „Egmont“, „Macbeth“ und insbesondere
„Turandot“, weder zu Szenenstreichungen noch Änderungen des dramatischen Ablaufs.
Pfisters These, wonach es sich bei der Übersetzung um eine Intertextualitätsform von
geringerer Intensität handele, scheint tatsächlich zunächst zutreffend: Selten entschließt
der Übersetzer sich zu Kürzungen, so V. 244 bei Schiller: „Die Hand ist rein. Wär es
mein Herz wie sie!“, während die entsprechende Stelle, V. 221f., bei Racine lautet:
„Graces au ciel, mes mains ne sont point criminelles./ Plût aux dieux que mon cœur fût
innocent comme elles!“ (NA, Bd. 15,2, S. 293 respektive 292) oder Erweiterungen, so
lauten die Verse 172-177 bei Schiller:

Wie diese schweren Hüllen auf mir lasten,

Der eitle Prunk! Welch ungebetne Hand

Hat diese Zöpfe künstlich mir geflochten,

Mit undankbarer Mühe mir das Haar

Um meine Stirn geordnet? Muß sich alles

Verschworen, mich zu kränken, mich zu quälen?

981 Vgl. Genette, Palimpseste, S. 306.
982 Ebenda, S. 309.
983 Vgl. Meyers Enzyklopädisches Lexikon in 25 Bänden, Bd. 24, S. 76f..
984 Ingenkamp, S. 1166.



289

während die Passage bei Racine, V. 158-161 (NA, Bd. 15,2, S. 289 respektive 288),
knapper gehalten ist:

Que ces vains ornements, que ces voiles me pesent!

Quelle importune main, en formant tous ces nœuds,

A pris soin sur mon front d’assembler mes cheveux?

Tout m’affige et me nuit et conspire à me nuire.

Inhaltlich gravierende Differenzierungen ergeben sich auf diese Weise zunächst kaum.
Zum Tragen kommt jedoch die freiere Ausgestaltung der einzelnen Verse, der Zeilenstil
wird häufig in Enjambements aufgelöst (wie hier von V. 173 auf V. 174 sowie V. 175 auf
V. 176), was die Sprache noch mehr an das Moderne annähert, als das Racine schon
leistete. Knappe 130 Jahre nach der Entstehung erschafft der Bearbeiter damit eine
vom Staub befreite Version, die alle Vorzüge des Originals bewahrt und behutsam die
überholte, antiquierte Sprache erneuert, diese durch die noch flexiblere Handhabung an
die herrschenden Bühnengegebenheiten, insbesondere die nach wie vor zu
berücksichtigende Sprechbarkeit985 aufgrund metrischer Unsicherheiten des
Schauspielensembles986, anpaßt. Ihm gelingt fast eine Quadratur des Kreises, indem er
in der praktischen Arbeit am Text Antworten auf die von ihm selbst formulierten
fundierten Bedenken findet, die ein solches Unternehmen eigentlich a priori zum
Scheitern verurteilen.987 Geschickt bewegt er sich zwischen den von ihm abgesteckten
Polen einer „Übersetzung“, bei welcher „mit Aufhebung des Alexandrinischen Reims [...]
die ganze Basis weggenommen wird“ und jener angestrebten „gewissenhaften Treue
ohne mir eine Abänderung zu erlauben“, die er einem der „Paradepferd[e] der
französischen Bühnen“ schuldig zu sein glaubt.988 Mit anderen Worten ließe sich aus
den beiden Aussagen ableiten, daß der Theaterpraktiker sich explizit in den Dienst des
Originals stellt. Von notwendig erachteten Verbesserungen des Ausgangstextes ist in

985 Vgl. analog die Anmerkungen Hirdts in NA, Bd. 15,2, z. B. S. 481 den Hinweis, Schiller gleiche
„seinen Vers [...] einem sprechsprachlichen Duktus an“ mit der Anmerkung auf S. 693, bezüglich der
Verse 211-213, der Übersetzer achte „in diesem Fall sehr gewissenhaft die preziöse Stillage Racines (vgl.
R 191 und 193) und also dessen Bilder, die bedeutungsvoll über sich hinausweisen: Nacht und Finsternis
versinnbildlichen Laster und Tod, während Sonne und Tag die Reinheit symbolisieren, die Phèdre
vergebens zurückzugewinnen bemüht“ sei.
986 Nicht umsonst bleibt dieser Punkt ein beständig wiederkehrender Aspekt bei der Auswahl der nicht
eigenen Stücke, genau wie Humboldts Ausführungen zum Thema in seinen Briefen aus Paris auf offene
Ohren, zumal bei Goethe stoßen, vgl. etwa Goethes Brief an Schiller vom 23. Oktober 1799, Briefwechsel
zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger, S. 821.
987 Vgl. wiederum den bereits mehrfach erwähnten, im anhängigen Nexus bedeutenden Brief Schillers
an Goethe vom 15. Oktober 1799, Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Emil Staiger, S.
814ff..
988 Vgl. ebenda beziehungsweise den Brief an Körner vom 20. Januar 1805, Briefwechsel zwischen
Schiller und Körner, hg. von Berghahn, S. 341f..



290

den erhaltenen Zeugnissen aus der Entstehungszeit der Bühnenbearbeitung an keiner
einzigen Stelle die Rede, er benennt keine vermeintlichen Defizite des Stückes, an
dessen Tektonik weiß er nichts zu verändern. Indes gibt es etwas weitaus
Schockierenderes als das zwar verschiedentlich angeführte, aber genau genommen gar
nicht existierende Inzestproblem, nämlich daß Phädras Eifersucht Hippolyts Tod indirekt
verursacht, nachdem sie von Aricias erwiderter Liebe zu ihm durch Theseus erfährt (NA,
15, 2, Szene IV, 5, V.1185–88 Racine, V. 1276-79 Schiller). Diesen Umstand zu
verdeutlichen oder weiter auszubauen, wäre ein möglicher Ansatzpunkt gewesen, hätte
Schiller es für notwendig oder angezeigt gehalten, ähnlich wie in den „frühen“
Bearbeitungen, allen voran „Turandot“, an der Motivierung des Stückes zu feilen und es
dergestalt (putativ oder nicht) zu „verbessern.“ Eine solche Überlegung hat ihn jedoch
zu keinem Zeitpunkt beschäftigt. Jeglicher Hinweis in diese Richtung fehlt. Unabhängig
davon, ob er seinem eigenen Anspruch genüge zu leisten vermochte, dem Original
gerecht werden zu wollen, läßt sich doch nachvollziehen, daß er es mit diesem Vorsatz
uneingeschränkt ernst meinte.989 Die Schillersche Übersetzung entspricht denn auch an
vielen Stellen, oft Vers für Vers, dem Original. Besonders gut verfolgen läßt sich dies an
der Eröffnungsszene zwischen Hippolyt und Theramen (I,1).
Die Voten darüber, wer von den beiden Dichtern den besseren Text erarbeitet habe,
derjenige des Hypotextes oder derjenige des Hypertextes, gehen weit auseinander.
Grundsätzlich werden die literarischen Werturteile eng an die Einschätzung der
französischen Tragödie gekoppelt. Im Falle ihrer Wertschätzung schneidet Schiller
entweder schlecht ab oder es wird, unter Aufbietung einer eher dialektisch anmutenden
Argumentation, der Versuch unternommen, ihn partout an den Klassizismus Racines
anzunähern. Das „klassizistische Lager“ will den Beweis erbringen, Schiller habe sich
mit dieser Arbeit der französischen klassischen Tragödie im allgemeinen und Racine im
besonderen angenähert990, das andere Lager legt sein Hauptaugenmerk auf Schillers
innovative Eingriffe und versucht, den Nachweis zu führen, Schiller habe gezielt das,
was er an der „Phèdre“ als typisch für die französische klassische Tragödie identifiziert
habe, abmildern wollen.991 Bei diesen der französischen Klassik weniger bis gar nicht
zugetanen Interpreten steht Schiller, kaum überraschend, in höherem Kurs. Zwischen
den beiden Lagern wird es zu keiner Annäherung mehr kommen, zumal sich die

989 Dagegen konstatiert beispielsweise Steland eine „unverkennbare Absicht“ seitens des weimarischen
Übersetzers, Racines Trauerspiel ihrer „französischen Manier möglichst zu entkleiden“, hier S. 68.
990 Siehe hierzu etwa die bereits erwähnten Osols oder Bloch.
991 So wiederum z. B. Steinsieck respektive Steland; spannend scheint mir die Beobachtung zu sein, daß
Borchmeyer in seinem Neoklassizismus-Aufsatz (1986) von seiner früher bezogenen Position in „Tragödie
und Öffentlichkeit“ (1973) – Schillers Übersetzung sei „bemüht, den tragischen Konflikten das höfische
Ambiente zu nehemen“, heißt es dort u.a. (S. 58) - insofern abzurücken scheint, als er nun zum Schluß
gelangt, beide Weimarer Klassiker hätten „[...] vor allem in der Ära der Französischen Revolution [!] von
ihnen klassizistische Elemente zumal französischer Provenienz favorisiert worden sind, die dem
Geschmack ihrer höfischen Umwelt entgegenkamen (S. 52).“



291

Argumente ähnlich monoton wiederholen, wie es dem deutschsprachigen Alexandriner
attestiert wird und die Präokkupationen nahezu unüberbrückbar anmuten. Die einander
diametral entgegen gesetzten Tendenzen innerhalb der Schiller-Forschung bezüglich
seiner Phädra-Übersetzung schreiben sich in intransigentem Modus beinahe wie von
selbst fort.
Ähnlich positiv wie der zuvor schon erwähnte Peter-André Alt bewertete Albert Köster
bereits 1891 Schillers dramaturgische Arbeit, obschon sein Urteil genau genommen Alts
Interpretation geradezu ein wenig konterkariert: „Gleich weit hält sich die Übersetzung
[...] von sklavisch engem Anschluß und allzu großer Selbständigkeit fern. [...] während
der französische Dichter sich bestrebt, stets erhaben zu reden, selbst auf Kosten der
Klarheit, befleißigt sich Schiller größerer Deutlichkeit und Einfachheit. [...]
[Hervorhebung der Verf.]“992 Schließen sich doch Ambivalenz und Einfachheit, um die
Schlüsselbegriffe noch einmal kurz in Erinnerung zu rufen, in der Regel aus. Es besteht
folglich auch unter den Schiller favorisierenden Interpreten keine Einigkeit über Gründe
für das gemeinsame positive Urteil.
Eine andere Lesart wäre diese: Keines von beiden war in erster Linie Schillers Anliegen.
Fernab von den gegebenen Erklärungen schafft er seine Übertragung ganz im Dienst
der Bühne. Für die Wahl des ihm fern liegenden Stückes waren auch
Repertoriumsgründe mit ausschlaggebend. Das Ziel, neben einem deutschen Theater
zudem ein Repertoire mit weltliterarischer oder immerhin europäischer Ausrichtung zu
konzipieren, wurde nie aufgegeben. Hierher gehört neben Shakespeare oder Gozzi
allemal das ‚Paradepferd‘, eben Racines berühmtestes Drama. Schillers Akzent liegt in
der Tat stark auf der Bühnenwirkung. Seine Didaskalien993, denen ob ihrer
Selbstverständlichkeit und Evidenz oftmals etwas Überflüssiges anhaftet, können als
Beleg hierfür ebenso angeführt werden wie die häufig eingeflochtene Anrede der
persönlich, nicht hierarchisch angesprochenen Dialogpartner.994 Zum einen

992 Köster, hier S. 276.
993 Siehe NA, Bd. 15,2, Szene I,4, S. 299: Panope geht ab, ähnliche Anweisungen am Ende von Szene
II,3 und 4, S. 315, III, 1, S. 331, III, 4, S. 337, IV, 1, S. 347, IV,4, S. 357, V, 1, V, 2, S. 371, V, 3, S. 373;
innerhalb Szene IV, 6 nach V. 1439; innerhalb Szene V, 5, S. 377 ; zuvor am Ende der Szene I,2, S. 287:
Hippolyt und Theramen gehen ab; Szene I, 3, S. 289, vor V. 192 Phädra schwärmerisch, in der gleichen
Szene Oenone vor V. 266 vor ihr [gemeint: Phädra, Anm. der Verf.] niederfallend; Szene II,2 Aricia vor V.
560 unterbricht ihn [gemeint: Hippolyt], dieser in der gleichen Szene, V. 589, nach einer Pause; Szene II,
5 Hippolyt nach V. 716 will gehen; in der gleichen Szene Phädra, V. 761, entreißt ihm das Schwert und
anschließend Oenone, nach V. 763 sie führt Phädra ab; Szene IV, 3 Theseus allein; Szene IV,5 Phädra
allein; in Szene IV,6, vor V. 1440 Oenone allein; in Szene IV,6 Phädra, V. 1369: Wie sie gehn will, hält sie
plötzlich an und besinnt sich.; zu Beginn der Szene V, 2, S. 371 Theseus im Eintreten, vor sich; Szene V,
4 etwas widersprüchlich: Theseus allein und dann, vor V. 1580, zu der Wache.
994 Siehe NA, Bd. 15, 2 Szene I, 3, V. 195, hier ersetzt Schiller „Madame“ aus dem parallelen Vers V.
179 durch das eher ‚antikisch‘ anmutende, noch häufiger verwendete „Königinn“, analog in V. 348 bei
Schiller bzw. V. 318 bei Racine, in V. 199 bzw. V. 328 streut er ein im Original nicht vorhandenes,
Appellfunktion besitzendes „Oenone“ ein, nicht nur die Königin spricht ihre Amme mit „Du“ an, sondern
auch umgekehrt die Amme die Königin, z. B. Schiller V. 179 (die Änderung wird konsequent



292

choreographiert er bis ins kleinste das Geschehen auf der Bühne, er dirigiert die Akteure
durch die Handlung, was offenbar von ihm zu recht oder unrecht für notwendig erachtet
wurde, zum anderen präsentiert er die Titelfigur zwar als dem hohen Stand zugehörig,
aber nicht als abgehobene Person, sondern mit einem allgemein-menschlichen
Schicksal.
Gemessen an der Prämisse, zwar ohne den obsoleten Alexandriner auskommen zu
wollen, am Drama selbst aber nichts zu korrigieren, verdient Schillers Arbeit das Etikett
„Kongenialität“ durchaus.995 Was Schiller gelingt, ist eine an sein zeitgenössisches
Theater angepaßte, gleichwohl dem Original verpflichtete Version.996 Punktgenau erfüllt
er damit die eigentliche Aufgabe des Dramaturgen. Seine Eingriffe sind entsprechend,
ohne deren Tragweite überbewerten zu wollen, so minimal wie effektiv. Borchmeyers
zutreffende Analyse der Schillerschen Übersetzung997 erscheint unzureichend in bezug
auf die daraus gezogene Konklusion, Schiller vermöge es nicht, dem Rezipienten „zu
vergegenwärtigen, wie Phädra durch ein ‚feu fatal‘, welches „die Götter“ in ihr „entzündet
haben“ die dünnen Sicherungen des Anstandes“ abstreife, was hingegen Racine durch
den „Wechsel der Anredeform“ erreiche. Da im angesprochenen Fall keinerlei
Übersetzungsproblem vorliegen kann, darf dahinter nicht Unvermögen, sondern sehr
wohl Methode von der Warte des Dramaturgen aus supponiert werden. Es scheint
daher naheliegend anzunehmen, daß Schiller zum einen eher eine Annäherung an das
antike Drama avisiert hat, zu dem er, zumal seit der „Braut von Messina“ (1803), eine
ungleich höhere Affinität besaß. Zum anderen könnte es ihm überhaupt darum zu tun
gewesen sein, Phädra „menschlich“ und nicht festgelegt auf ihre „Rolle“ zu zeigen und
als Konsequenz daraus auf das „Sie“ in der Anrede bewußt zu verzichten. Die Figuren
treten bei ihm nicht edel aufgrund ihrer Adelszugehörigkeit, der sie sich bei Racine
immer wieder einmal versichern müssen (vgl. stellvertretend NA, Bd. 15, 2, S. 316, 318,
320, V. 618-692) auf, sondern es verhält sich umgekehrt: Der hohe Stand, der Adel der
dramatis personae dient dazu, den vorbildlichen, den „edlen“ Menschen zu
präsentieren. Sogar dieser kann scheitern, die selbst gesteckten Ziele nicht erreichen:
Selbst die adlige, königliche Phädra erscheint als nicht vor so einer allgemein

durchgehalten), wohingegen das Original beim „Sie“ respektive bei der entsprechenden 2. Person Plural
bleibt, z. B. Racine, V. 173ff.; die wegfallende Anrede bei Schiller V. 266ff. nimmt an anderer Stelle die
Distanz, vgl. kontrastierend die Stelle bei Racine, V. 243ff.; „Madame“ wird an anderer Stelle zur
„Gebieterinn“, vgl. Schiller, V. 368 mit V. 337 bei Racine, analog Ismene zu Aricia in V. 423 respektive V.
392 in Szene II, 1 etc..
995 So schon Ingenkamp, hier S. 1164, wo es gleichermaßen lapidar wie apodiktisch heißt: „Schillers
Wiedergabe der Phèdre Racines ist als Übersetzung kongenial und sollte zu den Meisterwerken der
deutschen Literatur gezählt werden.“
996Als Referenz an die unangetastete Gültigkeit des Originals ist die Tatsache zu sehen, daß Cotta „die
Phädra 1805 als Einzelausgabe, dem französischen Text der Übersetzung gegenüber [druckte].“, vgl.
Ingenkamp, hier S. 1156.
997 Borchmeyer, Dieter: Tragödie und Öffentlichkeit. Schillers Dramaturgie im Zusammenhang seiner
ästhetisch-politischen Theorie und die rhetorische Tradition. – München 1973, S. 55-58.



293

menschlichen unkalkulierbaren Leidenschaft wie der Liebe zu ihrem Stiefsohn gefeit und
verliert darum mehrfach ihr schickliches Verhalten und ihre Contenance (vgl. die
gesamte Szene IV, 6, besonders V. 1322-32 bei Schiller, V. 1225-31 bei Racine, V.
1370-78 bei Schiller, V. 1265-72 bei Racine). Trotz ihrer offenkundigen Rationalität und
ihrer Wahrung der Regeln der bienséance brechen die Gefühle hervor und zerstören die
berechenbare Ordnung. Das „Ultrazivilisierte“ grenzt unmittelbar an das
„Ultrabarbarische.“998 Schillers Reserve gegenüber einer klassizistischen Ausrichtung
des Dramas und einer damit korrelierenden Orientierung am französischen klassischen
Drama läßt sich nicht nur anhand der versammelten Zitate vor der Bearbeitung als
vielmehr auch an dieser selbst rekonstruieren. Weniger fehlerhaftes Übersetzen als
bewußte, gezielte Zurücknahme des vom Dramaturgen als hypertroph erachteten
‚hohen Tons‘ ist folglich am Werk, wenn die deutschsprachige Phädra durchgängig,
zumal bei Hippolyt, bei der familiären Anrede bleibt. Alles andere, nämlich das förmliche
französische „Sie“ hätte die Zuschauer irritiert und zu den anderen aufgeführten
Stücken, die sich genauso wenig am französischen Ton orientierten, in einem
merkwürdigen Kontrast gestanden. Schiller ordnet seine Bearbeitung samt ihrer
partiellen Abschwächung des Klassizismus ganz selbstverständlich in diesen Kontext
ein. Durch dieses vergleichsweise einfache Verfahren wird Phädras Tragödie zu einer
an die Rezipienten angenäherten, die interessiert und direkt angeht. Die Distanz
zwischen dem Stück und den Rezipierenden wird verringert. So gesehen steckt in der
beschriebenen Herangehensweise sogar subversives Potential, unabhängig davon, ob
der höfischen Gesellschaft insgesamt, welcher hier vor allem die Referenz erwiesen
werden sollte, oder Herzog Carl August999 im speziellen dieses aufgefallen ist, was
nahezu sicher ausgeschlossen werden kann. Ohne seine Sichtweise aufzugeben, hätte
er sich also in geschickter Weise der schwierigen Aufgabenstellung entledigt.
Je mehr er in seinem eigenen dramatischen Werk zu der ihm eigenen Versatilität der
verschiedenen Formen durchdringt, desto eher scheint er gleichzeitig in der Lage zu
sein, andere poetische Konzepte, selbst wenn diese ihm so fern liegen wie diejenigen
Racines, weitgehend in ihrer Originalform zu belassen. Auch vor dem Hintergrund
dieser dramaturgischen Arbeit bestätigt sich so seine fünf Jahre zurückliegende
bescheidene Selbsteinschätzung, er beginne allmählich, sich „des dramatischen Organs
zu bemächtigen“, sein „Handwerk zu verstehen.“1000 Mit einiger zeitlicher Verzögerung
läßt sich gleiches vom Dramaturgen feststellen: Schiller gewinnt erkennbar an

998 In Anlehnung an Borchmeyer, Tragödie und Öffentlichkeit, S. 56.
999 Dieser hatte, ermuntert vom Bearbeiter, in einem Brief 88 Verbesserungsvorschläge unterbreitet,
überwiegend das Metrum betreffend, vgl. hierzu NA, Bd. 15,2, S. 680ff. Keiner der Hinweise findet
allerdings Verwendung.
1000 So in seinem Brief an Körner vom 16. Juni 1800, vgl. Briefwechsel zwischen Schiller und Körner, hg.
von Berghahn, hier S. 301f..



294

Souveränität, an Aplomb bei der Einrichtung fremder Dramen. Zweifellos waren seine
Eingriffe beispielsweise in den Shakespearschen „Macbeth“ weitaus gravierender,
obwohl ihm, der als deutscher Shakespeare galt, jener näher hätte stehen sollen.
Inzwischen ist Schillers Übersetzung von den Bühnen weitgehend verschwunden
(weitgehend deshalb, weil das Staatstheater Stuttgart 1994 noch eine Inszenierung
nach Schiller vornahm), und durch die oben erwähnte Neuübersetzung von Simon
Werle aus dem Jahr 1986 ersetzt worden.1001 Warum indes Schiller der Wechsel des
Metrums vom Alexandriner zum Blankvers negativ ausgelegt wird, während man Werles
Wahl eines anderen Metrums als gelungene Maßnahme goutiert, warum Schiller den
Alexandriner nicht für sich, vor allem jedoch für das deutschsprachige Theater seiner
Zeit ablehnen darf, Werle dies jedoch unter Beifall ganz selbstverständlich tun kann,
scheint eine Frage zu sein, auf die Schillers Kritiker bisher eine schlüssige Antwort
schuldig geblieben sind.

1001 Nies, Fritz: Schiller, Werle et les autres: Racine en langue allemand. In: Revue de la littératur
comparée 73 (1999) Nr. 2, S. 185-193, hier S. 187f..



295

[...] No, to be once in doubt,

Is once to be resolv’d [...]

Othello, Szene III, 3.

V. Schiller als Berater des Übersetzers

1. Heinrich Voß‘ „Othello“-Übersetzung und Schillers Nachbearbeitung
Nach der „Phädra“-Bearbeitung plant Schiller seine zweite, zugleich seine letzte
Shakespeare-Adaption für das Weimarer Hoftheater, weshalb schon einmal keine klare
Abwendung von Shakespeare und auch keine ausschließliche Hinwendung zum
französischen Theater vorliegt, auch wenn verschiedentlich eine Entwicklung Schillers in
diese Richtung behauptet wurde. In der Zeit, in der Schiller über seiner „Phädra“-
Übersetzung saß, arbeitete Johann Heinrich Voß jr. an seiner ersten Übersetzung
überhaupt, dem „Othello.“1002

Weil das Originalmanuskript nicht vollständig erhalten ist1003 und Heinrich Voß (1779-
1822) nur wenige von Schillers Veränderungen für den späteren Druck verwendet
haben soll1004, fällt die Bewertung von Schillers Anteil an der Arbeit am „Othello“-Projekt
für das Weimarer Hoftheater, wie in diesem Kapitel zu zeigen sein wird, eher schwer.1005

1002 Für die Weimarer Bühne folgt im Jahr danach noch die Übertragung des „King Lear.“
1003 Vgl. hierzu die Ausführungen bei Ingenkamp, S. 1185ff..
1004 Shakespeares Othello, übersetzt von Johann Heinrich Voß, Professor am Weimarischen
Gymnasium. Mit drei Compositionen von Zelter. – Weimar 1806. Leider ist dieser Erstdruck über die
Fernleihe nicht zugänglich, darum wird lediglich zurückgegriffen auf die diesbezüglichen Kommentare und
Dokumente der Nationalsausgabe und der Klassikerausgabe. Da jedoch Schillers dramaturgische
Tätigkeit im Mittelpunkt des Interesses dieser Arbeit liegt, scheint das so vorhandene Defizit weniger
gravierend und damit vertretbar; vgl. darum Ingenkamp, hier S. 1186, unter Berufung auf den Brief von
Johann Heinrich Voß an Solger vom 24. Februar 1805; gestützt wird die vorgetragene Sicht auf die
praktizierte Arbeitsteilung auch durch weitere Briefzeugnisse von Voß, vgl. insbesondere seine Briefe an
Christian Niemayer vom April 1805 respektive vom 2. Juli 1806. In: Goethe und Schiller in persönlichem
Verkehre. Nach brieflichen Mitteilungen von Heinrich Voß. Mit Einleitung und Erläuterungen neu hg. von
Georg Berlit. – Stuttgart 1895, vgl. hier S. 80: „[...] Ich habe auf Schillers Andringen den Othello in den
Versmaßen des Originals übersetzt, und der soll nächstens aufgeführt werden. Meine Arbeit [...] [laut
Fußnote: die im ganzen nach den Grundsätzen der W. Schlegelschen gearbeitet ist], hat bei Göthe [!] und
Schiller Beifall gefunden, und Göthe trug mir endlich auch noch eine Bearbeitung des Lear auf. Mein
Othello soll wetteifern mir dem Schlegelschen, wenn es dem erst beliebt, den Othello zu geben. Auch im
Lear fürchte ich ihn nicht. [...]“ beziehungsweise S. 81: „[...] Als ich die vorigen Zeilen schrieb, hatte ich
meinen Schiller noch, an den ich nun täglich mit wehmütiger Erinnerung denke. [...]“ – Voß‘ betonte und
heutzutage leicht pathetisch anmutende Schiller-Verehrung spricht gegen eine ungerechtfertige,
unangemessene Herabsetzung des Schillerschen Anteils an der gemeinsam unternommenen Arbeit.
1005 Noch im Jahr 2000 schreibt Alt, Bd. II, S. 491: „[...] Schillers letzte Bühnenbearbeitung gilt
Shakespeares Othello, mit dem sich schon der Karlsschüler näher befaßt hatte. Die Grundlage bildet die
Übersetzung des Textes, die Johann Heinrich Voß auf Anregung Schillers im Winter 1804/05 erarbeitete.
Das Theatermanuskript, das im Februar und März 1805 entstand, liefert eine Streichfassung der Vorlage
und beschränkt sich auf technisch bedingte Eingriffe ohne konzeptionellen Charakter. [...]“ [Kursive
Hervorhebungen der Verf.] Zum einen untersucht Alt hier nicht weiter die Anteile an dieser Theaterarbeit,
zum anderen ist der Schlußfolgerung, es seien keinerlei „konzeptionelle“ Eingriffe unternommen worden,
entschieden zu entgegnen, worauf noch zurückzukommen sein wird.



296

Köster nimmt den „Othello“ erst gar nicht in seine Untersuchung zu Schillers
dramaturgischer Arbeit auf, Borcherdt verweist vorsichtig bedauernd darauf, daß „man
sich [(u)m den ‚Othello‘] fast gar nicht gekümmert“ habe, und räumt gleichzeitig ein, daß
Schiller hauptsächlich bühnenpraktische Änderungen an Voß‘ Übersetzung
vorgenommen habe.1006 Auf der Bühne erschien „Othello“ in Voß‘ Übersetzung und mit
Schillers anschließenden Veränderungen erst nach Schillers Tod, nämlich am 8. Juni
1805.
Bevor die intrikate Frage nach Schillers Anteil am „Othello“, der an diesem gerade
genannten Abend in Weimar aufgeführt wurde1007, weiter beleuchtet wird, soll es jedoch
zuerst um Shakespeares Original, um Heinrich Voß‘ Hypotext, gehen. Von diesem
‚Original‘ existieren, das sollte grundsätzlich mit bedacht werden, verschiedene
Fassungen.1008

Bei Shakespeares Vorlage handelt es sich um eine Novelle aus einer an Boccaccios
Decamerone sich orientierenden Novellensammlung, nämlich Giambattista Giraldi
(1504-1573), genannt: Cint(h)io oder Cinzios Gli hecatommithi (1565/66). Shakespeare
verwendet hier die siebte Erzählung der dritten Dekade. In Cinthios Novelle ist der
Fähnrich, „Jago“, in „Disdemona“1009 verliebt, doch weder gibt er seine Gefühle zu
erkennen noch nimmt sie diese von selbst wahr. Disdemona nimmt vielmehr überhaupt
keine Notiz von ihm, woraufhin der Fähnrich ihr die Liebe zum Hauptmann, bei
Shakespeare die Figur des „Cassio“, unterstellt. Aus unerwiderter Liebe entspinnt sich in

1006 NA, Bd. 13, S. 291 und Bd. 14, S. 343-377; bei Wieses Darstellung „Drama und Theater“ fehlt
gleichfalls jeder Hinweis und jegliche Einordnung von Schillers Anteil an dieser Produktion, er beendet
sein Kapitel, siehe S. 710, mit Schillers Verhältnis zur französischen Tragödie respektive mit dem
allgemeinen Ergebnis, im Bezug auf die „christlich-barocke Tragödie“, „im gleichzeitigen Rückgang auf die
Grundgestalt der griechischen Tragödie wie [...] in der völlig neuen Aneignung der Geschichte“ habe
Schiller es vermocht, „eine eigene Form des Dramas“ zu kreieren. Vor allem der letzten Aussage soll hier
nicht widersprochen werden.
1007 Aufgenommen wurde er unterschiedlich: während Genast sich ablehnend äußert, bespricht der
„Freimüthige“ den Theaterabend wohlwollend, vgl. Ingenkamp, S. 1188, mit fünf Wiederholungen in
Weimar und Bad Lauchstädt ist das Stück erfolgreicher als etwa die Picard-Adaptionen.
1008 In der der Reclam-Ausgabe zugrunde gelegten, sogenannten Arden-Ausgabe (von M. R. Ridley
1958 in London hg.) tritt ein Clown respektive Narr auf, der in einer anderen Fassung nicht zu den
dramatis personae zählt, vgl. hierfür etwa Bloom, S. 635, der eine Fassung nutzt, in der kein Clown
auftritt, Bloom konkludiert entsprechend, „das Lachen“ werde bei Shakespeare „[n]ur hier und im Coriolan
[...] ausgesperrt“, an anderer Stelle, Bloom, S. 11, erklärt er allerdings einschränkend, daß „es einen
definitiven Shakespeare nicht geben kann.“ Daß Bloom, obwohl er „im allgemeinen die Arden-Ausgabe“
(ebenda) präferiert, den Clown im Othello nicht zur Kenntnis nimmt, wundert. Daß Shakespeare nicht in
allen Fällen gleich Shakespeare ist und man sich der unterschiedlichen Textgrundlagen gewärtig sein
sollte, ist so wohl deutlich geworden. Da innerhalb des Kapitels zudem mit mehreren Übersetzungen
operiert wird, wird zwecks der Operationalisierbarkeit der Ausführungen jeweils der exakten Bezugspunkt
genannt.
1009 Vgl. The Shakespeare Name Dictionary. J. Madison Davis. A. Daniel Frankforter. – New York,
London 1995, S. 125f.; vgl. zu den Figuren Emilia, Iago, Othello auch die Seiten 149, 237 respektive
358f.; laut des Wörterbuches wird dieser Name aller Wahrscheinlichkeit nach aus dem Griechischen
„dusdaimon“ hergeleitet, was so viel wie „die Unglückliche“ meint, laut der vorsichtigen Formulierung
besteht allerdings keine völlige Sicherheit über diesen sprechenden Namen.



297

dieser Vorlage1010 also des Fähnrichs Rache. Kann er sie nicht für sich gewinnen, soll
auch Othello sie verlieren. Ausgelöst durch Disdemonas zu insistierender Parteinahme
für den infolge eines Disziplinarverfahrens unschuldig degradierten Cassio, aus dem der
vom Mohren selbst informierte Fähnrich für sich Kapital zu schlagen weiß, strickt dieser
die Intrige. Unter Beweisnot geraten, bringt der Fähnrich Disdemonas Taschentuch, ein
kostbares Geschenk ihres Gatten, an sich, um dergestalt ihre behauptete Untreue
gegen den Ehemann zu beweisen. Durch die schon zuvor angedeutete Vermutung,
Disdemona fühle sich von der Rasse ihres Mannes abgestoßen, rasch zermürbt, nimmt
der Mohr seinem Fähnrich diesen auf einem schwachen Indiz aufbauenden Beweis ab.
Der darauf stattfindende Auftragsmord am Hauptmann, dem vermeintlichen Rivalen,
schlägt jedoch fehl. Der General und der Fähnrich bringen im Anschluß gemeinsam
Disdemona um, der Mord wird zunächst verschleiert. Nach der Tat ist der Mohr so von
Schuldgefühlen umgetrieben, daß er sich gegen seinen Mittäter wendet, ihn seiner
Ämter enthebt. Dieser wehrt sich, indem er nun den mit dem Leben davongekommenen
Hauptmann gegen den Mohren aufhetzt. Es gibt einen Prozeß, in dessen Verlauf der
Mohr mittels Folter zum Geständnis gebracht wird. Er wird aus Venedig verbannt und
schließlich von Disdemonas Verwandten getötet. Der Fähnrich entkommt vorerst, kann
noch weitere Intrigen begehen, wird erst später gefaßt und stirbt wie der durch ihn
aufgehetzte Othello durch Folter.1011

Von der Vorlage Cinthios übernommen hat Shakespeare die Intrige unter Zuhilfenahme
des gestohlenen Taschentuchs, die Einbeziehung des ahnungslosen Cassio sowie die
Anstachelung von Othellos Eifersucht. Jagos Motiv ist jedoch erheblich abgewandelt. An
die Stelle der Rache an der ihn abweisenden Disdemona setzt Shakespeare Jagos Haß
auf Othello aufgrund einer erwarteten, aber nicht erfolgten Beförderung zu dessen
Stellvertreter. Die daran anknüpfende Intrige und das Opfer, jetzt: „Desdemona“, bleiben
erhalten. Othello tötet seine Frau ohne die physische Unterstützung Jagos, der bei ihm
am Ende nicht entkommen kann.
„[...] Shakespeare [führt] das Paar von den ersten Worten an im Kontext einer
zerbrochenen Hausgemeinschaft, einer haßerfüllten Umwelt und einer vom politischen

1010 Vgl. William Shakespeare: Sämtliche Werke in vier Bänden. Bd. 4. Tragödien. Aus dem Englischen
übersetzt von August Wilhelm Schlegel, Dorothea Tieck und Wolf Graf Baudissin. Hg. von Anselm
Schlösser. – Berlin, Weimar 51994, hier S. 1026f.; Suerbaum problematisiert, ob Shakespeare „das
Original kannte oder eine Übersetzung (die französische? eine unbekannte englische?) benutzte“, vgl.
Suerbaum, Ulrich: Der Shakespeare-Führer. Mit 68 Abbildungen. – Stuttgart 2001, S. 271-280, hier S.
272f..
1011 Vgl. auch zur Stoffgeschichte Frenzel, Motive der Weltliteratur, hier die beiden Motive der „verletzten
Gattenehre“, S. 232 respektive der „verleumdeten Gattin“, S. 249; sowie William Shakespeare. Othello.
Englisch/Deutsch. Übersetzt von Hanno Bolte und Dieter Hamblock. Hg. von Dieter Hamblock. - Stuttgart
1985, Nachwort des Hg., hier S. 247f..



298

Kalkül bestimmten Öffentlichkeit ein [...]“1012, konstatiert Dieter Mehl zurecht.
Desdemonas Vater, Brabantio, wittert in der Eröffnungsszene Verrat und schwarze
Magie, sobald ihm Desdemonas heimliches Fortgehen von Jago und Roderigo
hinterbracht wird und er, mitten in der Nacht, darum den venetianischen Senat um
Unterstützung mobilisieren will:

[...] O heaven, how got she out? O treason of the blood!/ Fathers from hence, trust not your daughters‘

minds/ By what you she them act, is there not charms,/ By which the property of youth and maidhood/

May be abus’d? Have you not read, Roderigo,/ Of some such thing?1013

Jago, aus enttäuschtem beruflichen Ehrgeiz, und Roderigo, aus einem rasenden
unerwiderten Begehren heraus, stehen mit Brabantio gemeinsam auf der Seite der
Gegner der Liebe zwischen Othello und Desdemona. Auf Seiten der Honoratioren
Venedigs gibt es dagegen keine distinkte moralische Mißbilligung, allerdings käme diese
angesichts der türkischen Bedrohung, für deren Abwehr Othello dringend benötigt wird,
höchst ungelegen, vgl. diesbezüglich den Ausspruch des Duke, Akt I, Szene 3: „Let it be
so. / Good night to every one. To Brabantio. And, noble signior,/ If virtue no delighted
beauty lack,/ Your son-in-law is far more fair than black.“1014

Es kommt kaum von ungefähr, daß „Shakespeare Othello und Desdemona in keiner
Liebesszene ohne Zeugen auftreten läßt wie Romeo und Julia und andere seiner
Liebespaare; denn in Othello wird die Liebe kaum als private Emotion oder häusliche
Romanze erfahren, sondern als etwas Öffentliches, rhetorisch Beteuertes. [...] Schon
der erste Akt enthält ganz differenzierte Redeweisen, von der bis ins Obszöne
reichenden Prosa Jagos über das heroische Sprechen in Versen der Titelrolle bis zu
den Reimen des Senatoren Brabantio. Dem entsprechen die unterschiedlichen
Sichtweisen der Ausgangssituation und der beteiligten Personen, mit denen der
Rezipient sich auseinanderzusetzen hat.“1015 Andererseits hebt sich Shakespeare
wiederum deutlich von seinem Hypotext, Cinthios Novelle, ab, wo die Verbindung des
Ehepaares als moralisches Exempel einer widernatürlichen mésalliance erscheint,

1012 Vgl. William Shakespeare: Othello. Zweisprachige Ausgabe. Deutsch von Frank Günther. Mit einem
Essay von Dieter Mehl. – München 21999. Siehe hier Mehl, S. 302f..
1013 Zitiert wird, wie im „Macbeth“-Kapitel, diese Ausgabe: Shakespeares Werke. Englisch und Deutsch.
Fünfter Band. Othello. Macbeth. Antonius und Cleopatra. Coriolanus. Timon von Athen. Cymbeline. Hg.
von L. L. Schücking. – Berlin, Darmstadt 1955, hier S. 10; die Übersetzung von Schücking lautet: „O Gott!
Wie kam sie fort? O Blutsverrat!/ Väter, hinfort traut euern Töchtern nie/ Nach äußerlichem Tun! Gibt’s
keinen Zauber,/ Der Jugend Unschuld und des Mädchentums zu stören? Last Ihr nie von solchen
Dingen,/ Rodrigo?“
1014 Siehe Shakespeares Werke, hg. von Schücking, hier S. 22, und seine Übersetzung: „So mag es
sein. Gut Nacht jetzt insgesamt; zu Brabantio und, würdger Herr,wenn man die Tugend muß als schön
erkennen, / Dürft Ihr nicht häßlich Euern Eidam nennen.“
1015 Vgl. wiederum Mehl, S. 304.



299

während Shakespeare eine einzigartige Beziehung zum Gegenstand seines Stückes
macht, an dessen tragischem Ende Desdemona ihre Liebe explizit nicht bereut, sondern
Othellos Mord sogar noch als Suizid erscheinen lassen will, um ihrem Mann nicht zu
schaden (vgl. ihre letzten Worte in V, 2, bei Schücking, S. 91: „Nobody, I myself,
farewell: / Commend me to my kind lord, O, farewell!“)
Allerdings klingt es nach einem großen Trugschluß, wenn George Bernard Shaw1016 und
Christine Brückner, letztere in ihrer literarischen Weiterführung1017 „Wenn Du geredet
hättest, Desdemona... Ungehaltene Reden ungehaltener Frauen“ (1983)1018 davon
ausgehen, mittels Kommunikation hätte sich Othellos Problem lösen lassen. Vielmehr
hat das ihm von Jago eingeflößte „Gift des Verdachts“1019 dazu geführt, daß Othello
binnen kürzester Zeit – wie rasant dies vonstatten geht innerhalb der Szenen III, 3 und
III, 4 wurde von vielen Interpreten so irritiert wie berechtigt herausgestellt - das
Vertrauen zu seiner geliebten Frau zur Gänze verliert, was an seiner Aussage
transparent wird: „No, to be once in doubt, / Is once to be resolved“ (bei Schücking S.
51), die sich ungefähr wiedergeben läßt mit den Worten „Nein, einmal im Zweifel sein,
heißt einmal entschlossen sein.“1020 – Othellos hamartia bestünde dann, unter
Berücksichtigung des gerade Zitierten, nicht, wie oft behauptet wird1021, in seiner
Eifersucht, sondern vielmehr in seiner Leichtgläubigkeit, die die Eifersucht erst
ermöglicht, indem er Jagos intriganter Behauptung vollkommen unmißtrauisch,
unvoreingenommen aufsitzt. Die Leichtgläubigkeit erscheint als die zwingend
notwendige Voraussetzung für die auf diese Weise erst möglich werdende
Eifersucht.1022 Des Fähnrichs Verleumdungskampagne fällt auf fruchtbaren Boden, denn

1016 Vgl. Giuseppe Verdi: Otello. Dramma lirico in quattro atti. Othello. Musikdrama in vier Akten.
Textbuch Italienisch / Deutsch. Libretto von Arrigo Boito. Übersetzt und hg. von Henning Mehnert. –
Stuttgart 1996, vgl. hier das Nachwort des Herausgebers, S. 131.
1017 Vgl. Gérard Genette, Palimpseste, S. 222ff..
1018 Vgl. Christine Brückner: Wenn Du geredet hättest, Desdemona. Ungehaltene Reden ungehaltener
Frauen. – Frankfurt am Main, Berlin 1991, S. 21-29.
1019 Vgl. Shakespeare-Handbuch. Die Zeit. Der Mensch. Das Werk. Die Nachwelt. Unter Mitarbeit
zahlreicher Fachwissenschaftler hg. von Ina Schabert. Mit einem Geleitwort von Wolfgang Clemen. 3.
Auflage. – Stuttgart 1992, S. 609-618.
1020 Schücking übersetzt hier: „Nein, einmal zweifeln macht / Mit eins entschlossen.“
1021 So beispielsweise bei Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik III, hier S. 561, wo es heißt: „Denn
selbst wenn irgendeine bloß formelle Leidenschaft, wie z. B. im Macbeth die Herrschsucht, im Othello die
Eifersucht, das ganze Pathos seiner tragischen Helden in Anspruch nimmt, verzehrt dennoch solch eine
Abstraktion nicht etwa die weiterreichende Individualität, sondern in dieser Bestimmtheit bleiben die
Individuen immer noch ganze Menschen.“
1022 Dafür spricht z.B. auch, daß Desdemona ihren Ehemann in einem Gespräch mit Emilia in, wie es für
den Rezipienten scheinen muß, vollkommener Verkennung ihrer prekären Situation für über der
Eifersucht stehend hält, mutmaßlich, weil er bisher noch nie eifersüchtig war, vgl. NA, Bd. 14, S. 212;
Völlig anders interpretiert Ingenkamp, vgl. hier S. 1192 , das Stück als Beleg für „die Offenheit auch der
Lautersten und Gutwilligsten für die ‚falsche‘ Seite“ und die Titelfigur als „ein Wesen“, welches „aus der
Lichtseite der Welt in die Finsternis geraten ist und nun nach deren Gesetzen denken und handeln muß,
ohne die andere Welt und deren Ordnungen vergessen zu können.“ Anders als Ingenkamp dies beurteilt,



300

das Hinterfragen ist Othellos Sache nicht. Othello ist nicht aus sich heraus, aus eigenem
Antrieb mißtrauisch und eifersüchtig, sondern er wird von außen, durch Jago, damit
infiziert. Allerdings erweist er sich hierfür als überaus empfänglich, ja anfällig, was
wiederum mit seiner instabilen sozialen Stellung als Aufsteiger, welcher aufgrund der
Heirat mit einer Patrizierin die dennoch für ihn gesteckten Grenzen nicht einhält,
korreliert wird. Aus der Sicht der Gesellschaft, repräsentiert beispielsweise durch
Roderigo oder Brabantio, darf Othello zwar Kriege für Venedig führen und gewinnen,
womit er dann zu militärischen Ehren gelangt. Völlig integriert wird er damit aber nicht,
der letzte Schritt der Integration, die vollständige Anerkennung und Etablierung durch
die Aufnahme in die eigene Familie ist aus der Sicht von Desdemonas Vater, dem
angesehenen Senator, bei allem Interesse an Othellos imposantem Werdegang, nie
vorgesehen (vgl. I, 3, bei Schücking S. 17f.). Aus der Sicht des Titelhelden verhält es
sich ganz ähnlich. Angefangen bei der Tatsache, daß Othello für sich selbst eine Ehe
nie ernstlich erwogen hatte, plagen ihn bezüglich seiner Attraktivität und seines Alters
nach beträchtliche Selbstzweifel und Minderwertigkeitskomplexe (vgl. Szene III, 3, bei
Schücking S. 53). Desdemonas Mann gelangt ab hier zu einer radikalen Revision der
bisherigen Sicht der Dinge: Jago vermochte es, bei Othello Zweifel zu säen, damit
„kippt“ das Stück schlagartig. Was sich nun entwickelt, ist nicht zuletzt eine Tragödie
des Außenseiters, des trotz aller seiner erbrachten Leistungen nie als gleichwertig
Akzeptierten. Der von Jago provozierte Vertrauensentzug Othellos gegenüber seiner
Frau, die in ihrem Denken und Fühlen der Gesellschaft, aus der sie selbst kommt,
offenbar weit voraus ist, erfolgt einseitig und bar jeder Grundlage. Die Liebe stirbt in
dem Moment, in welchem das Vertrauen aufgekündigt wird. Dadurch, daß Othello
beschlossen hat, seiner Frau nicht (mehr) zu glauben, zu vertrauen, hat ein klärendes
Gespräch keine Chance. Es gibt folglich kein Kommunikationsproblem, sondern ein
Problem des Vertrauens. Othello vertraut Jago uneingeschränkt und Desdemona
plötzlich überhaupt nicht mehr. Ob Jago etwaige Interessen mit seinen gar nicht als
Verleumdung perzipierten Unterstellungen verfolgen könnte, wird von Othello nicht in
Erwägung gezogen. Dessen Motiv der beruflichen Zurücksetzung gegenüber Cassio ist
ihm überdies entgangen. Zudem stimmt es nicht, daß seine Frau keinen verbalen
Versuch unternimmt, sich gegen die Verdächtigung ihres Ehemannes zu wehren (siehe
insbesondere die Szenen IV, 2 und V, 2). Überhaupt zeigt sich Shakespeares
Desdemona insgesamt als eine sehr aktive, selbständig agierende Figur bis sie
schließlich unverschuldet zum Opfer des Opfers wird.1023 Antizipiert hat sie die für sie so

scheint jedoch Othello keine obskuren Mächten unabwendbar ausgelieferte Figur zu sein, hier liegt
folglich eher eine Differenz als eine Parallele zum „Macbeth“ vor.
1023 Zu erinnern ist an ihre Initiative in ihrer Beziehung zu Othello, die so weit ging, daß sie ihm den
Heiratsantrag förmlich in den Mund gelegt hat – wie auch an ihren mehrfachen altruistischen Einsatz für



301

negative Entwicklung in der vorletzten, als retardierendes Moment eingefügten Szene,
als sie, kommendes Unheil ahnend, das Lied von der Weide1024 singt, nachdem sie sich
zuvor mit Emilia ausführlich über eheliche Treue unterhalten hat (Szene IV, 3, bei
Schücking S. 81/82).
Der Regisseur dieser „unaufhaltsam fortschreitenden Verstrickung aller Personen“1025,
ist Jago, der eigentlich Handelnde des Stückes. Er ist das einzige selbstbestimmte
Subjekt, während Othello, sein Objekt, genauso sein Opfer darstellt wie die machtlose
Desdemona oder der lange Zeit ahnungslose Cassio. Jago sieht die anderen Personen
des Stückes, also nicht allein Othello, durchweg als Teile seines Spiels, als Objekte, „die
seiner Selbstverwirklichung im Weg stehen oder die er benutzt, um [...] Hindernisse aus
dem Weg zu räumen.“1026 Aus seiner Perspektive erscheint jeder käuflich – er selbst ist
sehr pekuniär interessiert, wie sich an den Unterredungen mit Roderigo ablesen läßt
(vgl. Akt I, Szene 3, bei Schücking z. B. S. 23/24). Liebe gibt es für ihn nicht, sondern
lediglich sexuelle Begierde als bloße physische Funktion, vgl. ebenfalls I, 3 (bei
Schücking S. 22 und 23): „Our bodies are gardens; to the which our wills are gardeners:
so that if we will plant nettles or sow lettuce; set hyssop, and weed up thyme; supply it
with one gender of herbs, or distract it with many [...].“ Er kann die anderen dramatis
personae nicht nur treffsicher taxieren, so daß sie phasenweise zu seinen Marionetten
werden – bei alledem ist er selbst für die anderen nicht durchschaubar. Jago zeigt sich
nicht nur als Regisseur und als überzeugender Akteur, sondern hauptsächlich auch als
doppelgesichtiger Janus: als ihm das Heft des Handelns zu entgleiten droht, kann er
dies durch sein Improvisationstalent gekonnt kompensieren, ja sogar einen Vorteil
daraus ziehen: als Othello einen Beweis für Desdemonas Untreue verlangt, dämpft er
ad hoc gekonnt die Erwartungen seines Auftraggebers: „Would you, the supervisor,
grossly gape on -, / Behold her topp’d?“ (Schücking S. 57) in seiner groben Art und
einmal mehr mit Bildern, die den Geschlechtsbereich animalisch konnotieren. Dieser
droht ihm selbst, für den Fall, daß er seine Unterstellungen nicht beweisen kann, so daß
Emilias Mann das vorsorglich in seine Gewalt gebrachte Taschentuch nach vorheriger
geschickter Dämpfung der Erwartungen als hinreichendes Indiz präsentieren kann.1027

den zu Unrecht beschuldigten und bestraften Cassio, vgl. bei Schücking Szene I, 3 S. 18 respektive III, 3,
S. 47 und 48.
1024 Vgl. hierzu etwa Wörterbuch der Symbolik. Unter Mitarbeit zahlreicher Fachwissenschaftler hg. von
Manfred Lurker. – Stuttgart 1991, S. 818, der auf die ambivalente Bedeutung des Weidenbaums, sowohl
als Zeichen der Keuschheit als auch als „mit erotischen Erwartungen“ konnotiert, hinweist. Analog ist die
Spannbreite bei Biedermann, Hans: Knaurs Lexikon der Symbole. Mit über 600 Abbildungen. – München
1989, S. 476f..
1025 Vgl. Shakespeare-Handbuch, S. 609-618.
1026 Vgl. Gisela Hesse im KLL. Hg. von Walter Jens. Bd. 15. Scho – St. – München 1991, S. 344ff..
1027 Als seine dramengeschichtlichen Vorfahren gelten nicht von ungefähr der „devil“ des Mystery Play
und der „vice“ des Morality Play, gleichermaßen wird er mit dem macchiavellistischen Typus
beispielsweise aus Christopher Marlowe „Jew of Malta“ in Beziehung gesetzt; interessant ist, als semi-
autointertextuelle Anbindung gemäß Holthuis, Schillers zeitnah liegende eigene Gestaltung einer in seiner



302

Zu betonen bleibt immerhin, daß nicht allein Othello, bei aller Blauäugigkeit, die
gegeben ist, auf den vordergründig so ehrenwerten, ehrlichen Jago hereinfällt, sondern
bis auf seine Frau Emilia keiner den „demi-devil“, die Inkarnation des Teufels1028, in ihm
vermutet: nicht nur der „Gimpel“ Roderigo1029 geht ihm auf den Leim, auch nacheinander
Cassio, Othello und Desdemona durchschauen nicht nur nicht seinen Charakter,
sondern sie suchen sogar seinen Rat und machen ihn damit zu einem allzeit
hervorragend informierten Gegenspieler. Dies zeigt seine perfekte Verstellungskunst bei
gleichzeitiger Ich-Bezogenheit.1030

Der Titelheld präsentiert sich anfangs (Szene I, 3) etwas exotisch.1031 Sein
abenteuerliches Leben, sein kriegerisches Geschick sind dokumentiert in seinem
Desdemona in schillernden Farben ausgemalten Lebenslauf. Dieser gesellschaftliche
Aufsteiger, der seine Karriere beim Militär machte, präsentiert sich also ritterlich, mit
natürlicher Würde und Vertrauen zu sich selbst, aber anhand seiner Hautfarbe mit klar
erkennbarer Sonderstellung. Nach dem Vertrauensverlust gegenüber seiner
venetianischen Frau bricht das ganze von sich selbst gezeichnete Bild zusammen. Sein
anschließendes Handeln erklärt sich nicht etwa monokausal mit einer Art von
beleidigtem Besitzerstolz, sondern aus dem Bestreben, seine Ehre, seinen Ruhm
wiederherzustellen und damit denjenigen Werten Genüge zu leisten, an die er zeit
seines Lebens geglaubt hat. Den Mord an Desdemona begeht er nicht als
Kurzschlußhandlung, sondern gezielt als rituelle Handlung, eine Art Opfer: „Excellent
wretch! Perdition catch my soul,/ But I do love thee! and when I love thee not,/ Chaos is
come again.“, so heißt es in der Schlüsselszene III, 3, bei Schücking S. 48. Um die
Ordnung wieder herzustellen scheint es ihm daher nötig, die Schuld der Geliebten durch
den Tod zu sühnen. Seiner Gefühle wird er dabei gleichwohl nicht Herr, Haß und Wut
sind als Komponente mutmaßlich mit vorhanden.
Von etlichen Interpreten wurde immer wieder tief in das literarische Schlafzimmer
geblickt. Die zahlreichen sexuell konnotierten Allusionen, die über das Stück verteilt

bösen, moralfreien und vollständig areligiösen, dabei gleichzeitig rein rational geprägten Figur, die Jago in
der Charakteranlage sehr, nicht jedoch in der zentralen Bedeutung für das jeweilige Stück entspricht: die
Rede ist von „X“, in manchen Personenlisten auch „Utrepeia“ respektive „Otrepiew“, der allerdings im
Unterschied zum Improvisationskünstler Jago von langer Hand plant, was Jago situationsbedingt und
pragmatisch ad hoc entscheidet: die Intrige, siehe hierzu Fricke/Göpfert, Bd. III, S. 9-103, vor allem S. 62-
65. „Xs“ Motiv bleibt im Demetrius-Fragment dabei noch mehr im Dunkeln als Jagos.
1028 Siehe hierzu und zu den Versuchen, Jago in eine Traditionslinie einzureihen: Shakespeare-
Handbuch, S. 609-618.
1029 So Bloom, Shakespeare, Die Erfindung des Menschlichen, hier S. 636.
1030 Vgl. hierzu Jagos nicht weniger als acht Monologe, zu denen noch zahlreiche aufschlußreiche,
entlarvende Parabasen hinzukommen.
1031 Was sich beispielsweise in seiner ausladenden, umständlichen Verssprache mit ihren gesuchten
Bildern manifestiert: „I therefore beg it not/ To please the palate of my appetite,/ Nor to comply with heat -,
the young affects [...]“, Szene I, 3, bei Schücking S.21.



303

sind, rechtfertigen diese voyeuristische Neugier, sofern es dieser überhaupt bedürfen
sollte. Die Ergebnisse, die dabei zutage gefördert wurden, sind indes sehr
unterschiedlich. Edward Pechter etwa gelangt dabei zu dem Schluß: „Whatever the
play’s impressions upon us, it seems we cannot escape from an understanding in which
Othello’s sexual knowledge of Desdemona is not the origin but the consequence of his
transformation, not the cause but the effect [...].“1032, zwischen den Zeilen klingt bei
Pechter in gewisser Weise Verständnis für das Mißtrauen der Titelfigur durch, ist doch in
Othellos Worten „[a] horned man [...] a monster, and a beast“(vgl. Szene IV, 1, S. 152).
Beachtet werden sollte hierbei, daß Pechter auf ähnlichen Argumentationspfaden
wandelt, die im Stück selbst von Jago eingenommen werden. Denn dieser verunsichert
Othello mit dem Hinweis, da Desdemona ihrem Vater Brabantio durch die Heirat und
gemeinsame Flucht mit ihm, Othello, untreu geworden sei, sei sie in derselben Weise
auch jederzeit dazu fähig, ihm genauso untreu zu werden (vgl. Szene III, 3, Schücking
S. 51): „She did deceive her father, marrying you.“ Dieser Jago ist tatsächlich ein
genialer Sophist vor dem Herrn. Janet Adelman nähert sich dem intrikaten Sujet von
gänzlich anderer Warte aus, indem sie die Infiltration Othellos durch Jago nachvollzieht:
„Iago’s fantasies are replicated in Othello’s actions. Othello comes more and more to
imagine himself as the foul thing – the old black ram – intruding into the palace of
Venetian civilization or the palace of Desdemona’s body; as Iago succeeds in making
Othello the container for his own interior waste, Othello increasingly affiliates his
blackness [...].“1033 Tatsächlich bedient sich Jago einer äußerst geschickten aliquid
semper haeret-Taktik bei gleichzeitiger äußerst dünner Beweislage, die Othello nach
anfänglichem Zögern doch erstaunlich rasch aus der Bahn wirft.1034

Harold Bloom schließlich glaubt an eine ganz andere Erklärung für die Ehekatastrophe.
Nach verschiedenen Ausführungen beispielsweise darüber, daß „[...] Othello
Shakespeares schonungsloseste Darstellung der männlichen Eitelkeit und der Angst vor
der weiblichen Sexualität und damit jenes in der Psyche des Mannes wirkenden
Mechanismus, der die Angst vor der Hahnreischaft und die vor dem Tod zu einem
einzigen Schrecken zusammenfallen lässt [...]“ sei, kommt er zu einer ganz dezidierten

1032 Vgl. Pechter, Edward: „Have you not read of some such thing?“ Sex and Sexual Stories in Othello.
In: Shakespearean Criticism (SC) 37 (1996), S. 269-282, hier S. 274.
1033 Vgl. Adelman, Janet: Iago’s Alter Ego: Race as Projection in Othello. In SC 42 (1997), S. 203-216,
hier S. 210.
1034 Zu denken ist neben der schon genannten Stelle „No, to be once in doubt,/ Is once to be resolv’d“ an
das kurz zuvor stattgefundene „Umschlagen“ von Othellos Abwehr der Jagoschen Verleumdung „Thou
dost conspire against thy friend [...]“ über Othellos aufkeimendes Interesse an Jagos geschickt
eingefädelter Lüge „By heaven I’ll know thy thought“, über Othellos Verzweiflung angesichts von
Desdemonas angenommener Durchtriebenheit „Why did I marry? This honest creature doubtless / Sees
ans knows more, much more, than he unfolds“ bis hin zu seiner vermeintlichen Gewißheit „[...] look here,
Iago,/ All my fond love thus do I blow to heaven [...]“ – alle Zitate stammen aus der Szene III, 3, S. 102-
135.



304

Einschätzung der Ehe des farbigen Kriegshelden und der Venetianerin: „[...] So wie ich
den Text des Stücks verstehe, wird die Ehe der beiden nie vollzogen, obwohl
Desdemona ihren Ehemann heftig begehrt [...] sonderbar ist doch, dass der schwarze
Feldhauptmann zu keiner Zeit in irgendeiner Weise sexuelles Verlangen nach
Desdemona zu erkennen gibt. Hier könnte eine der Ursachen der mörderischen Wut
liegen, die ihn erfasst, nachdem Jago seine Eifersucht geweckt hat, und seine
Eifersucht wird umso plausibler, da Othello schlicht nicht weiß, ob seine Frau noch
Jungfrau ist oder nicht, und Angst davor hat, sich Klarheit zu verschaffen. [...]“1035

Zudem fällt auf, wie sehr Bloom Superlative insgesamt schätzt. Wäre Harold Bloom
nicht Harold Bloom und damit der „bekannteste Literaturwissenschaftler der Welt“, der
häufig mit „spekulativen, wenn auch stets originellen Thesen [...]“ aufwartet1036, bräuchte
man auf die soeben wiedergegebene These gar nicht erst reagieren. Bei der zitierten
Deutung stellt sich aber doch die Frage, was für ein Zeichen für das Begehren Othellos
Bloom denn eigentlich benötigt. Indes, Blooms Problem ließe sich unter Umständen
soziologisch lösen.1037 Das Nicht-Beachten kultureller Abweichungen wäre eine
mögliche Erklärung dafür, warum Bloom sich überhaupt auf seine, sit venia verbo,
verstiegene Interpretation festlegen kann – er deutet die Küsse zwischen Othello und
Desdemona nicht im ihnen entsprechenden europäischen Kontext, vgl. Akt II, Szene 1,
Schücking S. 30. Auffallend ist nun, daß noch nicht einmal Schiller, der Desdemona in
der Tat zu einem fast ätherischen Wesen stilisiert1038 und damit dem Shakespeareschen
Vorbild bewußt, gezielt entgegen arbeitet, dieser Sichtweise Blooms anzuhängen
scheint. Dies zeigt seine von Anfang an als wirkungsvoll interpretierte Ergänzung am
Ende des vierten Aktes der Bearbeitung1039, über welchen man ansonsten sehr wenig
weiß:

Desdemona: [...] Den Weidenkranz trag‘ ich, seit er mich verschmäht,

Singt Weide, grüne Weide!

Wohl fein solch ein Kränzlein arm Liebenden steht,

1035 Vgl. Bloom, Harold: Shakespeare. Die Erfindung des Menschlichen. Aus dem Englischen von Peter
Knecht. – Berlin 2000, S. 657 respektive 669.
1036 Vgl. FAZ, 25. August 2000, S. 41 respektive Metzlers Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Hg. von
Ansgar Nünning. – Stuttgart, Weimar 1998, S. 52f..
1037Siehe hierzu: Menschliche Kommunikation. Formen. Störungen. Paradoxien. Paul Watzlawick. Janet
H. Beavin. Don D. Jackson. Vierte, unveränderte Auflage. – Bern, Stuttgart, Wien 1974, S. 20.
1038 Entsprechend hält Ingenkamp, vgl. hier S. 1191, zurecht fest, Desdemona sein „nicht“ von Beginn
an „für den Himmel geboren.“ Auch in der 2002 erschienenen Schillermonographie von Pilling, Schilling
und Springer heißt es dazu eindeutig, vgl. hier S. 134: „[...] Erst nach einigen Korrekturen [der Voßschen
‚Othello‘-Übersetzung] scheint ihm [gemeint: Schiller, Anm. der Verf.] Desdemona klassizistisch [!]
geheuer.“
1039 So etwa von Gisbert von Vincke, Schiller’s Bühnenbearbeitung des Othello, hier S. 228, der sogar
spekuliert, „an tiefergreifender Wirkung“ müsse „dieser Aktschluß das Original übertreffen.“



305

Singt Weide, Weide, Weide!1040

Hinzu kommt im Hypo- wie im Hypertext die zumindest als zweideutig einzuordnende,
weil möglicherweise als nekrophil auslegbare Stelle innerhalb der Szene V, 2, als
Othello unmittelbar vor der Ermordung seiner zu Unrecht beschuldigten Frau sagt (zitiert
wird hier die entsprechende Stelle der Bearbeitung):

Othello: [...] O süßer Duft, der die Gerechtigkeit

Fast zwingt, ihr Schwert zu brechen! – Jetzt noch einmal –

Sei, wenn du tot bist, so, dann töt‘ ich dich

Und liebe dich nachher. – Noch einmal, und zum letzten!

So süß war nie so traurig. Ich muß weinen,

Doch sind’s grausame Tränen. Dieser Schmerz

Ist Himmelszorn; er liebt, auch wo er tötet. – Sie erwacht. [...] 1041

Die drei zurate gezogenen Textpassagen unterminieren Blooms Interpretation
deutlich.1042

Von allen Shakespeare-Tragödien ist „Othello“ diejenige, bei der die an Aristoteles
orientierte Wahrung der drei Einheiten am ehesten umgesetzt wird. Nicht zuletzt diese
Tatsache hat sie wohl besonders für eine Aufführung in Weimar qualifiziert: es handelt
sich um „nur“ zwei Orte: Venedig im ersten Akt, der eine Art Prolog bildet und der
elementar zur Problematisierung und Politisierung des gesamten Stückes beiträgt, was
seine Relevanz insgesamt immens steigert, - sowie Zypern in allen darauf folgenden

1040 Vgl. NA, Bd. 14, S. 242 respektive Ingenkamp, S. 735, kursive Hervorhebung der Verf..
1041 NA, Bd. 14, hier S. 249 respektive Ingenkamp, S. 741, kursive Hervorhebungen der Verf.; auch das
Original sowie andere Übersetzungen lassen die Deutung der Nekrophilie mindestens möglich
erscheinen, vgl. z. B. die Reclam-Ausgabe, übersetzt von Bolte und Hamblock, hier S. 202/203 oder Wolf
Graf Baudissins Übersetzung (Berlin 1994), hier S. 485, ähnlich auch: William Shakespeare: Othello, der
Mohr von Venedig. Ein Trauerspiel. Übersetzt von Christoph Martin Wieland. – Zürich 1995, hier S. 173.
In der betreffenden Szene V,6 heißt es: „Sey so, wenn du todt bist und ich will dich erst ermorden, und
dann lieben - - noch einen, der soll der lezte seyn - - [...].“ Ausgerechnet Frank Günther, dessen
Übersetzung die jüngste der benutzten Ausgaben ist, schert aus dieser Kette aus, indem er klar
interpretierend die Passage folgendermaßen wiedergibt: „[...] Sei so als Tote und ich will dich töten / Und
lieben immerdar. Einmal noch und dann nicht mehr! [...]“, vgl. William Shakespeare. Othello.
Zweisprachige Ausgabe. Deutsch von Frank Günther. [...]. – München 21999 [zuerst: 1995], hier S. 239.
Daß „after“ hier in der altertümlichsten, ungebräuchlichsten Auslegung mit „immerdar“ transponiert wird,
scheint doch erstaunlich. Durch die zeitliche Ausdehnung von „nachher“ zu „immerdar“ entfällt die oben
erwähnte, keinesfalls unausweichliche Möglichkeit der Interpretation.
1042 Erwähnt sei an dieser Stelle, daß Drewing darauf hinweist, wie Jago in seiner kruden Art in der
ersten Szene des Stückes längst von der Schwangerschaft der Senatorentochter als einer
unumstößlichen Tatsache spricht, da Brabantio „Großvater von des Teufels Nachwuchs“ werde, vgl.
Drewing, hier S. 218, rekurrierend auf Szene I, 1, bei Schücking S. 8.



306

Akten.1043 Die Handlung ist einheitlich: die Liebe zwischen Desdemona und Othello vor
dem Hintergrund der beruflichen und staatspolitischen Situation. Mit der Einheit der Zeit
gestaltet es sich etwas schwieriger – das schlagartig wahrgenommene Geschehen
müßte sich eigentlich über einen längeren Zeitraum erstrecken, denkt man an den
Befehl zur Schlacht gegen die Türken, den Sieg über dieselben, dessen Meldung an
Venedig und das Eintreffen der Gesandtschaft. Die Gattung der Tragödie ist gleichfalls
klarer konturiert als bei anderen Shakespeare-Tragödien, man denke an Macbeth mit
der Pförtnerszene als komischer Einlage. Ein komisches Element, welches ein
Gegengewicht zum Unausweichlichen bildet, ja den tragischen Ausgang eventuell
fraglich macht, fehlt nahezu vollkommen, sieht man vom „Clown“ ab, der nicht in jeder
Fassung anwesend ist1044, vgl. hier Szene III, 4, Schücking S. 59 und 60. Der „Prolog“
komplexiert das gesamte Dramengeschehen. Konterkariert doch Desdemonas Initiative
bei Othello (sie legt ihm den Heiratsantrag ja quasi in den Mund) noch deutlicher die
spätere Verleumdung, sie begehe Ehebruch, als etwa ihre deutlich gehobene Stellung
als Senatorentochter. Desdemona qualifiziert sich ohnehin nicht so ohne Weiteres zum
„quintessential victim, pure and absolutely good, which has led some critics to see her
most an allegorical figure representing goodness in the face of evil“ oder gar zum „angel
who struggles with Iago the devil of Othello’s soul.“1045 Zum einen mißachtet sie
mutwillig den Wunsch ihres Vaters, vielmehr kommt sie ihrem Vater sogar zuvor, indem
sie, sein Verbot bezüglich der Verbindung mit Othello wohl vorausahnend, in einer
Nacht-und-Nebel–Aktion ihr Elternhaus verläßt, um Othello zu heiraten. Zum anderen
bringt sie sich aktiv in Othellos Angelegenheiten ein, dadurch, daß sie ungefragt und
hartnäckig für Cassio Partei ergreift, was Jagos Unterstellungen sogar dahingehend
befördert, daß sie nach den Andeutungen und Unterstellungen des Fähnrichs in den
Augen ihres Ehemannes in gänzlich anderem Licht erscheinen als zuvor. Ihre bisweilen
mutwillige Aktivität, die zu einem eher passiv konnotierten Opfer überhaupt nicht passen
will, ist es, die sie zusätzlich in die lebensbedrohliche, tödliche Situation katapultiert (so
im Gespräch mit Jago über Frauen in Szene II, 1, Schücking, S. 28 und 29 und beim
Auftrag an den Clown in Szene III, 4, Schücking S. 59). Doch muß man Iago auch
zutrauen, daß er es vermocht hätte, einen stilleren, zurückhaltenderen Charakter, wenn
nicht jeden Charakter, in Mißkredit zu bringen. Denn die Garantie für die
Unabwendbarkeit der Tragödie liefert Emilia, ist sie doch die einzige Person des

1043So nennt es Suerbaum in seinem Shakespeare-Führer als grundsätzlich bedeutenden Vorzug, daß
„Othello nicht der Umsetzung, Straffung oder Aktualisierung bedarf“, hier S. 275. Die Lichtmetaphorik, die
sich durch das gesamte Stück zieht, mit sämtlichen vielfältigen Anspielungen auf hell-dunkel, schwarz-
weiß, auf den Mohr einerseits und das blütenweiße Brautkleid andererseits, dürften auf den laut Marietta
Kuntz sehr auf Lichteffekte achtenden und mit ihnen kalkulierenden Schiller ihre Wirkung ebenfalls nicht
verfehlt haben, siehe hierzu Kuntz, S. 36-39.
1044 Siehe Bloom, Shakespeare, Die Erfindung des Menschlichen, S. 635.
1045 Vgl. wiederum The Shakespeare Name Dictionary, S. 125f..



307

gesamten Geschehens, die überhaupt eine Möglichkeit hätte, die Katastrophe aufgrund
ihres Wissensstandes abzuwenden.1046 Dadurch, daß sie der ihr sogleich hinterhältig
anmutenden Aktion Jagos (vgl. besonders Szene III, 3, bei Schücking S. 54 und 55)
nicht konsequent begegnet oder seiner Intention nicht auf den Grund geht, verschenkt
sie das mögliche Reagieren auf Jagos mörderischen Plan – und zwar wider besseres
Wissen, vgl. wiederum ihr Gespräch mit ihrer Herrin, Szene IV, 3, Schücking S. 82 bzw.
Szene V, 2, S. 92, hier heißt es sogar: „Ich dacht es gleich- [...].“ Ihre Meinung über
ihren Ehemann läßt es nicht an Deutlichkeit fehlen. Letztlich bleibt ihr nichts anderes,
als für die ihr wichtige Rehabilitierung Desdemonas und für den Fehler der
Unachtsamkeit mit dem eigenen Leben zu bezahlen. Das wiederum war Iagos einzige
Fehlkalkulation, diese Konsequenz und Größe hätte er seiner von ihm unterschätzten,
nun nicht länger schweigend still haltenden und bisher anscheinend widerwillig
gehorsamen Frau wohl nicht zugetraut (vgl. V, 2, bei Schücking S. 92 und 93).
Bei der Bearbeitung für das Weimarer Hoftheater fällt sofort das gänzlich andere
Verfahren der ‚Dioskuren‘ im Umgang mit dem zweiten Shakespeare-Projekt ins
Auge.1047 Die Entscheidung, mit der Übersetzung den Sohn des Homer-Übersetzers und
des „Luise“-Dichters Johann Heinrich Voß, der die gleichen Vornamen wie sein bis
heute berühmterer Vater trägt, oft jedoch in der Sekundärliteratur „nur“ bei seinem
zweiten Vornamen genannt wird, zu betrauen, war nicht zuletzt eine
literaturpolitische.1048 Schillers Hypotext ist im wesentlichen Voß’ Übersetzung, flankiert
vom einen oder anderen Blick in Wielands und Eschenburgs vorausgehende
Übertragungen, niemals jedoch Shakespeares Original.1049 Dabei stellte Borcherdt fest,

1046 Zu Emilias Tod und der damit bestehenden Parallele zu Desdemonas Ende vgl. Ruth Vanitas
Aufsatz: „‘Proper‘ Men and ‚Fallen‘ Women: The Unprotectedness of Wives in Othello.“ In:
Shakespearean Criticism 68 (2002), p. 180-188 [passim].
1047 Vgl. dazu schon Gisbert von Vincke: Schillers Bühnenbearbeitung des Othello. In: Shakespeare-Jb
15 (1880), S. 222-229, hier S. 223: „Aber die [...] beim Macbeth gewonnenen Erfahrungen bestimmten ihn
ohne Zweifel, jetzt einen anderen Weg einzuschlagen.“
1048 Siehe hierzu Schwarzbauer, Franz: Die Xenien: Studien zur Vorgeschichte der Weimarer Klassik. –
Stuttgart 1991, S. 230-239, vor allem S. 235, S. 237ff.; Schwarzbauer elaboriert hier schlüssig, daß und
warum Schiller und Goethe, wohl aus taktischen, weniger aus poetischen Gründen, Voß zu ihrem Lager
zählten und ihn darum in den Xenien entweder lobend erwähnten oder schonten, daß sich der streitbare
Voß umgekehrt aber dem Lager der Xenien-Dichter gegenüber distanziert verhielt; siehe ferner Albertsen,
Leif Ludwig: Der Stilwille in Vossens Shakespeareübersetzungen. In: Johann Heinrich Voß: Kulturräume
in Dichtung und Wirkung. Hg. von Andrea Rudolph. – Dettelbach 1999, S. 335-349, hier S. 338f..
1049 Vgl. Ingenkamp, S. 1189; Festzuhalten bleibt ferner, daß die Bühnenrezeption des „Othello“, auch
im deutschsprachigen Raum, längst gesichert war und dieser vorliegenden Adaption nicht zwingend
bedurfte, vgl. Ingenkamp, S. 1186, daß sie jedoch durchaus auf Beifall stieß, in Weimar des öfteren
wiederholt wurde und einige der Streichungen, Veränderungen Schillers sich auch in der 1806 gedruckten
Übersetzung von Voß noch wiederfanden, so daß Schillers Einfluß weiter fortlebte, vgl. Ingenkamp, S.
1188f; vgl. insbesondere Vincke, Schiller’s Bühnenbearbeitung des Othello, S. 224, der beide
Übersetzungen von Heinrich Voß, die 1806 sowie die Version, die in die Gesamtübersetzung von 1822-
1829 aufgenommen wurde, analysiert und tiefgreifende Abweichungen konstatiert. Vincke favorisiert
eindeutig die frühere Übersetzung und insinuiert Johann Heinrich Voß sen., negativen Einfluß ausgeübt
zu haben.



308

daß Voß sich öfter an Eschenburg orientierte und Schiller eher Wieland zu Rate zog,
sofern es um unklare oder sprachlich nicht befriedigende, also verbesserungsbedürftige
Formulierungen ging.1050

Schillers Anteil am „Othello“ exakt zu bestimmen, ist anhand der bekannten
intertextualitätstheoretischen Raster schwerlich möglich. Ein weiteres Mal als wenig
aussagekräftig erweist sich die Helbigsche „Reduktionsstufe“, um die es sich hier
handelt, da die Charaktere einzelner Figuren stärker abgewandelt wurden, als es eine
akribische Übersetzung erwarten läßt. Als zu unpräzise dünkt desgleichen Lachmanns
Kategorie der „Tropik“, als zu weitgehend dagegen diejenige der „Transformation.“ Ein
Manko bei allen Intertextualitätsmodellen offenbart die Tatsache, daß etwa eine Co-
Autorschaft von zwei oder eventuell noch mehr Verfassern, wie sie hier vorliegt1051, nicht
adäquat zuzuordnen, vielmehr in keinem der genannten Modelle berücksichtigt ist. Noch
nicht einmal in Genettes exhaustivem Ansatz wird diesem Aspekt hinreichend
Rechnung getragen.1052 Für das vorliegende Bearbeitungsverfahren ist deshalb vorläufig
eine von den vorgestellten theoretischen Ansätzen abweichende, eine differenzierende
Betrachtungsweise vorzuschlagen. Zunächst übersetzt Heinrich Voß, danach unterzieht
Schiller diesen Text seiner dramaturgischen Nachbearbeitung. Dabei läßt sich in den
letzten Jahren eine Tendenz dahingehend ausmachen, daß der Part, welchen Voß bei
dieser Produktion leistete, mehr gewürdigt wird als zuvor1053 und die Schillerforschung
diesen zugegeben untergeordneten Aspekt seines Werkes inzwischen völlig auf sich
beruhen läßt.1054

1050 NA, Bd. 14, S. 348.
1051 So schreibt vollkommen zurecht Ingenkamp, hier S. 1186, vom „Voß-Schillerschen ‚Othello‘“, in
deutlicher Abgrenzung zu seinen Vorgängern.
1052 Und zwar obwohl Genette Beispiele von hypertextuellen Verfahren benennt, die mehrere Autoren
besitzen, vgl. Genette, Palimpseste, hier z.B. S. 342-345, so die von Charles und Mary Lamb gemeinsam
verfaßten „Tales from Shakespear“ (1807), wobei er an einer Stelle, S. 343, im Bezug auf „Lamb“ den
Singular verwendet und so nicht klar wird, ob er die gemeinsame Autorschaft hiermit indirekt anzweifelt
oder einer der beiden Verfasser als der alleinige, wichtigere erachtet wird. Die Co-Autorschaft ist indes ein
Phänomen mit zunehmender Bedeutung, weshalb diese Leerstelle noch zu schließen wäre.
1053 Vgl. Drewing, Die Shakespeare-Übersetzung von Johann Heinrich Voß und seinen Söhnen,
insbesondere S. 231f..
1054 Zu Voß sind folgende Arbeiten erschienen: Grundlegend und ausführlich Lesley Drewing: Die
Shakespeare-Übersetzung von Johann Heinrich Voß und seinen Söhnen. – Eutin 1999, sowie der oben
bereits genannte Leif Ludwig Albertsen; verstummt sind inzwischen Stimmen wie etwa diejenige Otto
Güntters, der in seiner 1909 erschienen Einlassung. „Zu Schillers Anteil an der Othelloübersetzung von
Heinrich Voß.“ In: Veröffentlichungen des Schwäbischen Schillervereins Bd. 3: Marbacher Schillerbuch III,
S. 56ff., u. a. schrieb: „[...] Das hier nach dem Original im Schillermuseum wiedergegebene Blatt aus dem
zweiten Akt, auf dem sich Schillers königliche Hand prächtig abhebt von der des braven Voß [...].“
[Kursive Hervorhebungen von der Verf.] Solche Hierarchisierungen sind im neunzehnten und frühen
zwanzigsten Jahrhundert sehr verbreitet, sie verstellen aber den Blick auf die alles andere als unwichtige,
geringe Leistung des Schiller vorarbeitenden Heinrich Voß. Übersehen wird dabei nämlich auch, wie viele
Stellen so gut wie gar nicht verändert wurden. Von der Frage, ob die dann schließlich, in diesem Falle von
Schiller, vorgenommenen Abänderungen alle das stichhaltigste, überzeugendste Argument auf ihrer Seite
hatten, einmal zu schweigen. Es mutet mir nicht allzu abwegig an, Voß an dieser Stelle in einer Lage zu



309

Während Ingenkamps Edition für sich das Verdienst verbuchen kann, den philologisch
seriöseren Weg gewählt zu haben, insofern, als er sich auf die Mitteilung der beiden als
gesichert geltenden Änderungsmaßnahmen Schillers im nicht erhaltenen vierten Akt
beschränkt, kommt durch das von und bei Borcherdt gewählte Abdruckverfahren die
Arbeitsweise insgesamt an diesem Stück klarer zum Vorschein, auch wenn er den
immer noch als verschollen geltenden vierten Akt der Bühnenbearbeitung in seiner
Gänze präsentiert und dessen Fehlen in der Fassung der Einrichtung für das Weimarer
Hoftheater (1805) „nur“ im Anhang des Kommentars beziehungsweise Handapparates
anmerkt.1055 Hinzu kommt das Problem, daß der exakte Auftakt des vierten Aktes in der
von Schiller bestimmten Art und Weise sich durch die Lektüre der NA trotz des
Abdrucks der Übersetzung Heinrich Voß‘ aus dem Jahr 18061056 nicht erschließen läßt,
da (zumindest im vorliegenden Exemplar des 14. Bandes1057) offenbar ein fehlerhafter
Abdruck vorliegt. Und zwar befindet sich an der Stelle des vierten Aktes, wo Jago mit
den Worten „Sei wirksam Arzenei...“ die dezent gekürzte erste Szene eröffnen sollte,
anstatt der laut Paginierung zu erwartenden S. 222 ein Abdruck der S. 234, die später
an der „richtigen“ Stelle noch einmal erscheint, d. h. die betreffende Stelle sowie die
unmittelbar darauf folgenden Sätze werden überhaupt nicht mitgeteilt.1058 Selbst wenn
Schillers Änderungen und Kürzungen dieses Aktes über die bekannten Maßnahmen
hinaus nicht sehr tiefgreifend ausfallen sollten, so bleibt doch die exakte Entwicklung der
dramatis personae, und hier vor allem der Desdemona, nicht distinkt rekonstruier- und
damit auch interpretierbar.
Verglichen mit der sehr freien Nachdichtung des „Macbeth“, wo es nicht so sehr um
Treue gegenüber dem Shakespearischen Original ging, als vielmehr um eine
vermeintliche Amelioration desselben, verglichen mit der Gozzischen „Turandot“, wo
Schiller gleichfalls nach einer ihm vorliegenden deutschsprachigen Übersetzung,
derjenigen von Werthes, arbeitete, liegt hier wiederum ein anderes Verfahren vor. Denn
die Werthes-Übersetzung war keine fürs Theater geplante Übersetzung und schon gar
keine in Schillers Auftrag unternommene und sie lag einige Jahre zurück, während Voß
Sohn seine erste Übersetzung überhaupt1059 explizit mit dem Telos der

wähnen, welche Schiller bei der „Egmont“-Bearbeitung innehatte. Den erklärten Goethe-Anhängern
konnte er es nicht recht machen. Hier nun war Voß der als der inferiore Wahrgenommene.
1055 Ingenkamp, hier S. 735, kontrastierend mit NA, Bd. 14, hier S. 220-242 respektive S. 351.
1056 Obwohl Voß‘ 1806 veröffentlichte Übersetzung laut Vincke, S. 224, „keine Bühnen-Bearbeitung,
sondern eine Uebersetzung des Originals“ darstellt, bei der er „viele der Schiller’schen Aenderungen ohne
Weiteres übernommen“ hatte, wohingegen ihn „bei andern [...] die Rücksicht auf wörtliche Treue
[hinderte]“, somit stellt dieses Verfahren nur eine sehr behelfsmäßige und keine genauen Einblick
gewährende Notlösung des Herausgebers dar.
1057 Benutzt wurde die 1996 erschienene zweite Auflage, einen unveränderten photomechanischen
Nachdruck der 1949 gedruckten Ausgabe.
1058 Genauer gesagt fehlt bereits ein Teil der im Original und in der Voß-Übersetzung unmittelbar voraus
gehenden Rede Othellos, vgl. NA, Bd. 14, S. 221-223.
1059 NA, Bd. 14, S. 350.



310

Theateraufführung konzipiert und auch nach der Vorlage des Textes am
Bearbeitungsprozeß weiterhin beteiligt bleibt, indem er mit Schiller über mehrere
Übersetzungsmöglichkeiten spricht, bei als problematisch identifizierten Passagen
verschiedene Varianten anbietet und dergestalt immer noch Einfluß auf den weiteren
Verlauf der Bearbeitung nehmen kann.1060 Festzuhalten bleibt, daß Voß nicht gezielt
inexakt, wenngleich zuweilen fehlerhaft oder sinnverfälschend1061, aber doch alles
übersetzt, so daß die Kürzungen, Streichungen1062, Umformulierungen1063, die zu einer
Erhöhung der Sprechbarkeit bei gleichzeitig einhergehenden, sich einschleichenden
Übersetzungsungenauigkeiten führen, als Schillers „Werk“ anzusehen sind.1064

Einschneidende Abänderungen des Handlungsverlaufs, auch in der Form szenischer
Umstellungen, werden nicht vorgenommen. Die Änderungen erschöpfen sich dennoch
keineswegs im Erfüllen der oder Anpassen an die „Forderungen des Theaters und der
Dezenz.“1065 Sie dehnen sich aus auf das Zurückdrängen der politischen Dimension des

1060 Argumentiert wird hier gegen die Einschätzung Albertsens, S. 339, der Heinrich Voß in anderem
Zusammenhang, nämlich verglichen mit seinem Vater oder den Schlegels, lediglich als „subalternen
Jüngling am Musenhof“ eingestuft wissen will. Schillers Verständnis des Dramas hat die Übersetzung
durch Voß nicht geschadet, vgl. auch Ingenkamp, S. 1189.
1061 Siehe etwa stellvertretend Voß‘ Übersetzung in Szene III,4, S. 212 - im Original lautet die Stelle:
Othello: „Give me your hand; this hand is moist, my lady.“ – Desdemona: „It yet has felt no age, nor known
no sorrow.“, was Voß wiedergibt mit den Worten: Othello: „Gib mir die Hand! – Die Hand ist feucht,
Geliebte.“, darauf Desdemona: „Doch kennt sie noch kein Alter, keinen Schmerz.“ [Kursive Hervorhebung
der Verf.]
1062Z. B. streicht Schiller etliche Halbsätze beziehungsweise einzelne Sätze aus längeren Reden, so im
ersten Akt (NA, Bd. 14, S. 149, Zeile 20-23, S. 150, Zeile 23f., S. 151, Zeile 2-5, S. 152, Zeile 17f. und
20f., S. 153, Zeile 32ff., S. 154, Zeile 6f., Zeile 23 und Zeile 25f., S. 155, Zeile 1f., S. 156, Zeile 12ff, S.
157, Zeile 14f., 21-24 und 25 – ich denke anhand der beiden ersten Szenen des Stückes wurde dieses
Verfahren hinreichend klar. Darüber hinaus kürzt er auch längere Passagen, so aus dem Dialog
Montanos mit einem zweiten Edelmann, II. Aufzug, 1. Szene, S. 171, Zeile 4 –14 sowie S. 175, Zeile 12 –
Seite 177, Zeile 6, in II, 3 Seite 183, Zeile 6-12, in derselben Szene S. 190, Zeile 15-25 und Zeile 38-43,
S. 191, Zeile 1-17, im dritten Akt in der vierten Szene S. 211, Zeile 15-26, die Eingangspassage der
ersten Szene des vierten Aktes, auf welche in anderem Zusammenhang näher eingegangen wird sowie in
der Schlußszene V,2, S. 263, Zeile 2-5 und Zeile 11-16 und Seite 264, Zeile 13-16.
1063 Dabei wird die Sprache nicht allein weitgehend von Derbheit entkleidet, sondern teilweise auch
umständlicher und stellenweise gezierter, so bei Emilie „Du hast nicht eben Ursach, das zu sagen“, NA,
Bd. 14, Szene II, 1, S. 175 - an anderer Stelle dichtet Schiller so frei wie sentenzhaft: „Es ist entschieden,/
Man muß das Eisen, wenn es heiß ist, schmieden.“, NA, Bd. 14, Szene II, 3, S. 191.
1064 Analog Ingenkamp, hier S. 1189-1192.
1065 So Schiller in einem „Werbebrief“ an Iffland vom 12. April 1805, vgl. hierzu Ingenkamp, S. 1187, der
Teile des Briefs zitiert sowie, wiederum Ingenkamp, hier S. 1192; zu denken ist in diesem Konnex „der
Dezenz“ vor allem an Jagos Cochonnerien, also seine Flüche und seine sexuellen Anspielungen, die der
Tierwelt entlehnt sind, so malt Jago, selbstverständlich ohne stichhaltige Beweise, denn das
unrechtmäßig an sich genommene und anschließend „Kassio“ untergeschobene „Schnupftuch“ erweist
sich als eine sehr dünne Beweislage, Othello in der von Schiller gestrichenen Passage der ersten Szene
des vierten Aktes aus, sein beruflicher Stellvertreter habe ihn auch bei seiner Gattin vertreten, habe „bei
ihr, auf ihr, was ihr wollt“ gelegen, vgl. NA, Bd. 14, hier S. 221; an anderer Stelle, in Szene III, 3
konfrontiert Jago seinen Beweise für den für Kassio und Desdemona schlecht ausfallenden Leumund
fordernden Herrn mit der so impertinenten wie effektiven Frage „Would you, the supervisor, grossly gape
on,/ Behold her topp’d?“, was ungefähr so zu übersetzen wäre: „Wollt Ihr, der Überwacher,
unanständigerweise gaffen, anschauen, wie sie gedeckt wird?“, was bei Voß erheblich abgemildert wurde



311

Stückes durch geringfügige Kürzungen insbesondere innerhalb des ersten Aktes1066

sowie eine bereits mehrfach in der Sekundärliteraur benannte gezielte Uminterpretation
der Desdemona-Figur.1067 Weitaus bedeutender mutet die Wortwahl an, die Schillers
Desdemona von der Shakespeares unterscheidet. Während sich die originale weibliche
Protagonistin offen zu ihrer „downright violence“ (vgl. Szene I, 3, V. 249) bekennt, was
sich etwa mit „offener Leidenschaft“ für ihren frisch vermählten Ehemann übersetzten
ließe1068, darf sich die bearbeitete Figur gerade noch zu ihrer „Entschlossenheit“
bekennen (vgl. NA, Bd. 14, hier S. 166). Eine vornehme Dame im klassischen Drama
empfindet keine Leidenschaften, bei welchen geradezu konstitutiv das „Maß“ und die
„Mitte“ außer Acht gelassen werden, oder wenn, dann hat sie diese zu verbergen,
unentdeckt zu halten, „entschlossen“ darf sie sich aber gerade noch zeigen.
Desgleichen hält Schiller den Disput zwischen dem Fähnrich und Othellos Frau (vgl. NA,
Bd. 14, II, 1, hier S. 175, Zeile 12 bis S. 177, Zeile 4) sowie zwischen ihr und den im
Verzeichnis der dramatis personae zum „Rüpel“ abgemilderten „Clown“ bei
Shakespeare, der nun seiner clownesken Manier völlig entkleidet wurde, aus dem
Hypotext (vgl. NA, Bd. 14, III, 4, hier S. 211) für entbehrlich. Desdemonas indirekter
Anteil am Geschehen (etwa wenn über sie gesprochen wird), wird von Schiller ebenfalls
zurückgedrängt, so entfällt Jagos durchaus positive Charakterisierung der Frau seines
Vorgesetzten (vgl. NA, Bd. 14, II, 3, hier S. 190). Das Gewicht ihres Einflusses wird
zusätzlich abgeschwächt, indem sie an einer Stelle der bearbeiteten Übersetzung sogar
vom ursprünglich so genannten „Liebchen“ zum „Kind“ mutiert.1069 Dramaturgisch
notwendig wären die benannten Modifikationen insofern nicht, als sie alle ohne
theaterpraktische Schwierigkeiten spielbar und sprechbar sind und der weiblichen
Hauptfigur ihre vielschichtige, teils witzige Art besser anstünde als ihre hier gezeigte
getragene Auslieferung an das vermeintlich Unabwendbare. So wird die dargestellte
Tragödie zu einer, gemessen am Hypotext, eher privaten und die Generalsgattin zu
einer deutlich passiveren Figur, was sie besser oder geeigneter als das unschuldige,

zu der Frage „Wollt Ihr mit off’nem Aug‘ als Zeuge stehn?“, vgl. NA, Bd. 14, hier S. 208; überhaupt stark
dezimiert wurde die bei Shakespeare präsente körperliche Dimension der Liebe, die dem rein rational
agierenden Fähnrich trotz der Ehe mit Emilia respektive „Emilie“, wie sie bei Voß/Schiller heißt, fremd zu
sein scheint, vgl. etwa seine aufschlußreiche Rede in I, 3, NA, Bd. 14, S. 168, die Schiller
bezeichnenderweise gekürzt hat.
1066 In welchem sich die meisten der dramaturgischen Änderungen befinden, so sieht es zutreffend
Ingenkamp, S. 1189, der hier auch genauso berechtigt auf die teilweise in der Tat arbiträr anmutenden
Maßnahmen des Dramaturgen hinweist.
1067 Vgl. zur Komplexität von Shakespeares Desdemona-Figur den sehr erhellenden Beitrag S. N.
Garners „Shakespeare’s Desdemona“ in: Shakespearean Criticism 68 (2002), p. 95-104, besonders p.
96ff. [passim].
1068 Wie dies Bolte und Hamblock in der Reclamausgabe tun, vgl. hier S. 43.
1069 Im Original steht an der betreffenden Stelle das englische Kosewort „chuck“, das übersetzt so viel
wie „Liebchen“ respektive „Täubchen“ bedeutet. Offenbar reicht dieser Diminutiv aber noch nicht einmal
aus, sondern muß durch die aseptische Wendung „Kind“ noch überboten werden, vgl. NA, Bd. 14, Szene
III, 4, S. 213.



312

chancenlose Opfer erscheinen läßt, als sie das in der Apotheose des Originals ist.1070

Tatsächlich verliert das Trauerspiel nach der Nachbearbeitung der Übersetzung etwas
an politischer Brisanz1071, an handfesten Bezügen zur realen Welt. Doch auch die
Titelfigur wird an zentraler Stelle beschnitten und damit ein Stück weit ihrer Chance auf
mögliche Rehabilitierung beim Rezipienten beraubt, denn Schiller streicht den letzten
Satz des, gemäß der Didaskalie, auf seine von ihm getötete Frau sinkenden Othello,
den Voß wie folgt übertragen hatte (NA, Bd. 14, S. 264, Zeile 14-16): „Ich küßte dich, eh‘
ich dich tötete; / Jetzt kann ich mir nichts Schöneres erwerben/ Am Lebensziel, als sanft
im Kuß zu sterben.“1072 Othellos Charakter bekommt durch das Unterdrücken seiner
letzten Worte doch eine negativere Konturierung als im Original. Das lag wohl in der
Intention des Dramaturgen, obwohl keiner der vorherigen Eingriffe Schillers in das
Handeln des geschätzten, ausgezeichneten Heerführers bis hierhin eine solche
Maßnahme hätte erwarten oder gar konsequent erscheinen lassen, so daß keinerlei
Anzeichen oder gar dramaturgische Evidenz, mit Schiller zu formulieren
„Notwendigkeit“, für diesen Schritt benannt werden können. Unverändert bleiben
dagegen weitgehend alle anderen Figuren des Stückes, Jago eingeschlossen, dessen
„naturhafte Dämonie“1073 keiner weiteren Motivierung und damit Modifikation unterzogen
wird, wie sie, von den voraus liegenden Bearbeitungen her, zu erwarten gewesen wäre.
Doch dessen ungeachtet findet zwischen Heinrich Voß und Schiller auch nach der
vorläufigen Fertigstellung der Übersetzung immer noch ein Austausch zwischen
Übersetzer und Dramaturg statt, der bei den früheren Theaterprojekten so nicht

1070 Ingenkamp hält es, S. 1191, „[f]ür den Zuschauer der Schillerschen Fassung“ naheliegender,
einfacher, „das Stück als privates Eifersuchtsdrama zu verstehen“ als für den Rezipienten des originalen
Dramas. Bedeutend ist, daß Verdi/Boito mit ihrer Adaption des Dramas für die Oper sich so gesehen in
der Traditionslinie Schillers befinden, indem sie mittels der fast vollkommenen Streichung des ersten
Aktes, Genette schreibt diesbezüglich unmißverständlich von „ausgeprägter Amputation“ (vgl.
Palimpseste, S. 316) diesen von Schiller soeben beschrittenen Weg konsequent weiter gegangen sind,
die politische Dimension beinahe zur Gänze außen vor gelassen und Desdemona durch ein nach dem
„Weide-Lied“ hinzugefügtes „Ave Maria“ erst recht verklärt haben. Im übrigen scheint es, als werde die
Tragödie in der Sekundärliteratur zu unrecht geringer geschätzt als die Oper, die in der Tat mit einigen
Simplifizierungen operiert.
1071 Hieraus ergibt sich auch eine interessante Analogie zu, eine semi-autointertextuelle Anbindung an
Schillers Bearbeitung von „Nathan der Weise“, bei welchem das Geldproblem des von Lessing her positiv
konzipierten Sultans wohl aufgrund der insgesamt beibehaltenen sympathischen Rolle Saladins merklich
zurückgenommen wurde, während bei der negativen Figur des Jago die Geldgier so signifikant schlecht
ist, daß sie in vollem Umfang erhalten werden konnte, vgl. NA, Bd. 14, Szene I, 3, S. 169f.; Auffallend
wirkt zudem, wie hier wie im „Nathan“ etwaige tagespolitische, nicht gesellschaftspolitische Bezüge
generell (die instabile soziale Stellung von Fremden einerseits, die Rolle der Christen bei der Verfolgung,
Missionierung Andersgläubiger andererseits) gleichfalls merklich zurückgenommen wurden.
1072 Ingenkamp bemerkt dazu dezidiert und enttäuscht-empört, siehe S. 1191: „Vielleicht ist dies die
einer Dramenfigur, aber auch dem ganzen Drama und seinem Autor gegenüber ungerechteste aller
Streichungen des Bühnenbearbeiters Schiller.“ Dem kann man sich, auf die bearbeitete Lady Macbeth
hinweisend, in dieser Ausschließlichkeit nicht anschließen.
1073 Siehe von Wiese, Drama und Theater, hier S. 702.



313

gegeben war, beider Arbeit greift ineinander.1074 So gesehen ist die oben unternommene
Differenzierung zwischen Übersetzung und anschließender Bearbeitung seitens des
Dramaturgen noch nicht ausreichend exakt genug, da Schillers Anteil am Weimarer
„Othello“ dergestalt noch zu vage beschrieben wird. Es fällt auf, wie Schiller teilweise
seitenlange Passagen der ihm vorliegenden Übersetzung ohne jegliche Veränderung
übernimmt.1075 Zudem vollzieht bereits Voß die Umsetzung des Blankverses, wobei
Drewing in der microstrukturellen Analyse der Übersetzung der Eröffnungsszene
nachgewiesen hat, daß Voß das Metrum im Vergleich mit Shakespeare sogar noch
glättet, weniger Abweichungen vom regelmäßigen fünfhebigen Jambus wiedergibt, als
im Hypotext selbst vorkommen.1076 Dagegen nahm Schiller Werthes‘ Prosaübersetzung,
entstanden Ende der 1770er Jahre, und wandelte sie durchgängig in Jamben um. D. h.,
mit Genette zu sprechen, er unterzog seinen Ausgangstext einer Versifikation.1077 Voß‘
Anteil am Aufführungstext, an der Bearbeitung ist somit ungleich höher einzustufen als
der soeben noch einmal kurz umrissene von Werthes. Anders formuliert könnte man
auch sagen, Schillers Anteil an dieser Bühneneinrichtung fällt geringer aus, ist hier dem
Anteil Vossens nachgeordnet, und, aufgrund der als sinnvoll erachteten Arbeitsteilung,
geringer als bei allen anderen hier besprochenen dramaturgischen Arbeiten. Man
könnte daran auch die Frage knüpfen, ob die Einrichtung des Shakespearschen
„Othello“ überhaupt ein Bestandteil des Schillerschen Werkes darstellt? Sie scheint bei
eingehender Würdigung des nicht komplett vorhandenen Textes zumindest eher Voß‘
als Schillers Arbeit. Die Zeitgenossen haben diesen Umstand klarer gesehen und
gewürdigt zu haben als viele der nachfolgenden Rezipienten. Schließlich kündigt das
Weimarer Hoftheater allein den Gymnasiallehrer als den Verfasser des „Trauerspiels in
fünf Aufzügen nach Shakespear [!] vom Professor Voß“ für die Erstaufführung vom 8.
Juni 1805 an. Schiller, er starb am 9. Mai, war zu diesem Zeitpunkt bereits einen Monat

1074 Vgl. die in der NA, Bd. 14, S. 344f. ungekürzt zitierte Vorrede von Heinrich Voß, die er seiner
Übersetzung 1806 vorangestellt hatte, hier heißt es u.a.: „[...] Ich widmete diesem Geschäft alle meine
Nebenstunden, und mit dem Anfang des Jahres 1805 überlieferte ich Schillern den Entwurf einer getreuen
Übersetzung. Wir gingen hierauf gemeinschaftlich das Ganze durch, besprachen jede schwierige Stelle
mit kritischer Umständlichkeit, fochten an, verteidigten, änderten, bis es endlich ungefähr die jetzige
Gestalt erhielt. [...]“ [Kursive Hervorhebung der Verf.]
1075 Siehe beispielsweise hierzu NA, Bd. 14, Szene II, 1, S. 177, Zeile 6 bis S. 178, Zeile 13; direkt im
Anschluß daran S. 178, Zeile 27 bis S. 179, Zeile 18; Szene II, 3, S. 183f., ebenda, S. 185, Zeile 12 bis S.
186, Zeile 23; Szene III, 1, S. 192 bis S. 195, Zeile 9; ebenso Szene III, 4, S. 213 bis S. 215, Zeile 12; des
weiteren druckt Borcherdt wie erwähnt den gesamten vierten Akt gemäß Voß‘ Übersetzung ab, bis auf
den besprochenen Aktschluß; Szene V, 1, S. 244, Zeile 12 bis S. 246, Zeile 7; Szene V, 2 bis Zeile 22.
1076 Vgl. Drewing, Die Shakespeare-Übersetzung von Johann Heinrich Voß und seinen Söhnen, S. 210-
219, hier besonders S. 216ff.; irritierend scheint bei der akribischen Würdigung der übersetzerischen
Mittel bei der Eröffnungsszene allenfalls, daß trotz der insgesamt als gelungen eingestuften Arbeit mehr
Aufmerksamkeit auf Voß‘ Abweichungen und herauspräparierten Unzulänglichkeiten gelegt werden als
auf dessen positiv bewertete Passagen.
1077 Da in diesem Verfahren nicht Schillers wesentliche oder gar einzige Änderung ausgemacht wurde,
wurde dieser Terminus für die Bearbeitung absichtlich nicht als Kapitelüberschrift übernommen.



314

tot. So bildet die erneute Beschäftigung mit Shakespeare, einem der kontinuierlichen
Bezugspunkte innerhalb seines eigenen poetischen Produktivität, auch und gerade, was
das Herausbilden von Unterschieden zum englischen Dramatiker anbelangt, einen
ungeplanten Schlußpunkt. In diesem fading bündeln sich, an den (nun gegenüber
„Macbeth“ wesentlich geringeren) Änderungen des Hypotextes ablesbar, nochmals
einige Unterschiede zwischen Schiller und Shakespeare, wenn auch die Differenzen
weniger geworden waren als beim ersten diesbezüglichen Weimarer Theaterprojekt.



315

VI. Anamorphose und Kongenialität – ein Schlußwort
Wie paßt, nach der Betrachtung der einzelnen dramaturgischen Arbeiten, der
vorgestellte Textkorpus in das in der Einleitung skizzierte Schillerbild? Fügt es sich in
das bisher vorherrschende Gesamtbild des Dichters ein oder entwickelt es sich
unabhängig davon?
Das dramaturgische Werk Schillers erklärt sich grundsätzlich, dies ist keine
revolutionäre, gleichwohl eine wichtige Feststellung, aus seinem theaterpraktischen
Verständnis heraus. Daß ein Dramaturg aus Erwägungen und Gegebenheiten, die die
Bühnentauglichkeit betreffen, Änderungen vornimmt, Stücke bearbeitet, ist in der Tat
eine Binsenweisheit. Trotzdem ist es eine, auf die bis heute hingewiesen werden muß,
da Interpreten jeder Zeit sie unberücksichtigt gelassen haben – erst zeitgenössische
Kritiker und Theatergänger, später manche Literaturwissenschaftler. Manche Eingriffe in
den Hypotext erklären sich schlicht mit den Problemen der Realisierung auf der Bühne,
was den Ablauf des Stückes betraf. Ein eingeschränkter Etat, der sich auf die Kostüme
und das Bühnenbild auswirkte und die Zensur ausübende Instanz des Hofes sind
weitere, häufig benannte Beschränkungen der künstlerischen Arbeit, d.h. sie sind dem
Dramaturgen auch nicht allein anzulasten. Alle Bühnenbearbeitungen, von der
„Egmont“-Adaptation bis zur Mitwirkung an Voß‘ „Othello“-Übersetzung für die Weimarer
Bühne, eint ungeachtet ihrer Unterschiedlichkeit und Vielgestaltigkeit das Bemühen, das
ausgewählte Stück bühnengemäßer zu gestalten, als es in der Originalfassung
geschrieben war. Teilweise gelang das weniger gut, teilweise wurde der Plan meisterlich
umgesetzt. Von der Anamorphose bis zur Kongenialität sind alle Stadien vertreten.
Gerade die ‚verzerrenden‘ Bühnenbearbeitungen legen oft den Finger in offene
Wunden, d.h. sie machen dramaturgische Problemstellen des Hypotextes transparent.
Bei den Schiller-Bearbeitungen gilt das sowohl für die schwierige Schlußgebung des
„Egmont“, für die Interpretation bestimmter Figuren wie etwa diejenige der Lady
Macbeth, die auch späteren Generationen intrikat erschien, oder die Frage nach der
Motivation für das Verhalten der Turandot. Es scheint aber darüber hinaus ganz generell
ein zuverlässiger Indikator für Schwachstellen zu sein. Als nachträgliches Korrektiv
erscheint die Bühnenbearbeitung anhand der gerade genannten Exempla als durchaus
problematisch, insofern, als sich aus jeweils unterschiedlichen Gründen die
Veränderungen nicht nahtlos in die Stücke integrieren. Grob differenzieren lassen sich
drei Optionen einer Bearbeitung: eine Simplifizierung, eine Komplizierung oder eine
weitgehende Umsetzung des Hypotextes. Ein Mittel der Simplifizierung wie der
Komplizierung ist die Politisierung, bei Schillers dramaturgischen Arbeiten erkennbar bei
„Egmont“ und „Turandot.“ Auffälligerweise gilt die letzte, positive Wertung, die hier
sogenannte Kongenialität, einer Bearbeitung mit geringen Textänderungen, in welcher



316

sich der Dramaturg in den Dienst des Hypotextes und nicht über diesen stellt, während
diejenigen Bühnenbearbeitungen, bei welchen der Schiller-Anteil höher ausfiel, zwar für
die Interpretation interessanter, gleichzeitig jedoch weniger konsistent gerieten. Dies
überrascht umso mehr, als es sich hierbei ausgerechnet um die „Phèdre“ Racines
handelt, ein Meisterwerk der theoretisch von Schiller allzeit abgelehnten oder doch mit
größter Distanz zur Kenntnis genommenen französischen Literatur. Doch das muß kein
zwangsläufiger Widerspruch sein. Über jede einzelne der so entstandenen Arbeiten
gingen die Voten stets weit auseinander, von uneingeschränkter Zustimmung bis zu
vollkommener Aburteilung reichte in der Regel die interpretatorische Spannbreite, noch
nicht einmal über die Traditionslinie, in die Schiller hierbei gestellt werden sollte oder
konnte, liegt eine Einigung im Bereich des Möglichen:

Nun aber trat es mir auf einmal in der Sprache Shakespears entgegen, die große Analogie zweier

vorzüglicher Dichterseelen ging mir lebhaft auf; es war das erste frische wieder, dasselbe in einem

andern, und so neu daß es mich wieder mit seiner völligen Kraft ergriff und die innerlichste Rührung

hervorbrachte. [...] 1078

Goethe beurteilt demnach den ihn ergänzenden Part des ‚Duumvirats‘ gänzlich anders
als der sich später an Schiller den dramatischen Blick schärfende Friedrich Hebbel:

Schiller hat seiner ganzen Anlage nach mit keinem Dichter weniger Verwandtschaft als mit Shakespeare,

mit dem man ihn früher so oft verglich, und mit keinem mehr als mit Caldéron, mit dem man ihn, soweit ich

mich erinnere, noch nie parallelisierte; er übertrifft diesen jedoch [...] unendlich durch die hohe

Begeisterung, die ihm innewohnt. [...] 1079

Schiller schreitet insgesamt eine beträchtliche Bandbreite dramaturgischer Verfahren
ab, mischt in unterschiedlichen Dosierungen sein bühnenpraktisches Gespür mit
eigenen dramentheoretischen Überzeugungen, um letztendlich bei der „Phädra“-
Übertragung mit minimalistischen Mitteln theaterpraktisch gelungene Effekte zu erzielen
und seine Theorie, die sich seiner Sicht auf französische Sprache und Literatur nicht zur
Deckung oder zu einer Annäherung bringen läßt, weitgehend hintanzustellen. Dabei
mündet er am Ende in die konventionelle Dramaturgenauffassung ein: Er gestaltet die
ihm vorliegenden Texte zurückhaltend, effektiv und weitgehend werkgetreu. Je
souveräner er seinen eigenen, poetisch versatilen Weg geht, desto geringer fallen seine

1078 So Goethe in seiner Rezension über: Wallenstein. From the German of Frederick Schiller. –
Edinburgh 1827, zitiert in: Schiller – Zeitgenosse aller Epochen, Bd. I, hier S. 338f..
1079 So Friedrich Hebbel 1848/49 in seiner Rezension des Briefwechsels zwischen Schiller und Körner,
zitiert in: Schiller – Zeitgenosse aller Epochen, Bd. I, S. 391-398, hier S. 394.



317

Eingriffe aus. Er erschreibt sich die Fähigkeit, andere Theaterkonzepte weniger
zurechtzubiegen, mündet so in eine zugelassene Heterogenität ein, indem er Racine,
weitgehend, Racine sein läßt respektive den Picardschen Lustspielen nicht mehr
Botschaft einzuhauchen sucht, als in ihnen angelegt ist. Spannender und ergiebiger für
den Rezipienten sind hingegen diejenigen dramaturgischen Projekte, die größere
Abweichungen zwischen dem Original und der Bearbeitung aufweisen.
Ein Kraftakt im doppelten Wortsinn war die dramaturgische Tätigkeit für den
hauptberuflichen Dramatiker: Diszipliniert trat er dergestalt seiner Krankheit entgegen,
indem er möglichst keine Zeit ungenutzt verstreichen lassen wollte, sondern sich
stattdessen, sofern ihm die Stärke zur unabhängigen Kreativität fehlte, in den Dienst des
Hoftheaters stellte und sich allmählich, durchaus nicht kontinuierlich, wenn man die dem
Hypotext verpflichtete „Nathan“-Bearbeitung mit der unmittelbar darauf folgenden, sehr
freien „Turandot“-Einrichtung vergleicht, sondern auf Umwegen und sprunghaft, eine
Souveränität im Umgang mit Dramen, die manchmal seinen eigenen poetologischen
Überlegungen zuwiderliefen, erarbeitete, die sehr viel für weitere Bearbeitungen, zu
denen es dann nicht mehr kam, zu hoffen gegeben hätte. Begreift man indes zum einen
die um 1800 generell größere Freiheit im Umgang mit fremden wie fremdsprachigen
Hypotexten einerseits und hütet man sich gleichzeitig vor den hagiographischen
Elogen1080, die vor allem ab dem zweiten Drittel des 19. Jahrhunderts auf Schiller
gesungen wurden, dann rückt ein gemäßigterer, solche Extreme umgehender Zugang
zu diesen Texten in greifbarere Nähe. Der Bearbeiter eroberte sich ganz allmählich eine
größere Variationsbreite und Souveränität im Einrichten für das Hoftheater, wie dies für
den eigenständigen Dramatiker, der immer wieder neue Herausforderungen suchte und
dessen einzelne Stücke sich untereinander nie glichen, selbst längst galt. In der Tat sind
einige der dramaturgisch notwendigen, vor allem jedoch auch einige der sich „nur“
aufgrund Schillers Überzeugung vorgenommenen Änderungen, heutigen Rezipienten im
Bezug auf das Original unverständlich. Für diese gibt es wiederum sowohl
dramentheoretische Gründe als auch die eine oder andere nicht mit letzter Sicherheit zu
klärende Entscheidung, hinter der sich der Wunsch verbirgt, mit wenigen vermeintlich
gezielten (Kunst-)griffen den Hypotext zu optimieren.1081 Der dabei festzustellende
transitorische Charakter, der den Schillerschen Bühnenbearbeitungen eignet, ist
grundsätzlich gattungsinhärent, d.h. er läßt sich durch den in der Regel temporären
Bezug erklären, der den Bühnenbearbeitungen generell anhaftet und nicht etwa

1080 Aufgearbeitet von Albrecht Schöne zuletzt in: Schillers Schädel. – München 2002, z. B. S. 20-24.
1081 Vgl. hierzu Goethes Stellungnahme „Über das deutsche Theater“, zitiert bei Oellers, Schiller –
Zeitgenosse aller Epochen, Bd. I, S. 322f. [passim], wobei sich Goethes Einschätzung auf die Bearbeitung
der fremdsprachigen Dramen ausdehnen läßt, wenn es heißt „[...] der einnehmende Stoff, der anerkannte
Gehalt solcher Werke sollte einer Form angenähert werden, die teils der Bühne überhaupt, teils dem Sinn
und Geist der Gegenwart gemäß wäre. [...]“ [Kursive Hervorhebung der Verf.]



318

dadurch, daß sich Schillers Theaterkonzeption selbst überholt habe – schließlich
widerlegen die Bühnen bis heute eine so gelagerte Interpretation mittels zahlreicher
Inszenierungen seiner Stücke, weshalb sich eine solche Unterstellung schon allein
empirisch widerlegen läßt. Ihren literar- wie theaterhistorischen Wert behalten Schillers
Bühnenbearbeitungen nicht trotz, sondern vielmehr wegen ihres Status als wichtige
Zwischenstation auf dem Weg zu einer dem Text gerecht werdenden Umsetzung vom
virtuellen Drama hin zur tatsächlichen als gelungen eingestuften Aufführung auf einer
Bühne. Nicht außer Acht gelassen werden sollte in diesem Nexus vielleicht Schillers
Äußerung gegenüber Johann Wilhelm Süvern (1775-1829) in seinem Brief vom 26. Juli
1800: Er, Schiller, habe bei „Wallenstein“ Rücksichten auf die theatralische
Umsetzbarkeit genommen, denn hier heißt es: „[...] nur die spätere Idee, dasselbe
[Stück, eben „Wallenstein“, Anm. der Verf.] auf die Bühne zu bringen, war Schuld, daß
ich gewisse Foderungen der Kunst dem Bedürfnis der Theater aufopfern mußte.“1082

Solche selbstkritischen Betrachtungen sind nicht untypisch. Skeptisch blieb der
Dramatiker zeitlebens in bezug auf die Frage, ob er nicht möglicherweise an der einen
oder der anderen Stelle zu viele Zugeständnisse in diesem Nexus getan habe.
Vorsichtig schreibt er in seinem letzten Brief, nach längerer Pause, an seinen „theuren“,
„liebsten Freund“ Wilhelm von Humboldt:

Noch hoffe ich in meinem poetischen Streben keinen Rückschritt gethan zu haben, einen Seitenschritt

vielleicht, indem es mir begegnet seyn kann, den materiellen Foderungen der Welt und der Zeit etwas

eingeräumt zu haben. Die Werke des dramatischen Dichters werden schneller als andre von dem

Zeitstrom ergriffen, er kommt selbst wider Willen mit der großen Masse in eine vielseitige Berührung, bei

der man nicht immer rein bleibt. [...] 1083

Die Selbstkritik bezüglich der eigenen Leistung schloß, dafür spricht nicht zuletzt der
soeben zitierte Brief, die dramaturgischen Tätigkeiten und die dafür erforderlichen
Zugeständnisse gegen viele Seiten ein.1084 Damit einher ging die schmerzliche, aber
akzeptierte Erkenntnis der eigenen Isolation, des nicht bloß hypersensibel

1082 Vgl. NA, Bd. 30, S. 176f.; S.389f..
1083 Vgl. NA, Bd. 32, S. 206-209; S. 575-578; indessen scheint mir bei diesem Zitat nicht nur oder in
erster Linie ein Bezug zum unmittelbar vorher erwähnten „Wilhelm Tell“ vorzuliegen, wie es der
Herausgeber Axel Gellhaus nahelegt, vgl. hier S. 576, sondern vielmehr auch und gerade eine Allusion
auf seine dramaturgische Tätigkeit vorzuliegen, zumal im Anschluß die Übersetzung der „Phädra“
Racines sowie „Die Huldigung der Künste“ explizit genannt werden, vgl. S. 207; als kongruent erweist sich
beider Sicht ihrer Freundschaft trotz langer Pausen innerhalb der Korrespondenz und Phasen des Sich-
Nicht-(Wieder)Sehens, vgl. dazu den Brief Humboldts an seine Frau vom 5. September 1804, Wilhelm
und Caroline von Humboldt in ihren Briefen, zweiter Band, hier S. 240ff..
1084Siehe dazu Oellers, Diss., S. 324f.: „Schillers Tod ist [...] auch auf dem Theater eine deutliche Zäsur
[...]. Die Hochblüte des deutschen Theaters in den zwei Dezennien von 1785-1805 war nur noch eine
Erinnerung [...] wobei nicht übersehen werden kann, daß auch in Weimar und Berlin das Niveau der
Darstellungskunst und das des Spielplans immer mehr sank.“



319

wahrgenommenen Unverstandenseins. Verbindungen zur nachwachsenden
schreibenden Generation bestanden nicht (mehr). Im Unterschied zu seinen sterblichen
Überresten, oder „Exuvien“, die möglicherweise, wie Albrecht Schöne noch einmal
genauestens rekonstruiert, vertauscht wurden1085 - was jedoch nicht weiter von
besonderer Bedeutung sein sollte -, besitzen seine Texte den unbestreitbaren Vorteil,
wieder und wieder gelesen und interpretiert werden zu können. Daran knüpft sich
grundsätzlich die Option, sofern nicht gleich, so doch eventuell irgendwann zukünftig
einmal verstanden zu werden.
Zum transitorischen Charakter hinzu kommt der oben kurz angeklungene
aposteriorische Charakter dieser Arbeiten, ihr Entstehen nach seinen theoretisch-
ästhetischen Schriften. Die Bühnenbearbeitungen orientieren sich nur dann an Schiller
eigener Dramentheorie, wenn ihm dies nicht gegen sein momentan verfolgtes
dramaturgisches Konzept läuft. Rekonstruieren kann man dies z. B. an der
Gattungsfrage der Turandot-Bearbeitung, genauso trifft dies auf Egmont oder auf
Phädra zu, an deren Bearbeitung von seiner theoretischen Position aus in keinem Fall
zu denken wäre.1086 Hier entziehen sie sich klar dieser Zugangsweise. Die
dramaturgischen Arbeiten fügen sich weder lückenlos in Schillers sich immer weiter
fortentwickelnde Dramentheorie ein, noch durchlaufen sie eine davon unabhängige
Entwicklung. Gleiches gilt für ihre Relation zu den Dramen. Schiller bewahrt sich
grundsätzlich die Option, im Drama respektive im bearbeiteten Stück entgegen einer
von ihm selbst für gültig erklärten Regel zu verfahren, er stellt die Flexibilität über das
poetologische Gesetz. Schiller war zu offen für unterschiedliche Stückkonzeptionen, als
daß er sich selbst Möglichkeiten anhand von zu rigiden Forderungen verbaut hätte.
Hatte Schiller seine frühen Dramen, im speziellen Die Räuber und Die Verschwörung
des Fiesco zu Genua erkennbar mit Anleihen aus der Literaturgeschichte gespeist1087,
so läßt sich im Unterschied dazu in seinem späteren Werk, einsetzend mit seiner
Egmont-Bearbeitung oder, allgemeiner und zurückhaltender formuliert, mit seiner
ungefähr zeitgleich verlaufenden Rückkehr zum Drama, nachvollziehen, wie er jetzt den
umgekehrten Weg geht und die jeweiligen Hypotexte mit seinem eigenen Werk erst teils

1085 Zurecht schließt Schöne angesichts der abenteuerlichen Entwicklung, die Schillers Bestattung
eignet, diese Möglichkeit nicht aus, ja sie kann gar nicht ausgeschlossen werden, da, so Schöne, Schillers
Schädel. – München 2002, hier S. 22 „[d]ie wunderbare Auffindung des Schädels im Verwesungschaos
des Kassengewölbes und der Echtheitserweis durch die Erleuchtung des Weimarer Bürgermeisters [...]“
das einzige, tatsächlich arbiträre Anzeichen für die Richtigkeit der Dezision darstellen, vgl. zusätzlich
ebenda, S. 24, die Begründung der prophylaktische Ablehnung einer klärenden Überprüfung seitens der
Stiftung Weimarer Klassik, der Terminus der „Exuvien“ stammt von Goethe, hier ebenfalls zitiert nach
Schöne, S. 28.
1086 Wie wenig dogmatisch Schiller tatsächlich in diesen Zusammenhängen dachte, illustriert sehr
eingängig sein Brief an Goethe vom 26. Juli 1800, vgl. Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg.
von Emil Staiger, hier S. 859f., hier S. 860.
1087 Vgl. etwa Schiller-Handbuch, hg. von Helmut Koopmann, hier einen Artikel des Herausgebers auf
S. 137-147.



320

amalgamiert, teils – wie im Fall der Turandot-Bearbeitung – die Arbeit mit diesem
fremden Text als Ideenquelle zu einem eigenständigen Dramenprojekt, Rosamund oder
die Braut der Hölle1088, nutzt – und, schließlich, mehr und mehr dazu übergeht, die zu
bearbeitenden Texte in ihrer Eigenständigkeit selbst zu belassen, wenn sie seiner
dramatischen Heautonomie zuwider laufen. Was sich ganz allmählich, zwar nicht
kontinuierlich, aber nach dem Umweg der „Turandot“, immer mehr herauskristallisiert, ist
eine unausgesprochene, nicht thematisierte, gleichwohl zunehmende Verpflichtung
gegenüber dem Original. Texttreue gewinnt so innerhalb des Korpus mehr und mehr
Gewicht. Nicht Ablenkung von eigener dramatischer Produktion stellen diese
Theaterprojekte somit größtenteils dar, sondern Inspiration und Stimulation.1089 Schiller
interpretiert so gesehen, einmal mehr, einmal weniger, alle Stücke, die er als Bearbeiter
„unter der Feder“ hat. In einigen Fällen bilden sie für ihn eine Art Resonanzraum seines
eigenen Schaffens, der alles, was er bearbeitet, durch seine eigene Sicht auf die Dinge
filtert. Doch nimmt er sich mehr und mehr zurück und läßt dem bearbeiteten Stück dann
weitgehend seinen eigenen Raum.
Es stellt sich angesichts der auffallend unterschiedlich ausfallenden, variierenden
Verfahren, die Schiller bei seinen Bühnenbearbeitungen vornimmt, die Frage, ob im
Rahmen seiner Tätigkeit als Dramaturg des Weimarer Hoftheaters überhaupt strictu
sensu von der „Bühnenbearbeitung der Klassik“ die Rede sein kann oder ob nicht
Projekte wie „Nathan“, die beiden Picard-Komödien, die vom Gehalt her als
französisches Pendant zu den zwar häufig aufgeführten, im Grunde aber
selbstverständlich abgelehnten Stücken Ifflands oder Kotzebues angesehen werden
können, oder das gegenüber der ersten Shakespeare-Adaption auffällig geänderte
Verfahren der Gemeinschaftsproduktion bei der Othello-Inszenierung durch das
Hinzuziehen eines ausgewiesenen Englischexperten, Heinrich Voß, die entweder durch
ihr weitgehendes Unangetastetbleiben, durch ihre literaturgeschichtlich anders gelagerte
Konnotation oder durch die ‚Nicht-Zuordenbarkeit‘ zu Schillers eigenem eigentlichem
Werk diese Sichtweise eher konterkarieren.1090 So wird für eine differenziertere

1088 Als ein weiteres Beispiel mag die aus der Beschäftigung mit Racines „Britannicus“ entsprungene
Idee für das „Agrippina“-Fragment gelten.
1089 Ganz anders sieht es Koopmann im Schiller-Handbuch, hier in seinem Artikel „Übersetzungen,
Bühnenbearbeitungen“, S. 735f.: „Zwischen Übersetzungen und Bühnenbearbeitungen sollte man bei
Schiller trennen [...]. Seine Bühnenbearbeitungen [...] hatten einen ganz anderen Sinn: sie sollten das
Repertoire der Schaubühne bereichern [...] Vorhandenes dem strengen Theaterstil des Weimarischen
Hoftheaters [...] angleichen, und so entstand eine ganze Reihe von Bühnenbearbeitungen. Sie hatten mit
der Theaterpraxis der Zeit zu tun, nicht mit Schillers eigener Entwicklung. [...]“ Neben all den zutreffenden
Gründen, die Koopmann an dieser Stelle benennt, hatten die Bühnenbearbeitungen sehr wohl auch einen
Anteil an Schillers Evolution, über die Größe dieses Anteils mag man streiten, ich würde ihn sicherlich
höher veranschlagen als möglicherweise mancher andere, den Zusammenhang vollkommen zu leugnen,
hielte ich für nicht konsistent.
1090 Anders sieht es (noch) Borcherdt, vgl. hierzu seine „Einführung“ mit der Überschrift „Die
Bühnenmanuskripte der hochklassischen [!] Zeit, NA. Bd. 14, hier vor allem S. 269. Wichtig erscheint es,



321

Kategorisierung plädiert, fernab von rein literarhistorischen, ohnehin obsolet
gewordenen strikten Kategorisierungen wie derjenigen der „Klassik“ einerseits und der
„Romantik“ andererseits. Nicht außer Acht gelassen wird, wie sehr sich die genannten
zeitgenössischen Richtungen gerade im Bezug auf Bühnentauglichkeit, die für Schiller
hohe Relevanz besaß und für die Romantiker von untergeordneter, wenn nicht
unwichtiger Bedeutung war, auch wieder voneinander abgrenzten. An der
Zugewandtheit zu den Forderungen der Bühne scheint die Differenz zwischen
klassischem und romantischem Drama leichter ablesbar als am stofflichen Gehalt etwa
des „Ion“ und der „Braut von Messina.“ Mit den soeben genannten
Bühnenbearbeitungen wäre genau die Voraussetzung geschaffen, die das Projekt des
„Deutschen Theaters“ wie das eines über die eigenen Sprachgrenzen hinaus an der
Weltliteratur interessierten wie orientierten Theaters, das „Repertorium“, mutmaßlich zu
einem so zügig durchführbaren wie erfolgreichen Unternehmen hätte werden können.
So war es anfangs geplant, als bei Unger im Halbjahresabstand spielbare Dramen
erscheinen sollten. Vor dem soeben skizzierten Hintergrund manifestiert sich gerade
insbesondere an diesem Teil seines Œuvres seine Wandlungsfähigkeit. Die
Beobachtung, daß mit der Bearbeitung der französischen Dramen endgültig ein
Wechsel hin zu nurmehr moderaten Eingriffen in den Hypotext vollzogen wurde, legt
uudem die Vermutung nahe, dies sei der Weg gewesen, auf dem fortan weiter
gegangen werden sollte. Lediglich Schillers früher Tod hätte also die Vollendung des
visionären Ziels, das dennoch von Goethe, wenn auch wohl anders als unter Schillers
Mitwirkung, weiter verfolgt wurde, verhindert.1091

Einmal mehr wird im einen oder anderen Fall, vor allem bei „Macbeth“ und „Turandot“,
die Differenz deutlich zwischen Intertextualitäts- wie Interpretationsverfahren, die den
zugrundeliegenden Text, den Hypotext, respektieren beziehungsweise z. T. mutwillige
Interpretationen an ihn herantragen, die sich durch den Text selbst kaum oder gar nicht
belegen lassen, so daß es dem Bearbeiter manches Mal besser anstünde, einen
eigenen, neuen Text zum vorgefundenen Stoff zu schreiben.

relativierend zu berücksichtigen, daß die Inszenierungen, die Produktionen nie adäquat übernommen
wurden, sondern „nur“ der Text der Bühnenbearbeitung, der anschließend durchaus noch abgeändert
werden konnte und auch abgeändert wurde, wie z. B. an der Dresdner Fassung der „Turandot“ sehr
deutlich wurde.
1091 Der letzte Gegenstand innerhalb des Schiller-Goethe-Briefwechsels, Rameaus Neffe, offenbart, in
der Analyse der Aufgaben eines Schriftstellers unter besonderer Berücksichtigung Voltaires, die Differenz
zwischen Schiller und Goethe und gleichzeitig Schillers selbstverständlichen Umgang mit diesem. Bis
zum Schluß bewahrt er sich seine Eigenständigkeit in der Sicht auf die Dichtung wie die Geschichte, vgl.
dazu explizit seinen letzten im Briefwechsel, hg. von Emil Staiger, abgedruckten Brief vom 25. April 1805,
in der zitierten Ausgabe auf S. 1051f., der noch ein Mal unterstreicht, wie sehr Schiller in jeder Phase in
der Lage war, sich, wo es ihm nötig schien, abzugrenzen. Nichts wäre darum weniger zutreffend, als in
ihm einen Erfüllungsgehilfen oder Claqeur Goethes zu sehen.



322

Bei der Anwendung der zugrunde gelegten intertextualitätstheoretischen Modelle konnte
bedauerlicherweise das avisierte Ziel, die ohnehin schon große Anzahl der Termini nicht
noch weiter zu erhöhen, nicht durchgehend einhalten. Das Netz der bereitgestellten
Fachbegriffe erwies sich, glücklicherweise nicht oft, als immer noch nicht engmaschig
genug, so daß Termini wie die „Simplifizierung“, „Komprimierung“ oder auch
„Transformation der Gattung“ neu eingeführt wurden. Erklärbar scheint die Maßnahme
mit durch den Umstand, daß die Bühnenbearbeitung bisher nicht im Zentrum des
intertextualitätstheoretischen Interesses stand und zukünftig wohl auch nicht stehen
wird. So gesehen bleibt jede Theorie, die Intertextualitätstheorie wie die Schillersche
Dramentheorie, hinter der Dramen- und Aufführungspraxis zurück, denn: „Jeder Stoff
will seine eigene Form.“ Um die Bühnenbearbeitung also in Intertextualitätsmodelle
integrieren zu können, muß sie erst einmal ins Blickfeld ihrer Theoretiker gerückt
werden. So gesehen könnten die anhand der Bühnenbearbeitungen des Weimarer
Dramaturgen herausgefundenen Verfahren als eine Grundlage für eine Einordnung von
Bühnenbearbeitungen im allgemeinen dienen.
Wenn die vorliegende Arbeit darüber hinaus mit dazu beitragen könnte, dem Bearbeiter,
Schiller im besonderen, jeden Dramaturgen im allgemeinen, dahingehend Gerechtigkeit
widerfahren zu lassen, seine Tätigkeit gerade nicht sub specie aeternitatis zu betrachten
und zu begreifen, dann erschlösse die Beschäftigung mit diesem Thema eine
grundsätzlich neuen Zugangsweise zur Textgattung der Bühnenbearbeitung. Wenn sie
darüber hinaus einen ersten Anhalts- oder Ausgangspunkt bieten könnte, Schillers
Versatilität und zunehmende, aber Umwege mit einschließende Souveränität auf dem
Gebiet des Dramas weiter zu erhellen, die er unter anderem der Beschäftigung mit den
Werken anderer Dramatiker verdankt, dann hätte sie ihr Ziel erreicht.
Den Interpreten des Schillerschen Œuvres könnten die dramaturgische Arbeiten als
Arrondierung dienen. Sie korrigieren, justieren das Bild des Dichters, indem sie
gewissermaßen die Anzahl der Bildpunkte erhöhen, durch eine höhere Auflösung eine
größere Tiefenschärfe liefern, die aber paradoxerweise eher dazu führt, das zuvor klar
konturierte Bild etwas weicher, diffuser zu zeichnen. Nicht zuletzt arbeiten sie dem
Vorurteil entgegen, Schiller habe alles allein mit dem Verstand geschaffen1092,
schließlich blieb manche Frage an den Bearbeiter für die Gründe seiner Eingriffe offen.
Mit ihnen entsteht die Chance, Schiller wieder zu entdecken, einen Zugang aus einer
anderen Perspektive zu bekommen, sein Schaffen neu auszuleuchten. Beim genaueren
Hinsehen nämlich verschwimmt das vermeintlich so genau zu bestimmende Bild des

1092 Abgesehen vielleicht von den Figuren „Max“ und „Thekla“ in der „Wallenstein“-Trilogie, wie Schiller
von seinem Freund Körner brieflich attestiert wird (am 9. April 1799), vgl. Briefwechsel zwischen Schiller
und Körner, hg. von Berghahn, S. 291-294, hier S. 292.



323

Wahl-Weimarers an der einen oder anderen Stelle. Exakt da wird es und wird er erst
interessant.



324



325

VII. Literaturverzeichnis

1. Schiller

Friedrich Schiller. Sämtliche Werke. Erster Band. Gedichte. Dramen I. [Die Räuber. Die
Verschwörung des Fiesco zu Genua. Kabale und Liebe.] Auf Grund der Originaldrucke
hg. von Gerhard Fricke und Herbert G. Göpfert. – München 81987.

Friedrich Schiller. Sämtliche Werke. Zweiter Band. Dramen II. [ Don Carlos. Wallenstein.
Maria Stuart. Die Jungfrau von Orleans. Die Braut von Messina. Wilhelm Tell. Die
Huldigung der Künste. Körners Vormittag.] Auf Grund der Originaldrucke hg. von
Gerhard Fricke und Herbert G. Göpfert. – München 1981, S. 7-1029, S. 1083-1090.

Friedrich Schiller. Geschichte des Abfalls der vereinigten Niederlande. Erstes Buch. In:
F. S. Sämtliche Werke. Vierter Band. Historische Schriften. Auf Grund der Originalwerke
hg. von Gerhard Fricke und Herbert G. Göpfert. – München 71988, S. 27-107, S. 308-
315.

Friedrich Schiller. Aus der Sammlung Historischer Memoires. Vorerinnerung zu
Bohadins Saladin. In: F.S. Sämtliche Werke. Vierter Band. Historische Schriften. Auf
Grund der Originalwerke hg. von Gerhard Fricke und Herbert G. Göpfert. – München
71988, S. 863-866.

Friedrich Schiller. Über den Grund des Vergnügens an tragischen Gegenständen. In:
F.S. Sämtliche Werke. Fünfter Band. Erzählungen. Theoretische Schriften. Auf Grund
der Originalwerke hg. von Gerhard Fricke und Herbert G. Göpfert. – München 91993, S.
358-372.

Friedrich Schiller. Dramatische Preisaufgabe. In: F. S. Sämtliche Werke. Fünfter Band.
[...] – München 91993, S. 844-846.

Friedrich Schiller. Tragödie und Komödie. In: F. S. Sämtliche Werke. Fünfter Band. [...] –
München 91993, S. 1017f..

Friedrich Schiller. Über Egmont, Trauerspiel von Goethe. In: F. S. Sämtliche Werke.
Fünfter Band. [...] – München 91993, S. 932-942.

Friedrich Schiller. Über die Iphigenie auf Tauris. In: F. S. Sämtliche Werke. Fünfter Band
[...]. – München 91993, S. 942-970.

Friedrich Schiller. Goldonis Memoiren. In: F. S. Sämtliche Werke. Fünfter Band [...]. –
München 91993, S. 928-932.



326

Friedrich Schiller. Gedanken über den Gebrauch des Gemeinen und Niedrigen in der
Kunst. In: F. S. Sämtliche Werke. Fünfter Band [...]. – München 91993, S. 537-543.

Friedrich Schiller. Über Anmut und Würde. In: F. S. Sämtliche Werke. Fünfter Band [...].
– München 91993, S. 433-488.

Friedrich Schiller. Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von
Briefen. In: F. S. Sämtliche Werke. Fünfter Band [...]. – München 91993, S. 570-669.

Friedrich Schiller. Über naive und sentimentalische Dichtung. In: F. S. Sämtliche Werke.
Fünfter Band [...]. – München 91993, S. 694-780.

Friedrich Schiller / Johann Wolfgang von Goethe. Über epische und dramatische
Dichtung. In: F. S. Sämtliche Werke. Fünfter Band [...]. – München 91993, S. 790-792.

Friedrich Schiller. Sämtliche Werke. Auf Grund der Originaldrucke hg. von Gerhard
Fricke und Herbert G. Göpfert. - München 81987ff.

Friedrich Schiller. Übersetzungen und Bearbeitungen. Hg. von Heinz Gerd Ingenkamp. -
Frankfurt am Main 1995 (= Werke und Briefe Bd. 9; Bibliothek deutscher Klassiker Bd.
120).

Schillers Werke. Nationalausgabe. Dreizehnter Band. Bühnenbearbeitungen erster Teil.
Hg. von Hans Heinrich Borcherdt. - Weimar 1996 [zuerst: 1949].

Schillers Werke. Nationalausgabe. Vierzehnter Band. Bühnenbearbeitungen zweiter
Teil. Hg. von Hans Heinrich Borcherdt. - Weimar 1996 [zuerst: 1949].

Schillers Werke. Nationalausgabe. Fünfzehnter Band Teil II. Übersetzungen aus dem
Französischen. Hg. von Willi Hirdt. - Weimar 1996.

Schillers Werke. Nationalausgabe. Neunundzwanzigster Band. Briefwechsel. Schillers
Briefe 1.11. 1776-31.10.1798. Hg. von Norbert Oellers und Frithjof Stock. – Weimar
1977.

Schillers Werke. Nationalausgabe. Dreissigster Band. Briefwechsel. Schillers Briefe
1.11.1798-31.12.1800. Hg. von Lieselotte Blumenthal. – Weimar 1961.

Schillers Werke. Nationalausgabe. Einunddreissigster Band. Briefwechsel. Schillers
Briefe 1.1.1801-31.12.1802. Hg. von Stefan Ormanns. – Weimar 1985.

Schillers Werke. Nationalausgabe. Zweiunddreissigster Band. Briefwechsel. Schillers
Briefe 1.1.1803-9.5.1805. Hg. von Axel Gellhaus. – Weimar 1984.

Schillers Werke. Nationalausgabe. Zweiundvierzigster Band. Schillers Gespräche. Unter
Mitwirkung von Lieselotte Blumenthal hg. von Dietrich Germann und Eberhard Haufe. –
Weimar 1967.



327

Die Horen. Geschichte einer Zeitschrift von Rolf Michaelis. – Weimar 2000.
(=Supplementbd. zu dem im Jahre 2000 im Verlag Hermann Böhlaus Nachfolger
Weimar [...] erschienenen fotomechanischen Nachdruck)

Schiller und die Romantiker. Briefe und Dokumente. Hg. und eingeleitet von Hans
Heinrich Borcherdt. – Stuttgart 1948.

Schiller im Urtheile seiner Zeitgenossen. Zeitkritiken, Berichte und Notizen, Schiller und
seine Werke betreffend, aus den Jahren 1801-1805, gesammelt und hg. von Julius W.
Braun. 3 Bde. – Berlin 1882.

Schiller, Zeitgenosse aller Epochen. Teil I: 1782-1859. Teil II: 1860-1966. Hg.,
eingeleitet und kommentiert von Norbert Oellers. – Frankfurt am Main 1970 und
Frankfurt am Main 1976.

2. Sonstige Primärliteratur

Aristoteles: Poetik. Griechisch / Deutsch. Übersetzt und hg. von Manfred Fuhrmann. –
Stuttgart 1994 [zuerst 1982].

Karl August Böttiger: Literarische Zustände und Zeitgenossen. Begegnungen und
Gespräche im klassischen Weimar. Hg. von Klaus Gerlach und René Sternke. - Berlin
1998.

Brentano, Clemens: Ponce de Leon. Ein Lustspiel. Hg. von Siegfried Sudhof. – Stuttgart
1988.

Briefwechsel zwischen Schiller und Körner. Hg., ausgewählt und kommentiert von Klaus
L. Berghahn. – München 1973.

Brück, Max von: Johann Wolfgang von Goethe. Egmont. Vollständiger Text des
Trauerspiels. – Frankfurt, Berlin 1969.

Brückner, Christine: Wenn Du geredet hättest, Desdemona. Ungehaltene Reden
ungehaltener Frauen. – Frankfurt am Main, Berlin 1991.

François Pétis de la Croix: Tausendundein Tag. Persische Märchen. Aus dem
Französischen übersetzt von Marie-Henriette Müller. Nachwort von Hartmut Fähndrich. -
Zürich 1993.

Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe. Hg. von Emil Staiger. – Frankfurt am
Main 1977.



328

Diderots Schatten. Unterhaltungen, Szenen, Essays. Übersetzt, bearbeitet und erfunden
von Hans Magnus Enzensberger. – Frankfurt am Main 1994.

Feyl, Renate: Das sanfte Joch der Vortrefflichkeit. Roman. – Köln 2001. (=KiWi 616)

Flaccus, Quintus Horatius: Ars Poetica. Die Dichtkunst. Lateinisch / Deutsch. Übersetzt
und mit einem Nachwort hg. von Eckart Schäfer. – Stuttgart 1997 [zuerst: 1972].

Fontane, Theodor: Irrungen, Wirrungen. Roman. – Berlin 1995. (=AtV 5263)

Fouqué, Caroline de la Motte: Geschichte der Moden, vom Jahre 1785 bis 1829. Als
Beytrag zur Geschichte der Zeit. Hg. und mit einem Nachwort versehen von Dorothea
Böck. – Berlin 1987.

Johann Wolfgang von Goethe. Werke. Hamburger Ausgabe in 14 Bänden. Hg. von
Erich Trunz. - München 121994.

Johann Wolfgang von Goethe: Weimarisches Hoftheater [Februar 1802]. - In: Ders.:
Gesamtausgabe der Werke und Schriften in zweiundzwanzig Bänden. Zweite Abteilung
Schriften. Fünfzehnter Band. Schriften aus Literatur und Theater. Hg. von Walther
Rehm. – Stuttgart 1958, S. 191-200.

Johann Wolfgang Goethe: ‚Egmont’. Ein Trauerspiel in fünf Aufzügen. Mit Materialien.
Ausgewählt und eingeleitet von Irmgard und Bernhard Nagl. – Stuttgart 1982.

Johann Wolfgang Goethe: Egmont. Trauerspiel in fünf Aufzügen. Einführung und
Erklärungen von Gottfried Diener. – Bamberg, Wiesbaden 1960.

Opere del Co: Carlo Gozzi. Tomo I. - Venezia MDCCLXXII, S. 213-321.

Carlo Gozzi: Fiabe teatrali. Testo, introduzione e commento a cura di Paolo Bosisio. -
Roma 1984. (=Biblioteca di Cultura 261)

Carlo Gozzi: Turandot. Chinesisches Märchenspiel. Deutsch von Karl Vollmoeller. -
Berlin 1911.

Grawe, Christian (Hg.): „Wer wagt es Knappersmann oder Ritt?“ Schillerparodien aus
zwei Jahrhunderten. – Stuttgart 1990.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Werke 15. Vorlesungen über die Ästhetik III. – Frankfurt
am Main 1970, vor allem S. 474-574.(= G. W. F. Hegel Werke in zwanzig Bänden, auf
der Grundlage der Werke von 1832-1845 neu edierte Ausgabe Bd. 15)

Wilhelm von Humboldt: Ueber Schiller und den Gang seiner Geistesentwicklung. In:
Wilhelm von Humboldts Werke. Hg. von Albert Leitzmann. Sechster Band. 1827-1835.
Zweite Hälfte. Photomechanischer Nachdruck der Ausgabe Berlin 1907. – Berlin 1968.



329

Wilhelm von Humboldt: Ueber die gegenwärtige französische tragische Bühne. Aus
Briefen. In: Propyläen. Eine periodische Schrift hg. von Johann Wolfgang von Goethe.
Einführung und Anhang von [Hans-] Wolfgang von Löhneysen. Erster, zweiter und
dritter Band. – Stuttgart 1965. (=Fotomechanischer Nachdruck der Ausgaben Tübingen
1798-1800, S. 778-821.

Wilhelm und Caroline von Humboldt in ihren Briefen. Briefe aus der Brautzeit 1787-
1791. Hg. von Anna von Sydow. Vierte Auflage. Mit den Nachbildungen zweier Briefe. –
Berlin 1906.

Wilhelm und Caroline von Humboldt in ihren Briefen. Zweiter Band. Von der Vermählung
bis zu Humboldts Scheiden aus Rom 1791-1808. Hg. von Anna von Sydow. Vierte
Auflage. Mit zwei Bildnissen. – Berlin 1907.

Iffland, August Wilhelm: Dramatische Werke. Fünfter Band. Frauenstand. Der Komet.
Hausfrieden. – Leipzig 1799.

Iffland, August Wilhelm und Johann Gottfried Seume: Über Schauspieler und
Schauspielkunst, hg. von Kurt Böwe. – Dresden 1954.

Jandl, Ernst: Sprechblasen. Mit einem Nachwort des Autors: „Autobiographische
Ansätze“. – Stuttgart 2000 [zuerst:1979].

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft und Schriften zur Naturphilosophie. – Darmstadt
1998. (= Band V der Werke in sechs Bänden hg. von Wilhelm Weischedel), S. 233-465.

Lessing, Gotthold Ephraim. Werke. In Zusammenarbeit mit Karl Eibl, Helmut Göbel, Karl
S. Guthke, Albert von Schirnding und Jörg Schönert hg. von Herbert G. Göpfert. –
München 1970ff.

Lessing, Gotthold Ephraim. Nathan der Weise. Ein dramatisches Gedicht, in fünf
Aufzügen. Faksimile-Ausgabe des ersten Drucks. – Leipzig 1910 [zuerst o. O. 1779].

Picard, Médiocre et rampant ou le moyen de parvenir und Encore des Ménechmes.
Abdruck der ersten Separat-Ausgaben von 1797 und 1802. - Halle 1888.

Picard: Médiocre et rampant ou le moyen de parvenir und Encore des Ménechmes.
Abdruck der ersten Separat-Ausgaben von 1797 und 1802. – Halle 1888.

Racine: Œuvres complètes. I. Théâtre - Poésies. Presentation, Note et Commentaires
par Raymond Picard. - Paris 1950 (=Bibliothèque de la Pléiade)

Jean Racine: Phèdre. Tragédie en cinq actes. Phädra. Tragödie in fünf Aufzügen.
Französisch / Deutsch. Übersetzt und hg. von Wolf Steinsieck. – Stuttgart 1995.



330

Aug. Wilh. Schlegel’s sämmtliche Werke, hg. von Eduard Böcking. Bd. 2. – Leipzig
1846.

Friedrich Schlegel: Alarcos. Ein Trauerspiel in zwei Aufzügen. In: F. S. Dichtungen. Hg.
und eingeleitet von Hans Eichner. – München, Paderborn, Wien 1962, S. 221-262.

Shakespeares Werke. Englisch und Deutsch. Hg. von L. L. Schücking. - Berlin,
Darmstadt 1955.

William Shakespeare. Das Trauerspiel vom Macbeth. Übersetzt von Christoph Martin
Wieland. Im Auftrag der Hamburger Stiftung zur Förderung von Wissenschaft und Kultur
nach der ersten Zürcher Ausgabe von 1762 bis 1766 neu hg. von Hans und Johanna
Radspieler. – Zürich 1995.

William Shakespeare. Othello, der Mohr von Venedig. Ein Trauerspiel. Übersetzt von
Christoph Martin Wieland. – Im Auftrag der Hamburger Stiftung zur Förderung von
Wissenschaft und Kultur nach der ersten Zürcher Ausgabe von 1762 bis 1766 neu hg.
von Hans und Johanna Radspieler. – Zürich 1995.

William Shakespeare. Macbeth. Zweisprachige Ausgabe. Neu übersetzt und mit
Anmerkungen versehen von Frank Günther. Mit einem Essay und Literaturhinweisen
von Ulrich Suerbaum. – München 32000.

William Shakespeare. Othello. Zweisprachige Ausgabe. Deutsch von Frank Günther. Mit
einem Essay von Dieter Mehl. – München 21999.

William Shakespeare. Sämtliche Werke. Tragödien. Aus dem Englischen übersetzt von
August Wilhelm Schlegel, Dorothea Tieck und Wolf Graf Baudissin. – Berlin, Weimar
51994.

Wilhelm Shakespears [!] Schauspiele. Neue verbesserte Auflage. Zwölfter Band. Mit
Allerhöchstem kaiserlichen Privilegio und Hoher obrigkeitlicher Erlaubniß. [Übersetzer:
Johann Joachim Eschenburg]. – Straßburg 1779, S. 4-144.

William Shakespeare: Othello. Englisch / Deutsch. Übersetzt von Hanno Bolte und
Dieter Hamblock. Hg. von Dieter Hamblock. Völlig revidierte Ausgabe. – Stuttgart 1985.

Sophokles: König Ödipus. Übersetzung und Nachwort von Kurt Steinmann. – Stuttgart
2000 [zuerst: 1989].

Staël, Anne Germaine de: Über Deutschland. Vollständige und neu durchgesehene
Fassung der deutschen Erstausgabe von 1814 in der Gemeinschaftsübersetzung von
Friedrich Buchholz, Samuel Heinrich Catel und Julius Eduard Hitzig. Hg. und mit einem
Nachwort versehen von Monika Bosse. Mit einem Register, Anmerkungen und einer
Bilddokumentation. – Frankfurt am Main 1985.



331

Giuseppe Verdi. Otello Dramma lirico in quattro atti. Othello. Musikdrama in vier Akten.
Textbuch Italienisch / Deutsch. Libretto von Arrigo Boito. Übersetzt und hg. von Henning
Mehnert. – Stuttgart 1996.

3. Sekundärliteratur:

Adelman, Janet: Iago’s Alter Ego: Race as Projection in Othello. In: SC 42 (1997), S.
203-216.

Allgemeine Deutsche Biographie (ADB). 38. Bd. Neudruck der Auflage von 1894. –
Berlin 1971.

Albertsen, Leif Ludwig: Der Stilwille in Vossens Shakespeareübersetzungen. In: Andrea
Rudolph (Hg.): Johann Heinrich Voß. Kulturräume in Dichtung und Wirkung. –
Dettelbach 1999, S. 335-349.

Albrecht, Jörn: Literarische Übersetzung. Geschichte - Theorie - Kulturelle Wirkung. -
Darmstadt 1998.

Albrecht, Wolfgang: Schillers Bühnenbearbeitung von „Nathan der Weise“. In: Beiträge
zur Lessing-Konferenz 1979. Hg. von Günter Hartung. - Halle-Wittenberg 1979, S. 32-
60.

Albrecht, Wolfgang: Lessing in Schillers Spätwerk. In: Bausteine zu einer
Wirkungsgeschichte. Gotthold Ephraim Lessing. Hg. von Hans-Georg Werner. - Berlin,
Weimar 1984, S. 218-233 bzw. S. 478ff.

Alt, Peter-André: Schiller. Leben - Werk - Zeit. 2 Bde. – München 2000.

Am Beginn der Moderne. Schiller um 1800. Mit Beiträgen von Norbert Oellers und
Wolfgang Riedel. – Marbach am Neckar 2001.

Apel, Friedmar: Literarische Übersetzung. - Stuttgart 1983. (= SM 206)

Arntzen, Helmut: Die ernste Komödie. Das deutsche Lustspiel von Lessing bis Kleist. -
München 1968.

Arntzen, Helmut: Unsinn und Sinn der Germanistik. – Weinheim, Basel 1996.

Asmuth, Bernhard: Einführung in die Dramenanalyse. 4., verbesserte und ergänzte
Auflage. - Stuttgart, Weimar 1994. (=SM Bd. 188)



332

Assmann, Aleida und Jan: „Niemand lebt im Augenblick.“ Ein Gespräch mit den
Kulturwissenschaftlern A. und J. A.. In: Die Zeit. Wochenzeitung für Politik, Wirtschaft,
Wissen und Kultur 50 (1998), S. 43f..

Assmann, Jan: Kollektives Gedächtnis und kulturelle Identität. In: Kultur und
Gedächtnis. Hg. von J. A. und Tonio Hölscher. – Frankfurt am Main 1988. (=stw 724)

Aurich, Ursula: China im Spiegel der deutschen Literatur des 18. Jahrhunderts.
Nachdruck mit Genehmigung des Matthiesen Verlags, Lübeck.- Nendeln/Liechtenstein
1967 [zuerst: Berlin 1935]. (=Germanische Studien H. 169), S. 138-147.

Bachtin, Michail: Die Ästhetik des Wortes. – Frankfurt am Main 1979.

Balme, Christopher: Einführung in die Theaterwissenschaft. – Berlin 1998.

Barthes, Roland: Die Lust am Text. Übersetzt von T. König. – Frankfurt am Main 1982
[zuerst: 1974].

Bayer, Josef: Goethes „Egmont“ nach der Bearbeitung Schillers. In: Die Presse, Mai
1874.

Barewicz, Witold: Goethes „Egmont“ in Schillers Bearbeitung. Jahresbericht des Franz-
Joseph-Gymnasiums zu Lemberg. - 1892.

Barner, Wilfried: Goethe und Lessing. In: Nachrichten der Akademie der
Wissenschaften in Göttingen. I. Philologisch-historische Klasse Jg. 2000 Nr. 4, S.164-
190.

Barner, Wilfried: Kommt der Literaturwissenschaft ihr Gegenstand abhanden?
Vorüberlegungen zu einer Diskussion. In: JbDSG 41 (1997), S. 1-8.

Barner, Wilfried: Lessing als Dramatiker. In: Handbuch des deutschen Dramas. Hg. von
Walter Hinck. – Düsseldorf 1980, S. 106-120, S. 541-543.

Beckhaus, Hubert: Shakespeares Macbeth und die Schillersche Bearbeitung. - Gießen
1996 (=Nachdruck der Ausgabe Ostrowo, Königliches Gymnasium 1889)

Begriffsbestimmung der Klassik und des Klassischen. Hg. von Heinz Otto Burger. –
Darmstadt 1972. (=Wege der Forschung Bd. CCX)

Bender, Wolfgang F. (Hg.): Schauspielkunst im 18. Jahrhundert.- Grundlagen, Praxis,
Autoren -. Mit 21 Abbildungen. - Stuttgart 1992.

Bentzien, Ulrich (Hg.): Rat zu, was ist das: Rätsel und Scherzfragen aus fünf
Jahrhunderten. - München 1976 [zuerst: Rostock 1975].

Berg, Henk de und Matthias Prangel (Hgg.): Interpretation 2000. Festschrift zum 65.
Geburtstag von Horst Steinmetz. – Heidelberg 1999.



333

Berghahn, Klaus L.: „Das Pathetischerhabene“. Schillers Dramentheorie. In: Schiller.
Zur Theorie und Praxis seiner Dramen. Hg. von Klaus L. Berghahn und Reinhold
Grimm. – Darmstadt 1972. (=Wege der Forschung Bd. 323), S. 485-522.

Berghahn, Klaus L.: Mit dem Rücken zum Publikum: Autonomie der Kunst und
literarische Öffentlichkeit in der Weimarer Klassik. In: Revolution und Autonomie. –
Tübingen 1990, S. 207-233.

Berghahn, Klaus L.: Weimarer Klassik + Jenaer Romantik = Europäische Romantik? In:
Monatshefte 88, 4 (1996), S. 480-487.

Berlit, Georg: Goethe und Schiller im persönlichen Verkehr nach brieflichen Mitteilungen
von Heinrich Voß. - Stuttgart 1895.

Bernays, Michael: Schillers und Racines „Britannicus“ (verfaßt 1867). In: Ders.: Schriften
zur Kritik und Literaturgeschichte. Bd. 1. - Stuttgart 1895, S. 354-360.

Binder, Wolfgang: Die Begriffe „naiv“ und „sentimentalisch“ und Schillers Drama. In:
JbDSG 4 (1960), S. 140-157.

Bloch, Peter-André: Schiller und die französische klassische Tragödie. Versuch eines
Vergleichs. - Düsseldorf 1968.

Bloch, Peter André: La traduction de „Phèdre“ de Racine par Schiller. In: Jeunesse de
Racine. - La Ferté-Milon 1963, S. 47-63.

Bloom, Harold: Shakespeare. Die Erfindung des Menschlichen. Aus dem Englischen
von Peter Knecht. – Berlin 2000.

Blumenthal, Lieselotte: Angebliche „Don Karlos“-Verse. In: JbDSG 22 (1978), S. 355-
361.

Blunden, Allan G.: Schiller’s „Egmont“. In: Seminar 14 (1978), S. 31-44.

Böckmann, Paul: Goethe: „Egmont“. In: Das deutsche Drama vom Barock bis zur
Gegenwart. Interpretationen. Hg. von Benno von Wiese. Bd. 1. – Düsseldorf 1958, S.
147-168.

Böckmann, Paul: Schillers Dramenübersetzungen. In: Studien zur Goethezeit. - Weimar
1968, S. 30-52.

Böhler, Michael: Die Zuschauerrolle in Schillers Dramaturgie. Zwischen Außendruck und
Innenlenkung. Der Chor in der >Braut von Messina< und die Darstellungsform des
Erhabenen. In: Friedrich Schiller: Kunst, Humanität und Politik in der späten Aufklärung.
Ein Symposium. Hg. von Wolfgang Wittkowski. – Tübingen 1982, S. 273-294.



334

Böhler, Michael: Geteilte Autorschaft: Goethe und Schiller. Visionen des Dichters,
Realitäten des Schreibens. In: GoetheJb 112 (1995), S. 167-181.

Böhme, Hartmut: Zur Gegenstandsfrage der Germanistik und Kulturwissenschaft. In:
JbDSG 42 (1998), S. 476-485.

Böhn, Andreas: Das Formzitat. Bestimmung einer Textstrategie im Spannungsfeld
zwischen Intertextualitätsforschung und Gattungstheorie. – Berlin 2001. (=Philologische
Studien und Quellen 170)

Borchmeyer, Dieter: Tragödie und Öffentlichkeit. Schillers Dramaturgie im
Zusammenhang seiner ästhetisch-politischen Theorie und die rhetorische Tradition. -
München 1973.

Borchmeyer, Dieter: „... dem Naturalism in der Kunst offen und ehrlich den Krieg zu
erklären ... .“ Zu Goethes und Schillers Bühnenreform. In: Unser Commercium. Goethes
und Schillers Literaturpolitik. Hg. von Wilfried Barner, Eberhard Lämmert und Norbert
Oellers. - Stuttgart 1984. (=Veröffentlichungen der Deutschen Schillergesellschaft Bd.
42), S. 351-370.

Borchmeyer, Dieter: Der Weimarer ‘Neoklassizismus’ als Antwort auf die Französische
Revolution: Zu Schillers Gedicht An Goethe, als er den „Mahomet“ von Voltaire auf die
Bühne brachte. In: Der theatralische Neoklassizismus um 1800.Ein europäisches
Phänomen? Hg. von Roger Bauer in Verbindung mit Michael de Graat und Jürgen
Wertheimer. - Frankfurt am Main, Bern, New York 1986, S. 51-61.

Borchmeyer, Dieter: „Der ganze Mensch ist wie ein versiegelter Brief“ – Schillers Kritik
und Apologie der „Hofkunst“. In: Schiller und die höfische Welt. – Tübingen 1990, S.
460-475.

Borchmeyer, Dieter: Ästhetische und politische Autonomie: Schillers >Ästhetische
Briefe< im Gegenlicht der Französischen Revolution. In: Revolution und Autonomie. –
Tübingen 1990, S. 277-296.

Borchmeyer, Dieter: Weimarer Klassik. Portrait einer Epoche. - Weinheim 1994.

Borchmeyer, Dieter: Saat von Göthe gesäet... . Die „Regeln für Schauspieler“ – ein
theatergeschichtliches Gerücht. In: Wolfgang F. Bender (Hg.): Schauspielkunst im 18.
Jahrhundert. Grundlagen, Praxis, Autoren. Mit 21 Abbildungen. – Stuttgart 1992, S. 261-
287.

Bourdieu, Pierre: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft.
Übersetzt von Bernd Schwibs und Achim Rüsser. – Frankfurt am Main 41987.



335

Brackert, Helmut und Jörn Stückrath (Hgg.): Literaturwissenschaft. Ein Grundkurs.
Erweiterte Ausgabe. – Reinbek bei Hamburg 1995.

Bradley, A. C.: Zum Charakter des Macbeth. In: Wege der Shakespeareforschung. Hg.
von Karl L[udwig] Klein. Darmstadt 1971. (= Wege der Forschung Bd. XV), S. 66-86.

Brandenburg, Hans: Schiller als Dramaturg. In: Ders. (Hg.): Kunst und Künstler. -
Stuttgart, Heilbronn 1925, S. 118-123.

Brandt, Helmut: „Die ‘hochgesinnte’ Verschwörung gegen das Publikum.“ Anmerkungen
zum Goethe-Schiller-Bündnis. In: Unser Commercium. Goethes und Schillers
Literaturpolitik. Hg. von Wilfried Barner, Eberhard Lämmert, Norbert Oellers. - Stuttgart
1984. (=Veröffentlichungen der Deutschen Schillergesellschaft Bd. 42), S. 19-35.

Brauneck, Manfred: Die Welt als Bühne. Geschichte des europäischen Theaters. 2.
Band. - Stuttgart, Weimar 1996.

Brock-Sulzer, Elisabeth: Die Commedia dell’arte und ihre Rolle im heutigen Theater. In:
Commedia dell’arte. Geschichte – Theorie – Praxis. Hg. von Wolfgang Theile. –
Wiesbaden 1997. [zuerst abgedruckt in: Rivista di Studi Teatrali Nr. 9/10 (1954), S. 204-
215]

Bruford, Walter H[orace]: Kultur und Gesellschaft im klassischen Weimar 1775-1806. –
Göttingen 1966.

Bürger, Peter: Racine und der Anstand. Zur Aufnahme Racines in Deutschland. In:
Neue deutsche Hefte 100. - Gütersloh 1964, S. 58-77.

Burger, Heinz Otto: Einleitung. In: Begriffsbestimmung der Klassik und des Klassischen.
Hg. von H. O. B. – Darmstadt 1972. (=Wege der Forschung Bd. 210), S. IX-XVII.

Burschell, Friedrich: Friedrich Schiller. - Hamburg 27 1993. (= rm Bd. 14)

Butor, Michel: L’Arc 39 (1969).

C.-C.: Kritische Vergleichung der Schillerschen Übersetzung von Hippolyts Tode in
„Phaedra“ mit dem Original. In: Gesellschafter 1825, Nr. 22, Beilage Nr. 6.

Camigliano, Albert James: Friedrich Schiller and Christian Gottfried Körner. A critical
relationship. – Stuttgart 1976. (= Phil. Diss. Wisconsin-Madison 1974)

Cassirer, Ernst: Idee und Gestalt. Goethe. Schiller. Hölderlin. Kleist. - Darmstadt 1994.
(=Repr. of the 2. ed. Berlin 1924)

Catholy, Eckehard: Bühnenraum und Schauspielkunst. Goethes Theaterkonzeption. In:
Bühnenformen - Bühnenräume - Bühnendekorationen. Beiträge zur Entwicklung des



336

Spielorts. Herbert A. Frenzel zum 65. Geburtstag von Freunden und wissenschaftlichen
Mitstreitern. Hg. von Rolf Badenhausen und Harald Zielske. - Berlin 1974, S. 136-147.

Catholy, Eckehard: Das deutsche Lustspiel von der Aufklärung bis zur Romantik. -
Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1982.

Clasen, Thomas: „Nicht mein Geschlecht beschwöre! Nenne mich nicht Weib?“ Zur
Darstellung der Frau in Schillers „Frauen-Dramen.“ In: Schiller. Vorträge aus Anlaß
seines 225. Geburtstages [1984]. Hg. von Dirk Grathoff und Erwin Leibfried. -Frankfurt
am Main, Bern, New York, Paris 1991, S. 89-111.

Commedia dell’arte: Geschichte – Theorie – Praxis. Hg. von Wolfgang Theile. –
Wiesbaden 1997.

Conditio Judaica. Judentum, Antisemitismus und deutschsprachige Literatur vom 18.
Jahrhundert bis zum Ersten Weltkrieg. Interdisziplinäres Symposion der Werner-
Reimers-Stiftung Bad Homburg v. d. H.. Erster Teil. Hg. von Hans Otto Horch und Horst
Denkler. – Tübingen 1988.

Craig, Gordon A[lexander]: Die Politik des Unpolitischen. Deutsche Schriftsteller und die
Macht. 1770-1871. Aus dem Englischen von Karl Heinz Siber. - München 1993.

Cunze, Friedrich: Zu Schillers „Phädra“- Übersetzung. In: Zeitschrift für den deutschen
Unterricht 25 (1911), S. 34.

Dahnke, Hans-Dietrich: Zum Verhältnis von historischer und poetischer Wahrheit in
Schillers Konzeptionsbildung und Dramenpraxis. In: GoetheJb Wien Bd. 92/93
(1988/89), S. 117-133.

Dalla Valle, Daniela: Le Mythe de Phèdre dans le Classicisme français. In: Klassik im
Vergleich. Normativität und Historizität europäischer Klassiken. DFG-Symposion 1990.
Hg. von Wilhelm Voßkamp. – Stuttgart, Weimar 1993, S. 232-241.

Daly, Peter M[aurice]: Translation as interpretation. Some observations on three
German translations of a Macbeth speech. In: Deutung und Bedeutung. Studies in
German and comparative literature presented to Karl-Werner Maurer. - The Hague,
Paris 1973.

Daniel, Ute: Hoftheater: Zur Geschichte des Theaters und der Höfe im 18. und 19.
Jahrhundert. - Stuttgart 1995.

Didczuhn-Siebert, Rolf: Der Theaterdichter. Die Geschichte eines Bühnenamtes im 18.
Jahrhundert. – Diss. München 1934.



337

Dorer, Edmund: Carlo Gozzi und sein Theater. In: Edmund Dorer’s Nachgelassene
Schriften. Hg. von Adolf Friedrich Graf von Schack. Zweiter Band. - Dresden 1893, S.
63-79.

Dotzler, Bernhard J.: „Seht doch wie ihr vor Eifer schäumet ... „ Zum männlichen Diskurs
über Weiblichkeit um 1800. In: JbDSG 30 (1986), S. 339-382.

Dramenlexikon des 18. Jahrhunderts. Hg. von Heide Hollmer und Albert Meier. Unter
Mitarbeit von Lars Korten und Thorsten Kruse. – München 2001.

Dreßler, Thomas: Dramaturgie der Menschheit – Lessing. – Stuttgart, Weimar 1996.

Drewing, Lesley: Die Shakespeare-Übersetzung von Johann Heinrich Voß und seinen
Söhnen. – Eutin 1999.

dtv-Lexikon in zwanzig Bänden. – München, Mannheim 1990 [passim].

Düffel, Peter von: Gotthold Ephraim Lessing. Nathan der Weise. Erläuterungen und
Dokumente. – Stuttgart 2000.

Dürrenmatt, Friedrich: Das Theater als moralische Anstalt heute. In: JbDSG 31 (1987),
S. 156-162.

Eco, Umberto: Die Grenzen der Interpretation. Aus dem Italienischen von Günter
Memmert. – München 1995. (=dtv 4644)

Eibl, Karl: Sind Interpretationen falsifizierbar? In: Vom Umgang mit Literatur und
Literaturgeschichte: Positionen und Perspektiven nach der Theoriedebatte. Hg. von Lutz
Danneberg und Friedrich Vollhardt in Zusammenarbeit mit Hartmut Böhme und Jörg
Schöne. – Stuttgart 1992, S. 169-183.

Endres, Johannes: Das „depotenzierte“ Subjekt. Zu Geschichte und Funktion des
Komischen bei Heinrich von Kleist. – Würzburg 1996. (= Epistemata Bd. 173)

Esrig, David (Hg.): Commedia dell’arte. Eine Bildgeschichte der Kunst des Spektakels. –
Nördlingen 1985.

Fambach, Oscar: Schiller und sein Kreis in der Kritik ihrer Zeit. 3 Bde. – Berlin1957ff..

Feger, Hans: Schillers ästhetische Suche nach einem Grund. Zur Divergenz der Rolle
der Einbildungskraft bei Kant und bei Schiller. In: DVjS 69 (1995), S. 28-70.

Feldmann, Helmut: Die Fiabe Carlo Gozzis. Die Entstehung einer Gattung und ihre
Transposition in das System der deutschen Romantik. - Köln, Wien 1971. (=Studi italiani
Bd. 11)



338

Fick, Monika: Lessing-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. – Stuttgart, Weimar 2000.

Fietkau, Hermann: Schillers „Macbeth“, unter Berücksichtigung des Originals und seiner
Quelle. In: Programm des Realgymnasiums auf der Burg. - Königsberg/Pr. 1897.

Findlay, Jan: The Porter Scene in Schiller’s „Macbeth“. In: MLN 88 (1973), S. 980-987.

Fink, Gerhard: Who’s who in der antiken Mythologie. – München 1993.

Fischer, Andreas / Hahn, Gabriela (Hgg.): Interdisziplinarität fängt im Kopf an. –
Frankfurt am Main 2001.

Fischer, Barbara: Nathans Ende? Von Lessing bis Tabori. – Göttingen 2000.

Fischer, Bernhard: Goethes Klassizismus und Schillers Poetologie der Moderne: „Über
naive und sentimentalische Dichtung.“ In: ZfdPh 113 (1994), S. 225-245.

Fischer, Kuno: Schiller als Komiker. Zweite, neubearbeitete und vermehrte Auflage. -
Heidelberg 1891 [ zuerst: Schiller als Komiker. Vortrag, gehalten in der „Rose“ zu Jena
am 30. Januar 1861. - Frankfurt am Main 1861.]

Fischer-Lichte, Erika: Geschichte des Dramas. Epochen der Identität auf dem Theater
von der Antike bis zur Gegenwart. Bd. 1: Von der Antike bis zur deutschen Klassik. -
Tübingen 1990. (=UTB Bd. 1565)

Fischer-Lichte, Erika: Kurze Geschichte des deutschen Theaters. Tübingen, Basel 1993.
(=UTB Bd. 1667)

Fischer-Lichte, Erika: Entwicklung einer neuen Schauspielkunst. In: Wolfgang F. Bender
(Hg.): Schauspielkunst im 18. Jahrhundert. Grundlagen, Praxis, Autoren. Mit 21
Abbildungen. – Stuttgart 1992, S. 51-70.

Fohrmann, Jürgen: Kurze Einführung: Was ist germanistische Kompetenz? In:
Mitteilungen des Deutschen Germanistenverbandes. Kompetenzen und
Schlüsselqualifikationen. 44 Jg. Heft 4 (1997), S. 3-5.

Französische Literaturgeschichte. Unter Mitarbeit von Elisabeth Arend, Karlheinrich
Biermann [...] hg. von Jürgen Grimm. 4., überarbeitete und aktualisierte Auflage. –
Stuttgart, Weimar 1999.

Frenzel, Elisabeth: Motive der Weltliteratur. Ein Lexikon der dichtungsgeschichtlichen
Längsschnitte. Vierte, überarbeitete und ergänzte Auflage. - Stuttgart 1992.

Frenzel, Elisabeth: Stoffe der Weltliteratur. Ein Lexikon der dichtungsgeschichtlichen
Längsschnitte. Achte, überarbeitete und erweiterte Auflage. - Stuttgart 1992.



339

Frick, Werner: >Die mythische Methode<. Komparatistische Studien zur Transformation
der griechischen Tragödie im Drama der klassischen Moderne. – Tübingen 1998. (=
Hermaea; N.F. Bd. 86)

Füger, Wilhelm: Intertextualia Orwelliana. Untersuchungen zur Theorie und Praxis der
Markierung von Intertextualität. - In: Poetica. Zeitschrift für Sprach- und
Literaturwissenschaft 21 (1989), S.179-200.

Fuhrmann, Helmut: „Bild“ und „Gestalt“ der Frau im Werk Friedrich Schillers. In: NS.
Zeitschrift für Erziehung und Gesellschaft 23 (1983), S. 2-26.

Fuhrmann, Helmut: Revision des Parisurteils. „Bild“ und „Gestalt“ der Frau im Werk
Friedrich Schillers. In: JbDSG 25 (1981), S. 316-366.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. – Tübingen 1960.

Gaier, Ulrich: Herders Sprachphilosophie und Erkenntniskritik. – Stuttgart- Bad
Cannstatt 1988. (= problemata 118)

Gamlin, Gordon Sebastian: Synergetische Sinnkonstitution und das Bild des ‘Macbeth’
in Friedrich von Schillers Einrichtung der gleichnamigen Tragödie von William
Shakespeare am Weimarer Hoftheater am 14. Mai 1800 unter der Leitung von Johann
Wolfgang von Goethe. - Konstanz 1995 (= Konstanz Univ. Diss. 1995)

Geisteswissenschaften heute. Eine Denkschrift. Von Wolfgang Frühwald, Hans Robert
Jauß, Reinhart Koselleck, Jürgen Mittelstraß, Burkhart Steinwachs. – Frankfurt am Main
1991.

Genast, Eduard: Aus dem Tagebuch eines alten Schauspielers. Bd. 1.- Leipzig 1862.

Gender Studien. Eine Einführung. Hg. von Christina von Braun und Inge Stephan. –
Stuttgart, Weimar 2000.

Genette, Gérard: Palimpseste. Die Literatur auf zweiter Stufe. Aus dem Französischen
von Wolfram Bayer und Dieter Hornig. - Frankfurt am Main 21996. (=es 1683, N. F. 683)

Gerhard, Ute: Schiller als „Religion“. Literarische Signaturen des XIX. Jahrhunderts. –
München 1994.

Geschichte der deutschen Schauspielkunst von Eduard Devrient. 3 Bde. – Berlin 1905
[entstanden: 1848].

Geschichtsdrama. Hg. von Elfriede Neubuhr. – Darmstadt 1980. (=Wege der Forschung
Bd. CDLXXXV)



340

Gesse, Sven: ‚Genera mixta‘. Studien zur Poetik der Gattungsmischung zwischen
Aufklärung und Klassik – Romantik. – Würzburg 1997.

Gillen, Otto: Die Geschichte von Selicour, dem Schmarotzer. Schillers „Parasit“ in
Heilbronn. In: Baden-Württemberg 19 (1970), Heft 5, S. 47.

Göttlicher, Otto: Der Bühnendichter Friedrich Schiller. Die Wechselbeziehungen
zwischen Drama und Theater in der deutschen Klassik. – Diss. Frankfurt am Main 1982.

Gräf, Hans Gerhard: Zur ersten Egmont-Aufführung am Weimarer Hoftheater. - In:
Weimarische Zeitung 1903, Nr. 115, 116.

Graevenitz, Gerhart von: Literaturwissenschaft und Kulturwissenschaft. Eine
Erwiderung. In: DVJS 73 (1999), S. 94-116.

Grave, Christian: Das Beispiel Schiller. Zur Konstituierung eines Klassikers in der
Öffentlichkeit des 19. Jahrhunderts. In: Wissenschaftsgeschichte der Germanistik im 19.
Jahrhundert. Hg. von Jürgen Fohrmann und Wilhelm Voßkamp. – Stuttgart, Weimar
1994, S. 638-668.

Gravenhorst, H.: Über Schillers „Phädra“. In: Zeitschrift für den deutschen Unterricht 23
(1909), S. 668-678.

Greiner, Bernhard: Die Komödie. Eine theatralische Sendung. Grundlagen und
Interpretationen. - Tübingen 1992. (=UTB Bd. 1665), S. 69-81, [S.208-236].

Greiner, Bernhard: Genie-Ästhetik und Neue Mythologie. Versuche um 1800, das Neue
als Neues zu denken. In: Maria Moog-Grünewald (Hg.): Das Neue. Eine Denkfigur der
Moderne. – Heidelberg 2002, S. 39-53.

Griesheimer, Frank und Alois Prinz (Hgg.): Wozu Literaturwissenschaft? Kritik und
Perspektiven. – Tübingen 1991. (=UTB Bd. 1640)

Griesheimer, Frank: Unmut nach innen. Ein Abriß über das Enttäuschende an der
gegenwärtigen Literaturwissenschaft. In: Ders. und Alois Prinz (Hgg.): Wozu
Literaturwissenschaft? Kritik und Perspektiven. – Tübingen 1991. (=UTB Bd. 1640), S.
11-43.

Grivel, Charles: Serien textueller Perzeption. Eine Skizze. In: Dialog der Txte.
Hamburger Kolloquium zur Intertextualität. Hg. von Wolf Schmid und Wolf-Dieter
Stempel. - Wien 1983. (=Wiener Slawistischer Almanach Sonderband 11), S. 53-84.



341

Güntter, Otto: Zu Schillers Anteil an der Othelloübersetzung von Heinrich Voß. In: Ders.
(Hg.): Veröffentlichungen des Schwäbischen Schillervereins. Bd. 3: Marbacher
Schillerbuch III (1909), S. 56ff.

Gundolf, Friedrich: Shakespeare und der deutsche Geist. Zweite durchgesehene
Auflage. - Berlin 1914, S. 285-309.

Guthke, Karl S[iegfried]: Die moderne Tragikomödie. Theorie und Gestalt. Aus dem
Amerikanischen übersetzt von Gerhard Raabe unter Mitarbeit des Verfassers. -
Göttingen 1968.

Guthke Karl S[iegfried]: Geschichte und Poetik der deutschen Tragikomödie. - Göttingen
1961, S. 87-105.

Guthke, Karl S[iegfried]: Schillers „Turandot“ als eigenständige dramatische Leistung. In:
JbDSG 3 (1959), S. 118-141.

Guthke, Karl S[iegfried]: Schillers Dramen. Idealismus und Skepsis. – Tübingen 1994.
(=Edition Orpheus 11)

Haase, Erich L.: Studien zu den Fiabe Carlo Gozzis. – Diss. Berlin 1948.

Hackel, Stefan: Shakespeares „Macbeth“ in den Bearbeitungen von Friedrich Schiller
und Heiner Müller. Bearbeitungen als Spiegel des Shakespeare-Bildes ihrer Zeit. - Diss.
Innsbruck 1979.

Hammer, W. A. : Das Substantivum in Schillers Übersetzung „Der Neffe als Onkel“. -
Wien 1900.

Haug, Walter: Literaturwissenschaft als Kulturwissenschaft? In: DVJS 73 (1999), S. 69-
94.

Haug, Walter: Erwiderung auf die Erwiderung. In: DVJS 73 (1999), S. 116-121.

Haushofer, Heinz: Das kaiserliche Pflügen. In: Wege und Forschungen der
Agrargeschichte. - Frankfurt am Main 1967, S. 171-180.

Hansmann, Winfried: Der Dramaturgenberuf. Dramaturgenamt und
Dramaturgenpersönlichkeiten seit 1800. – Diss. Köln 1954.

Hecker, Max: Lanx satura. In: JbGG 12 (1926), S. 312-321.

Hederich, Benjamin: Gründliches mythologisches Lexikon. Reprographischer Nachdruck
der Ausgabe Leipzig, Gleditsch, 1770. – Darmstadt 1996.



342

Heeg, Günther: Das Phantasma der natürlichen Gestalt. Körper, Sprache und Bild im
Theater des 18. Jahrhunderts. – Frankfurt am Main, Basel 2000. (=nexus 49)

Heftrich, Eckhard: Shakespeare in Weimar. In: Das Shakespeare-Bild in Europa
zwischen Aufklärung und Romantik. Hg. von Roger Bauer in Verbindung mit Michael de
Graat und Jürgen Wertheimer. - Frankfurt am Main, Bern, New York 1988, S. 182-200.

Heinz, Andrea: Quantitative Spielplanforschung. Neue Möglichkeiten der
Theatergeschichtsschreibung am Beispiel des Hoftheaters zu Coburg und Gotha (1827-
1918). – Heidelberg 1999.

Helbig, Jörg (Hg.): Intermedialität. Theorie und Praxis eines interdisziplinären
Forschungsgebiets. - Berlin 1998.

Hemmati, Minu und Kai Buchholz: Vom Nutzen der Geisteswissenschaften. In:
Universitas. Zeitschrift für interdisziplinäre Wissenschaft 53 (1998), S. 1074-1086.

Hempel-Küter, Christa: Germanistik zwischen 1925 und 1955: Studien zur Welt der
Wissenschaft am Beispiel von Hans Pyritz. – Berlin 2000. (= Habil. Universität Hamburg
1997)

Hentze, Carl: Religiöse und mythische Hintergründe zu „Turandot.“ In: Antaios 1
(1959/60), S. 21-41.

Herold, Th[eodor]: Friedrich August Clemens Werthes und die deutschen Zriny-Dramen.
Biographische und quellenkritische Forschungen. - Münster i. W. 1898.

Hiecke, Robert Heinrich: Shakespeares „Macbeth“ erläutert und gewürdigt. - Merseburg
1846, S. 102-152.

Hinck, Walter: Die deutsche Komödie. Vom Mittelalter bis zur Gegenwart. - Düsseldorf
1977.

Hinck, Walter: Das deutsche Lustspiel des 17. und 18. Jahrhunderts und die italienische
Komödie. Commedia dell’arte und Théâtre italien. - Stuttgart 1965.

Hinck, Walter: Schillers Zusammenarbeit mit Goethe auf dem Weimarer Hoftheater. In:
Schiller und die höfische Welt. Hg. von Achim Aurnhammer, Klaus Manger, Friedrich
Strack. - Tübingen 1990, S. 271-281.

Hinderer, Walter (Hg.): Interpretationen. Schillers Dramen. – Stuttgart 1992.

Hirst, D[avid] L.: Tragicomedy. - London, New York 1984. (=The Critical idiom 43)

Hirth, Willi: Schiller als Übersetzer aus dem Französischen. In: W.H. (Hg.): Übersetzen
im Wandel der Zeit. Probleme und Perspektiven des deutsch-französischen



343

Literaturaustausches. - Tübingen 1995. (=Romanica et Comparatistica Bd 22), S. 113-
124.

Hochgesang, Michael: Wandlungen des Dichtstils. Dargestellt unter Zugrundelegung
deutscher Macbeth-Übertragungen. - München 1926.

Höfer, Conrad: Zu Schillers „Egmont“-Bearbeitung. In: GoetheJb 31 (1910), S. 70-82.

Höfer, Conrad: Lessings „Nathan der Weise“. In: Schillers sämtliche Werke. Hg. von
Otto Güntter und Georg Witkowski. Bd. 12. - Leipzig (1912?), S. 101-107.

Hofe, Gerhard vom: Die Verkündigung des „ästhetischen Staats“ im höfischen Theater.
Zu Schillers lyrischem Spiel Die Huldigung der Künste. In: Schiller und die höfische
Welt. Hg. von Achim Aurnhammer, Klaus Manger, Friedrich Strack.- Tübingen 1990, S.
168-183.

Hoffmann Rusack, Hedwig: Gozzi in Germany. - New York 1930. (=Phil. Diss. Columbia
1931)

Holl, Karl: Geschichte des deutschen Lustspiels. Mit 100 Abbildungen. - Leipzig 1923
[Nachdruck 1964].

Holthuis, Susanne: Intertextualität. Aspekte einer rezeptionsorientierten Konzeption. –
Tübingen 1993. (= Stauffenberg-Colloquium Bd. 28)

Honold, Alexander: Dehnübungen der Deuter. Wie die internationale Germanistik in
Wien ihre Krise kurierte. In: FAZ. Zeitung für Deutschland 19. September 2000, S. 58.

Horkheimer, Max: Begriff der Bildung (1952). In: Ders.: Gesammelte Schriften. Band 8.
Vorträge und Aufzeichnungen 1949-1973. 4. Soziologisches. 5. Universität und
Studium. Hg. von Gunzelin Schmid Noerr. – Frankfurt am Main 1985, S. 409-419.

Horn, Franz: Über Carlo Gozzi’s dramatische Poesie, insonderheit über dessen
„Turandot“ und die Schillersche Bearbeitung dieses Schauspiels. In Briefen. - Penig,
Leipzig 1903.

Hucke, Karl-Heinz: Jene „Scheu vor allem Mercantilischen“. Schillers „Arbeits- und
Finanzplan“. – Tübingen 1984.

Ibsch, Elrud: Die Interpretation und kein Ende. In: Interpretation 2000. Positionen und
Kontroversen. Festschrift zum 65. Geburtstag von Horst Steinmetz. Hg. von Henk de
Berg und Matthias Prangel. – Heidelberg 1999, S. 15-29

Intertextualität in der frühen Neuzeit: Studien zu ihren theoretischen und praktischen
Perspektiven. Hg. von Wilhelm Kühlmann. – Frankfurt am Main, Berlin, Wien 1994.



344

Jai Mansouri, Rachid: Die Darstellung der Frau in Schillers Dramen. - Frankfurt am
Main, Bern, New York, Paris 1988, S.488-524.

Japp, Uwe: Vermittlung der Modernität. Naives und Sentimentalisches bei Schiller. In:
Ders.: Literatur und Modernität. - Frankfurt am Main 1987. (=Das Abendland N. F. Bd.
17), S. 101-104, S. 148-184.

Japp, Uwe: Kleist und die Komödie seiner Zeit. In: Kleist-Jahrbuch 1996. Im Auftrage
des Vorstandes der Heinrich-von-Kleist-Gesellschaft hg. von Hans Joachim Kreutzer.
Kleist-Kolloquium >Zeitgenossenschaften< Marbach 1996. – Stuttgart, Weimar 1997, S.
108-120.

Japp, Uwe: Über Interpretation und Intertextualität. Mit Rücksicht auf Faust II, 2
(„Klassische Walpurgisnacht“). In: DVjs für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte
74,3 (2000), S. 395-412.

Japp, Uwe: Epoche in der Literaturgeschichtsschreibung. In: Deutsche Literatur.
Zwischen Revolution und Restauration: Klassik, Romantik 1786-1815. Hg. von Horst
Albert Glaser. – Reinbek bei Hamburg 1980. (Deutsche Literatur. Eine Sozialgeschichte.
Bd. 5), S.335-348.

Japp, Uwe: Lesen und Schreiben im Drama des Sturm und Drang; insbesondere bei
Goethe und Lenz. In: Lesen und Schreiben im 17. und 18. Jahrhundert. Studien zu ihrer
Bewertung in Deutschland, England, Frankreich hg. von Paul Goetsch. – Tübingen
1994. (=Script Oralia 65), S. 265-276.

Japp, Uwe: Beziehungssinn: ein Konzept der Literaturgeschichte. – Frankfurt am Main
1980.

Japp, Uwe: Hermeneutik. Der theoretische Diskurs, die Literatur und die Konstruktion
ihres Zusammenhanges in den philologischen Wissenschaften. – München 1977. (=
Theorie und Geschichte der Literatur und der schönen Künste Bd.47)

Japp, Uwe: Hermeneutik. In: Literaturwissenschaft. Ein Grundkurs. Hg. von Helmut
Brackert und Jörn Stückrath. Erweiterte Ausgabe. – Reinbek bei Hamburg 1995, S. 581-
593.

Japp, Uwe: Hermeneutica. Zum Beitrag von Lutz Danneberg und Hans-Harald Müller.
In: DVjS 58 (1984), S. 250-255.

Japp, Uwe: Rezension von: Frick, Werner: >Die mythische Methode<. Komparatistische
Studien zur Transformation der griechischen Tragödie im Drama der klassischen



345

Moderne. – Tübingen 1998. (=Hermaea N. F. Bd. 86) In: Germanistik 40 (1999), Heft 2,
S. 408f.

Japp, Uwe: Die Komödie der Romantik. Typologie und Überblick. – Tübingen 1999.

Jasper, Willi: Lessing. Aufklärer und Judenfreund. Biographie. – Berlin, München 2001.

Jauß, Hans Robert: Literaturgeschichte als Provokation. – Frankfurt am Main 1970.

Jauß, Hans Robert: Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften im Dialog der
Disziplinen. In: Geisteswissenschaften heute. Eine Denkschrift. Von Wolfgang Frühwald,
H. R. J., Reinhart Koselleck, Jürgen Mittelstraß, Burkhart Steinwachs. – Frankfurt am
Main 1991, S. 45-72.

John, David G.: Images of Goethe through Schiller’s Egmont. – Montreal, Kingston,
London 1998.

Jost, Claudia: Die Logik des Parasitären: Literarische Texte, Medizinische Diskurse,
Schrifttheorien. – Stuttgart, Weimar 2000, S. 357-369.

Kaiser, Gerhard: Wallensteins Lager. Schiller als Dichter und Theoretiker der Komödie.
In: JbDSG 14 (1970), S. 323-346.

Kaube, Jürgen: Uns braucht jeder. Der Betrieb nickt ab: Zur Lage der
Geisteswissenschaften. In: FAZ. Zeitung für Deutschland, Nr. 286 vom 9. Dezember
2002, S. 33.

Klassik im Vergleich. Normativität und Historizität europäischer Klassiken. DFG-
Symposion 1990. Hg. von Wilhelm Voßkamp. - Stuttgart, Weimar 1993.

Kapp, Volker (Hg.): Italienische Literaturgeschichte. Unter Mitarbeit von Hans Felten,
Frank-Rutger Hausmann, Franca Janowski, Volker Kapp, Rainer Stillers, Heinz Thoma,
Hermann H. Wetzel. Zweite, verbesserte Auflage. - Stuttgart, Weimar 1994, S.196-202,
S. 221-227.

Kilian, Eugen: Zur Bühnengeschichte des „Egmont“. In: GoetheJb 33 (1912), S. 67-72.

Kilian, Eugen: Goethes „Egmont“ auf der Bühne. - München 1925.

Kindermann, Heinz: Theatergeschichte der Goethezeit. - Wien 1948.

Knörrich, Otto (Hg.): Formen der Literatur in Einzeldarstellungen. Zweite, überarbeitete
Auflage. - Stuttgart 1991.

Knopf, Jan: Das Tui-Projekt oder: Der Weg der Weimarer Republik in den Faschismus.
In: Ders.: (Hg.): Brecht-Journal 2. - Frankfurt am Main 1986, S. 43-91.



346

[Knudsen, Hans: Ist „Turandot“ von Schiller? In: Blätter der Württembergischen
Volksbühne 6 (1924/25).]

Kober, Margarete: Das deutsche Märchendrama. - Frankfurt am Main 1925. (=Deutsche
Forschungen Heft 11)

Kocka, Jürgen (Hg.): Interdisziplinarität. Praxis - Herausforderung - Ideologie. - Frankfurt
am Main 1987.

Köhler, R.: Schiller und eine Stelle aus Tausend und einer Nacht. In: Archiv für
Litteraturgeschichte 3 (1874), S. 145ff..

Kohlschmidt, Werner: Geschichte der deutschen Literatur vom Barock bis zur Klassik. 2.
Auflage. Mit 112 Abbildungen. – Stuttgart 1981.

Köster, Albert: Schiller als Dramaturg. Beiträge zur deutschen Literaturgeschichte des
achtzehnten Jahrhunderts. - Berlin 1891.

Kommerell, M[ax]: Betrachtung über die Commedia dell’arte. In: Italien 3 (1944), S. 41-
46.

Kommerell, Max: Schiller als Psychologe. In: Ders.: Geist und Buchstabe der Dichtung:
Goethe, Schiller, Kleist, Hölderlin. 6. Aufl. mit editorischem Anh.. – Frankfurt am Main
1991, S. 175-242.

Koopmann, Helmut: Schiller und die Komödie. In: JbDSG 13 (1969), S. 272-285.

Koopmann, Helmut: Friedrich Schiller. II: 1794-1805. 2., ergänzte und durchgesehene
Auflage. – Stuttgart 1977.

Koopmann, Helmut: Dichter, Kritiker, Publikum. Schillers und Goethes Rezensionen als
Indikatoren einer sich wandelnden Literaturkritik. In: Unser Commercium. Goethes und
Schillers Literaturpolitik.- Stuttgart 1984, S. 79-106.

Koopmann, Helmut: Schiller und Kleist. In: Aurora 50 (1990), S. 127-143.

Koopmann, Helmut (Hg.): Schiller-Handbuch. In Zusammenarbeit mit der Deutschen
Schillergesellschaft Marbach. – Stuttgart 1998.

Košenina, Alexander: Anthropologie und Schauspielkunst: Studien zur „eloquentia
corporis“ im 18. Jahrhundert. – Tübingen 1995. (= Theatron Bd. 11)

Kostka, Edmund: Schiller in Italy. Schiller’s Reception in Italy: 19th and 20th Centuries. –
Frankfurt am Main, Berlin, Wien 1997. (=California studies in German and European
romanticism and in the age of Goethe Vol. 3)



347

Krämer, Jörg: Deutschsprachiges Musiktheater im späten 18. Jahrhundert. Typologie,
Dramaturgie und Anthropologie einer populären Gattung. Teil I. – Tübingen 1998.

Krause, Markus: Das Trivialdrama der Goethezeit. 1780-1805. Produktion und
Rezeption. - Bonn 1982.

Krengel-Strudthoff, Inge: Die Commedia dell’arte in Europa. Versuch einer Übersicht
über ihre neuere Erforschung. In: Commedia dell’arte. Geschichte – Theorie – Praxis.
Hg. von Wolfgang Theile. – Wiesbaden 1997, S. 6-20. [zuerst abgedruckt in: Kleine
Schriften der Gesellschaft für Theatergeschichte Heft 23. – Berlin 1969, S. 45-63]

Kristeva, Julia: Sémeiotiké: Recherches pour une sémanalyse. – Paris 1969.

Kristeva, Julia: Semeiotica 1 (1969).

Kristeva, Julia: La Révolution du langage poétique. – Paris 1974.

Krömer, Wolfram: Die italienische Commedia dell’arte. - Darmstadt 1976. (=Erträge der
Forschung Bd. 62)

Kühlmann, Wilhelm (Hg.): Intertextualität in der frühen Neuzeit: Studien zu ihren
theoretischen und praktischen Perspektiven. – Frankfurt am Main, Berlin, Bern 1994.

Kultur und Gedächtnis. Hg. von Jan Assmann und Tonio Hölscher. – Frankfurt am Main
1988. (stw 724)

Lachmann, Renate: Gedächtnis und Literatur. Intertextualität in der russischen Moderne.
Frankfurt am Main 1990.

Lachmann, Renate und Schamma Schahadat: Intertextualität. In: Literaturwissenschaft.
Ein Grundkurs. Hg. von Helmut Brackert und Jörn Stückrath. Erweiterte Ausgabe. –
Reinbek bei Hamburg 1995, S. 677-686.

Lämmert, Eberhard: Literaturkritik – Praxis der Literaturwissenschaft? In: Literaturkritik –
Anspruch und Wirklichkeit. DFG-Symposium 1989. Hg. von Wilfried Barner. – Stuttgart
1990, S. 129-139.

Lamport, F. J.: The Charismatic Hero. Goethe, Schiller and the Tragedy of Character.
In: PEGS N. S. 58 (1987-88), S. 62-83.

Lange, Erhard: Schiller und Kant. In: Norbert Hinske, E. L., Horst Schröpfer (Hgg.): Der
Aufbruch in den Kantianismus. Der Frühkantianismus an der Universität Jena von 1785-
1800 und seine Vorgeschichte. -–Stuttgart, Bad Cannstatt 1995, S. 121-138.

Lauffs, Manfred: Reden ist Gold. „Die Eroberung der Prinzessin Turandot“ als politische
Satire und poetologische Parabel. In: TuK 89/90 (1986), S. 103-107.



348

Lessing Epoche – Werk – Wirkung. Von Wilfried Barner, Gunter E. Grimm, Helmuth
Kiesel, Martin Kramer unter Mitwirkung von Volker Badstübner und Rolf Kellner. Fünfte,
neubearbeitete Auflage. – München 1987.

Literaturwissenschaftliche Theorien, Modelle und Methoden. Eine Einführung. Hg. von
Ansgar Nünning unter Mitwirkung von Sabine Buchholz und Manfred Jahn. – Trier
31998.

Linder, Jutta: Ästhetische Erziehung. Goethe und das Weimarer Hoftheater. - Bonn
1990. (= Abhandlungen zur Kunst-, Musik- und Literaturwissenschaft Bd. 390)

Linder, Jutta: Schillers Dramen. Bauprinzip und Wirkungsstrategie. - Bonn 1989.
(=Abhandlungen zur Kunst-, Musik- und Literaturwissenschaft Bd. 385)

Lobe, J[ohann] Chr[istian]: Probe von „Turandot.“ - Eine Goethe-Erinnerung. In:
Schatzgräber 7 (1928), S. 14-18.

Löffler, Sigrid: Jokus vorm Lokus. Noch’n Abschied mit Schiller: In Stuttgart „Der Parasit“
von Heymescher Heiterkeit. In: Theater heute 26 (1985), Heft 5, S. 11.

Lope, Hans-Joachim: Französische Literaturgeschichte. 3., durchgesehene und
erweiterte Auflage. – Heidelberg 1990.

Lüthi, Max: Märchen. Achte, durchgesehene und ergänzte Auflage. Bearbeitet von
Heinz Rölleke. - Stuttgart 1990. (=SM Bd. 16)

Lubkoll, Christine: Mythos Musik. Poetische Entwürfe des Musikalischen in der Literatur
um 1800. – Freiburg im Breisgau 1995.

Luserke, Matthias: Schillers klassische Dramen. In: Friedrich Schiller. Dramen IV. Hg.
von Matthias Luserke. – Frankfurt am Main 1996. (=Friedrich Schiller. Werke und Briefe
in zwölf Bänden), S. 521-535.

Luzzato, A.: Schiller, traducteur de Racine. In: Revue de littérature comparée 19 (1939),
S. 622-637.

Maaß, H.: Racine’s „Phèdre“ in den beiden Übersetzungen von Schiller und Viehoff. In:
Archiv für das Studium der Sprachen und Litteraturen. Hg. von Ludwif Herrig und
Heinrich Viehoff, Bd, 34, 1863, S. 299-326.

Mainusch, Herbert: Überlegungen zur Komödie. In: Ders. (Hg.): Europäische Komödie. -
Darmstadt 1990, S. 1-12.

Marquardt, Hans-Jochen: Ästhetik der Emanzipation - Emanzipation der Ästhetik? Zu
Schillers Konzept des literarischen Publikums. In: Hans-Jörg Knobloch, Helmut



349

Koopmann (Hgg.): Schiller heute. - Tübingen 1996, S. 45-58. (=Stauffenburg-
Colloquium Bd. 40)

Martin, Gretchen: Goldoni’s antagonist: Carlo Gozzi, venetian fantasist. In: It Q 1,3
(1957), S. 30-39.

McClain, William H.: Schillers „Macbeth“: Sprache und Rhetorik. In: Goethezeit.
Festschrift für Stuart Atkins. - Bern, München 1981, S. 217-230.

Mecklenburg, Norbert: Das Mädchen aus der Fremde. Über kulturelle und poetische
Alterität und das interkulturelle Potential von Dichtung. In: ZDP 108 Heft 2 (1989), S.
263-279.

Meier, Albert: Dramaturgie der Bewunderung. Untersuchungen zur politisch-
klassizistischen Tragödie des 18. Jahrhunderts. – Frankfurt am Main 1993. (=Das
Abendland N.F. Bd. 23)

Meier, Albert: Die Schaubühne als eine moralische Arznei betrachtet. Schillers
erfahrungsseelenkundliche Umdeutung der Katharsis-Theorie Lessings. In: Lenz-Jb 2
(1992), S. 151-162.

Meyers Enzyklopädisches Lexikon in 25 Bänden. Neunte, völlig neu bearbeitete Auflage
zum 150jährigen Bestehen des Verlages. – Mannheim, Wien, Zürich 1979.

Menchén, Georg: Schiller spielen ...: Turandot in Zwickau. In: Theater der Zeit 5 (1953),
S. 14f..

Merseburger, Peter: Mythos Weimar. Zwischen Geist und Macht. – Stuttgart 1998.

Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze - Personen - Grundbegriffe. Hg.
von Ansgar Nünning. - Stuttgart, Weimar 1998.

Meyer, Petra Maria: Intermedialität des Theaters. Entwurf einer Semiotik der
Überraschung. – Düsseldorf 2001. [= Mainz, Habil.Schrift 1998]

Michel, Christoph: Sinnbildstil – Kulissenzauber. Zur kontroversen Rezeption des
„Egmont“-Schlusses. In: Spuren, Signaturen, Spiegelungen. Zur Goethe-Rezeption in
Europa. Hg. von Bernhard Beutler u.a.. – Köln 2000, S. 77-92.

Michel, Hermann: Schillers Ansichten über die Sprache. In: Euphorion 12 [1905], S.25-
42.

Mittelstraß, Jürgen: Die Stunde der Interdisziplinarität? In: Interdisziplinarität. Praxis –
Herausforderung – Ideologie. – Frankfurt am Main 1987, S. 152-158.



350

Müller Nielaba, Daniel: Die Wendung zum Bessern. Zur Aufklärung der Toleranz in
Gotthold Ephraim Lessings Nathan der Weise. – Würzburg 2000.

Münchner Theaterzettel 1807-1982. Altes Residenztheater, Nationaltheater,
Prinzregententheater, Odeon. Eine Auswahl von Klaus Schulz, Vorwort von August
Everding. - München, New York u. a. 1982.

Neubuhr, Elfriede: Einleitung. In: Geschichtsdrama. Hg. von Elfriede Neubuhr. –
Darmstadt 1980. (=Wege der Forschung Bd. CDLXXXV), S. 1-37.

Nies, Fritz: Schiller, Werle et les autres: Racine en langue allemande. In: Revue de
littérature comparée 73 (1999) No. 2, S. 185-193.

Nowak, K. F.: Schillers Bühnenbearbeitung von Lessings „Nathan“. In: Leipziger Zeitung
1906, Wissenschaftliche Beilage Nr. 18.

Oellers, Norbert: Schiller. Geschichte seiner Wirkung bis zu Goethes Tod 1805-1832. –
Bonn 1967. (=Bonner Arbeiten zur deutschen Literatur Bd. 15)

Oellers, Norbert: Friedrich Schiller. Zur Modernität eines Klassikers. Hg. von Michael
Hofmann. - Frankfurt am Main, Leipzig 1996.

Oellers, Norbert: Hof-, Stadt- und Nationaltheater. In: Deutsche Literatur. Eine
Sozialgeschichte. Hg. von Horst Albert Glaser. Band 5. - Reinbek bei Hamburg 1980.

Oellers, Norbert: Goethe und Schiller in ihrem Verhältnis zum Judentum. In: Conditio
Judaica. Judentum, Antisemitismus und deutschsprachige Literatur vom 18. Jahrhundert
bis zum Ersten Weltkrieg. Interdisziplinäres Symposium der Werner-Reimers-Stiftung
Bad Homburg v. d. H.. Erster Teil. Hg. von Hans Otto Horch und Horst Denkler. –
Tübingen 1988, S. 108-130.

Oellers, Norbert und Robert Steegers: Treffpunkt Weimar. Literatur und Leben zur Zeit
Goethes. Mit 56 Abbildungen. – Stuttgart 1999.

Oellers, Norbert: Um 1800. Schillers Dichtung als Politik. In: Am Beginn der Moderne.
Schiller um 1800. Mit Beiträgen von N. O. und Wolfgang Riedel. – Marbach am Neckar
2001, S. 23-36.

Ogasawara, Yoshihito: „Literatur zeugt Literatur.“ Intertextuelle, motiv- und
kulturgeschichtliche Studien zu Alfred Döblins Poetik und dem Roman Berlin
Alexanderplatz. - Frankfurt am Main, Berlin, Bern u. a. 1996.



351

Ott, Karl August: Die Rede als dramatische Handlung. Racines „Phèdre“ in der
Übersetzung Schillers. In: Formenwandel. Festschrift zum 65. Geburtstag von Paul
Böckmann. - Hamburg 1964, S. 319-350.

Paulin, Roger: Schiller’s „Macbeth“ Reconsidered. In: Texte, Motive und Gestalten der
Goethezeit. Festschrift für Hans Reiss. - Tübingen 1989, S. 131-149.

Pechter, Edward: „Have you not read of some such thing?“ Sex and Sexual Stories in
Othello. In: SC 37 (1996), S. 269-282.

Perroud, Robert: La défense et l’utilisation des „masques“ de la commedia dell’arte dans
l’oeuvre de Carlo Gozzi. In: Das Ende des Stegreifspiels - Die Geburt des
Nationaltheaters. Ein Wendepunkt in der Geschichtemdes europäischen Dramas. Hg.
von Roger Bauer, Jürgen Wertheimer. - München 1983, S. 9-16.

Petersen, Julius: Schiller und die Bühne. Ein Beitrag zur Litteratur und
Theatergeschichte der klassischen Zeit. -Berlin 1904. (=Palaestra Bd. 32)

Petersen, Julius: Schiller und das Weimarer Theater. In: Jahrbuch der Goethe-
Gesellschaft 8 (1921), S. 177-195.

Petronio, Giuseppe: Geschichte der italienischen Literatur. Band 2: Vom Barock bis zur
Romantik. - Tübingen, Basel 1993.

Pfister, Manfred: Konzepte der Intertextualität. In: Intertextualität. Formen, Funktionen,
anglistische Fallstudien. Hg. von Ulrich Broich und Manfred Pfister unter Mitarbeit von
Bernd Schulte-Middelich. - Tübingen1985, S. 1-30.

Pfister, Manfred: Intertextualität. In: Moderne Literatur in Grundbegriffen. Hg. von Dieter
Borchmeyer und Viktor Zmegac. – Weinheim, Basel 1987, S. 197-200.

Piedmont, Ferdinand (Hg.): Schiller spielen. Stimmen der Theaterkritik 1946-1985. Eine
Dokumentation. - Darmstadt 1990.

Pilling, Claudia / Diana Schilling / Mirjam Springer: Friedrich Schiller. – Reinbek bei
Hamburg 2002.

Prang, Helmut: Geschichte des Lustspiels. Von der Antike bis zur Gegenwart. - Stuttgart
1968.

Prandi, Julie D.: Spirited women heroes. Major female characters in the dramas of
Goethe, Schiller and Kleist. - New York, Francfort, Bern 1983. (=American university
studies ser. 1. Bd. 22) [Berkeley Phil. Diss. 1981], S. 121-126.



352

Priewe, Anneliese: Denn er „war“ unser: Beobachtungen und Fragen zu Schiller-
Inszenierungen in Brandenburg, Weimar und Magdeburg. In: Theater der Zeit 1 (36), S.
27-30.

Puls, Alfred: Macbeth und die Lady bei Shakespeare und Schiller. Eine kritisch-
ästhetische Untersuchung. - Gotha 1913. (=Beiträge zur Lehrerbildung und
Lehrerfortbildung Heft 49)

Puttlitz, Edler von: Über Carlo Gozzi und seine Schriften. Aufsatz in der Abendzeitung
vom 17. April 1822. - Münster, Dresden 1822, S. 121-124.

Pyritz, Hans: Der Bund zwischen Goethe und Schiller. Zur Klärung des Problems der
sogenannten Weimarer Klassik. In: Begriffsbestimmung der Klassik und des
Klassischen. Hg. von H. O. B. – Darmstadt 1972. (=Wege der Forschung Bd. 210), S.
306-326.

Racine. Hg. von Wolfgang Theile. – Darmstadt 1976. (=Wege der Forschung Bd. CDII)

Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neubearbeitung des Reallexikons der
deutschen Literaturgeschichte gemeinsam mit Harald Fricke, Klaus Grubmüller und Jan-
Dirk Müller hg. von Klaus Weimar. – Berlin, New York 1997ff.

Reed, Terence James: Palastrevolution: Kant, Schiller und die Geburt einer Ästhetik aus
dem Geist der Politik. In: „In Spuren gehen... .“ Festschrift für Helmut Koopmann. Hg.
von Andrea Bartl, Jürgen Eder, Harry Fröhlich, Klaus Dieter Past und Ursula Regener. –
Tübingen 1998, S. 139-155.

Revolution und Autonomie. Deutsche Autonomieästhetik im Zeitalter der Französischen
Revolution. Ein Symposium. Hg. von Wolfgang Wittkowski. – Tübingen 1990.

Riha, Karl: Commedia dell’arte. Mit den Figurinen Maurice Sands. - Frankfurt am Main
41984.

Ringger, Kurt: Carlo Gozzis ‘Fiabe Teatrali’ - Wirklichkeit und romantischer Mythos. In:
GRM N. F. 18 (1968), S. 14-20.

Rothe, Arnold: Kulturwissenschaften und kulturelles Gedächtnis. In: Kultur und
Gedächtnis. Hg. von Jan Assmann und Tonio Hölscher. – Frankfurt am Main 1988. (stw
724)

Rudloff-Hille, Gertrud: Schiller auf der deutschen Bühne seiner Zeit. Mit 170
Abbildungen. - Berlin, Weimar 1969. (=Beiträge zur deutschen Klassik Bd. 20)



353

Rudolph, Andrea (Hg.): Johann Heinrich Voss. Kulturräume in Dichtung und Wirkung. –
Dettelbach 1999.

Sandkaulen, Birgit: Die „schöne Seele“ und der „gute Ton“. Zum Theorieprofil von
Schillers ästhetischem Staat. In: DVjS 76 (2002), S. 74-85.

Sandmann, Bernhard: Schillers „Macbeth“ und das englische Original. In: Programm
des Realgymnasiums zu Tarnowitz 1888.

Sandner, Wolfgang: Im Räderwerk des Ameisenstaates. Puccinis „Turandot“ in Berios
komplettierter Fassung bei den Salzburger Festspielen. In: FAZ vom 9. August 2002, Nr.
183, S. 33.

Saviane, Renato: Egmont, ein politischer Held. In: GoetheJb 104 (1987), S. 47-71.

Schaller, Rudolf: Schiller als dramatischer Übersetzer. In: Theater der Zeit 6, 10 (1955),
S. 4ff..

Schatzmann, Gebhard: Schillers „Macbeth“ nach dem englischen Original. In:
Programm Trautenau 1889.

Schiller-Brevier. Hg. von Walter Schafarschik. Mit 14 Abbildungen. – Stuttgart 2000.

Schilling, Silke: Relikte des Matriarchats? Zu einigen ‘märchenhaften’ Strukturen in
Schillers „Turandot“. In: Ingrid Bennewitz (Hg.): Der frauwen buoch. Versuche zu einer
feministischen Mediävistik. - Göppingen 1989, S. 373-397. (=Göppinger Arbeiten zur
Germanistik Nr. 517)

Schings, Hans-Jürgen: Freiheit in der Geschichte. Egmont und Marquis Posa im
Vergleich. In: GoetheJb 110 (1993), S. 61-76.

Schläpfer, Bruno: Schillers Freiheitsbegriffe. - Bern, Frankfurt am Main, New York 1984.
(=Europäische Hochschulschriften, Reihe 1, Bd. 740)

Schlaffer, Heinz: Unwissenschaftliche Bedingungen der Literaturwissenschaft. In:
JbDSG 42 (1998), S. 486-490.

Schlaffer, Heinz: Der Umgang mit Literatur. – In: Poetica 1-2 (31) 1999, S. 1-25.

Schlaffer, Heinz: Die kurze Geschichte der deutschen Literatur. – München, Wien 2002.

Schloenbach, A[rnold]: Schillers Bearbeitung des „Nathan“. In: Dresdner Schillerbuch
1860, S. 132.

Schmidt, Peter: Die Bühnenanweisungen im deutschen Drama des 18. Jahrhunderts:
Zur Wechselwirkung von Drama und Theater. - Diss. Princeton 1971.



354

Schmidt, Siegfried J.: Interpretation – Eine Geschichte mit Ende. In: Interpretation 2000.
Positionen und Kontroversen. Festschrift zum 65. Geburtstag von Horst Steinmetz. Hg.
von Henk de Berg und Matthias Prangel. – Heidelberg 1999, S. 31-43.

Schnakenburg, J. F.: Über Carlo Gozzi und sein Theater. In: Ludwig Herrig (Hg.): Archiv
für das Studium der neueren Sprachen und Literaturen. XIV. Jahrgang. - Braunschweig
1859, S. 367-388.

Schöne, Albrecht: Schillers Schädel. – München 2002.

Scholz, Hannelore: Widersprüche im bürgerlichen Frauenbild. Zur ästethischen
Reflexion und poetischen Praxis bei Lessing, Friedrich Schlegel und Schiller. -
Weinheim 1992. (=Ergebnisse der Frauenforschung Bd. 26), S. 142-175.

Schroeter, Walther: „Macbeth“ on the German Classical Stage (Schiller’s version of
Shakespeare’s tragedy. In: Jadavpur Journal of comparative literature 3 (1963), S. 80-
98.

Schulz, Gerhard: Die deutsche Literatur zwischen Französischer Revolution und
Restauration. Erster Teil: Das Zeitalter der Französischen Revolution 1789-1806. –
München 1983. [und öfter]

Schulz, Gerhard: Die deutsche Literatur zwischen Französischer Revolution und
Restauration. Zweiter Teil: Das Zeitalter der napoleonischen Kriege und der
Restauration 1806-1830. – München 1989.

Schumacher, Erich: Shakespeares „Macbeth“ auf der deutschen Bühne. - Emsdetten
1938 (= Diss. Köln 1938).

Schutte, Jürgen: Einführung in die Literaturinterpretation. Korrigierter Nachdruck der
ersten Auflage. – Stuttgart 1990. (= SM 217)

Schwaderer, Richard: Die (Wieder-) Entdeckung der Phantasie. Zur frühen Rezeption
der Fiabe teatrali Carlo Gozzis in den deutschsprachigen Ländern im Rahmen eines
sich wandelnden Italienbildes. In: „Italien in Germanien“. Deutsche Italien-Rezeption von
1750-1850. Akten des Symposiums der Stiftung Weimarer Klassik, Herzogin Anna
Amalia Bibliothek, Schiller-Museum 24.-26. März 1994. Hg. von Frank-Rutger
Hausmann in Zusammenarbeit mit Michael Knoche und Harro Stammerjohann. -
Tübingen 1996, S. 333-351.

Schwarzbauer, Franz: Die Xenien. Studien zur Vorgeschichte der Weimarer Klassik. –
Stuttgart 1992.



355

Schwind, Klaus: „Man lache nicht!“ Goethes theatrale Spielverbote. Über die
schauspielerischen Unkosten des autonomen Kunstbegriffs. In: IASL 21 (1996), S. 66-
112.

Seuffert, Bernhard: Beobachtungen über dichterische Komposition (3). In: GRM 3
(1911), S. 617-622.

Shakespearean Criticism 68 (2002), p. 89-188.

Shakespearean Criticism 69 (2003), p. 268-371.

Shakespeare-Handbuch. Die Zeit. Der Mensch. Das Werk. Die Nachwelt. Unter
Mitarbeit zahlreicher Fachwissenschaftler hg. von Ina Schabert. Mit einem Geleitwort
von Wolfgang Clemen. 3. Auflage. – Stuttgart 1992.

Sharpe, Lesley: Schiller’s and Goethe’s „Egmont“. In: MLR 77 (1982), S. 629-645.

Sharpe, Lesley: Schiller’s fragment „Tragödie und Komödie.“ In: MLR 81 (1986), S. 116-
122.

Sick, Franziska: Lüge, Betrug und Tragik. Untersuchungen zum spanischen Ehrdrama,
zu Corneille und Racine. – Stuttgart 1996. (= Habilitationsschrift Univ. Stuttgart 1996)

Siedhoff, Sigrid: Der Dramaturg Schiller. Egmont: Goethes Text - Schillers Bearbeitung.
- Bonn 1983.

Siekmann, Andreas: Friedrich Schillers Differenzierung von historischer und poetischer
Wahrheit. In: Wirkendes Wort 36 Heft 1 (1986), S. 9-15.

Sokel, Walter H.: Die politische Funktion botschaftsloser Kunst. Zum Verhältnis von
Politik und Ästhetik in Schillers Briefen >Über die ästhetische Erziehung des
Menschen<. In: Revolution und Autonomie. – Tübeingen 1990, S. 264-276.

Spitzer, Leo: Der >Bericht des Théramène< in Racines >Phèdre< (1948 / 68). In:
Racine. Hg. von Wolfgang Theile. – Darmstadt 1976 (=Wege der Forschung Bd. CDII),
S. 43-98.

Spörri, Reinhart: Die Commedia dell’arte und ihre Figuren. Zusammengestellt und
beschrieben sowie anhand von Textbeispielen und Einzelszenen erklärt und mit einem
eigens für die deutschsprachige Bühne eingerichteten Stück versehen von Reinhart
Spörri. - Zürich 1963.

Springer, Mirjam: >Legierungen aus Zinn und Blei<. Schillers dramatische Fragmente. –
Frankfurt am Main, Berlin, Bern 2000. (Historisch-kritische Arbeiten zur deutschen
Literatur Bd. 30)



356

Stackelberg, Jürgen von: Metamorphosen des Harlekin. Zur Geschichte einer
Bühnenfigur. - München 1996.

Staiger, Emil: Friedrich Schiller. - Zürich 1967.

Steffen, Hans (Hg.): Das deutsche Lustspiel. Erster Teil. - Göttingen 1968/69. (=Kleine
Vandenhoek-Reihe Bd. 271)

Steinweg, C.: Zum „Macbeth“ Shakespeares, Schillers und Davenants. In: Neue
Jahrbücher für das klassische Altertum 1 (1898), S. 703-716.

Steland, Dieter: Racines Phédre in den Übersetzungen von Friedrich Schiller und Simon
Werle. In: ZFSL 102 Heft 1 (1992), S. 64-78.

Stempel, Wolf-Dieter: Intertextualität und Rezeption. In: Dialog der Texte. Hamburger
Kolloquium zur Intertextualität. Hg. von Wolf Schmid und Wolf-Dieter Stempel. – Wien
1983. (=Wiener Slawistischer Almanach Sonderband 11), S. 95-105(?)

Stephan, Inge: „So ist die Tugend ein Gespenst.“ Frauenbild und Tugendbegriff bei
Lessing und Schiller. In: Lessing und die Toleranz. Beiträge der vierten internationalen
Konferenz der Lessing Society in Hamburg vom 27. bis 29. Juni 1985. Herausgegben
von Peter Freimark [u.a.]. - Detroit, München 1986 [gleichzeitig: Lessing Yearbook
Sonderband], S. 357-374.

Stephan, Inge: „Da werden Weiber zu Hyänen ... .“ Amazonen und Amazonenmythen
bei Schiller und Kleist. In: Feministische Literaturwissenschaft. Dokumentation der
Tagung in Hamburg vom Mai 1983. Hg. von I. S. und Sigrid Weigel. - Berlin 1984, S.
22-42.

Stephan, Inge: Literaturwissenschaft. In: Gender Studien. Eine Einführung. Hg. von
Christina von Braun und I. S.. – Stuttgart, Weimar 2000, S. 290-299.

Stierle, Karlheinz: Werk und Intertextualität. In: Dialog der Texte. Hamburger Kolloquim
zur Intertextualität. Hg. von Wolf Schmid und Wolf-Dieter Stempel. - Wien 1983. (=
Wiener Slawistischer Almanach Sonderband 11), S. 7-26.

Stocker, Peter: Theorie der intertextuellen Lektüre. Modelle und Fallstudien. –
Paderborn, München, Wien 1998.

Stockhorst, Stefanie: Fürstenpreis und Kunstprogramm: sozial- und
gattungsgeschichtliche Studien zu Goethes Gelegenheitsdichtungen für den Weimarer
Hof. –Tübingen 2002. (= Studien zur deutschen Literatur Bd. 167)



357

Stockinger, Claudia: Das dramatische Werk Friedrich de la Motte Fouqués. Ein Beitrag
zur Geschichte des romantischen Dramas. – Tübingen 2000. (= Studien zur deutschen
Literatur Bd. 158)

Stockinger, Claudia: Dramaturgie der Zerstreuung. Schiller und das romantische Drama.
In: Produktive Synthese zwischen Tradition und Innovation, hg. von Uwe Japp, Stefan
Scherer und C. S.. – Tübingen 2000, S. 199 - 225.

Strich, Fritz: Goethe und die Weltliteratur. Zweite, verbesserte und ergänzte Auflage. -
Bern 1949.

Stortz, Gerhard: Die bearbeitenden Übersetzungen für die Bühne. In: Ders.: Der Dichter
Friedrich Schiller. - Stuttgart 1959, S. 387-401.

Suerbaum, Ulrich: Der Shakespeare-Führer. Mit 68 Abbildungen. – Stuttgart 2001.

Suppanz, Frank: Person und Staat in Schillers Dramenfragmenten. Zur literarischen
Rekonstruktion eines problematischen Verhältnisses. – Tübingen 2000. (=Hermaea N.
F. Bd. 93)

The Shakespeare Name Dictionary. J. Madison Davis. A. Daniel Frankforter. – New
York, London 1995.

Theaterlexikon. Begriffe und Epochen, Bühnen und Ensembles, hg. von Manfred
Brauneck und Gérard Schneilin. 3., vollständig überarbeitete und erweiterte
Neuausgabe. – Reinbek bei Hamburg 1992.

Theaterlexikon. Hg. von Christoph Trilse, Klaus Hammer und Rolf Kabel. – Berlin 1978.

Theile, Wolfgang: „Bella cosa è il regnar sopra i cervelli.“ Zu Carlo Gozzis Theaterstreit
mit Goldoni. In: Rom. Forsch. 102, 2-3 (1990), S. 274-286.

Theile, Wolfgang: Commedia dell’arte. Stegreiftheater in Italien und Frankreich. In:
Commedia dell’arte. Geschichte – Theorie – Praxis. Hg. von W. T.. – Wiesbaden 1997,
S. 45-60. [zuerst abgedruckt in: Harlekin auf den Bühnen Europas. Bamberger
Hochschulschriften, Heft 8 (1980), S. 11-24]

Tscharner, Ed[uard] Horst von: China in der deutschen Dichtung bis zur Klassik. Mit 10
Tafeln und 2 Abbildungen im Text. - München 1939.

Turk, Horst: Naives oder sentimentalisches Theater? Das Verhältnis Brechts zu Schiller.
In: Bertolt Brecht. Actes du Colloque franco-allemand tenu en Sorbonne (15-19
novembre 1988). Publié par Jean-Marie Valentin. - Bern, Frankfurt am Main, New York,
Paris 1990, S. 181-202.



358

Ueding, Gert: Friedrich Schiller. - München 1990.

Unbehaun, Lutz: „Ein wertes Band der Freundschaft:“ Friedrich Schiller und seine Zeit in
Rudolstadt. - Rudolstadt 1996.

Unfer-Lukoschik, Rita: Der erste deutsche Gozzi. Untersuchungen zu der Rezeption
Carlo Gozzis in der deutschen Spätaufklärung. - Frankfurt am Main, Berlin, Bern u. a.
1993 [zuerst: Bonn 1992].

Vincke, Gisbert von: Schillers Bühnenbearbeitung des „Othello“. In: ShakespeareJb 15
(1880), S. 222-229.

Voßkamp, Wilhelm: Interdisziplinarität in den Geisteswissenschaften (am Beispiel einer
Forschungsgruppe zur Funktionsgeschichte der Utopie). In: Interdisziplinarität. Praxis –
Herausforderung – Utopie. – Frankfurt am Main 1987, S. 92-105.

Voßkamp, Wilhelm: Jenseits der Nationalphilologien: Interdisziplinarität in der
Literaturwissenschaft. In: Wie international ist die Literaturwissenschaft? Hg. von Lutz
Danneberg und Friedrich Vollhardt in Zusammenarbeit mit Hartmut Böhme und Jörg
Schönert. . Stuttgart, Weimar 1996, S. 88-98.

Voßkamp, Wilhelm: Literaturwissenschaft und Kulturwissenschaften. In: Interpretation
2000. Positionen und Kontroversen. Festschrift zum 65. Geburtstag von Horst
Steinmetz. Hg. von Henk de Berg und Matthias Prangel. – Heidelberg 1999, S. 183-199.

Wahl, Volker: Schillers Besoldungsverhältnisse im weimarischen Staatsdienst. In:
JbDSG 44 (2000), S. 5-14.

Waldeck, Marie-Luise: The Theme of Freedom in Schiller’s Plays. - Stuttgart 1986.
(=Stuttgarter Arbeiten zur Germanistik Nr. 170)

Wartenberg, G.: Schillers Theaterbearbeitung von Lessings „Nathan“. In:
Vierteljahresschrift für Literaturgeschichte, Weimar 2 (1889), S. 394-406.

Wege der Shakespeareforschung. Hg. von Karl L[udwig] Klein. – Darmstadt 1971.
(=Wege der Forschung Bd. XV)

Wehrli, Beatrice: Kommunikative Wahrheitsfindung. Zur Funktion der Sprache in
Lessings Drama. – Tübingen 1983. (=Hermaea N. F. Bd. 46)

Werder, Karl: Vorlesungen über Shakespeares „Macbeth“ gehalten an der Universität zu
Berlin zuerst im Winter 1860. - Berlin 1885, S. 142-227.

Wiese, Benno von: Friedrich Schiller. 4., durchgesehene Auflage. - Stuttgart 1978.



359

Wiese, Benno von: ‚Egmont’ als Tragödie. In: Ders.: Die deutsche Tragödie von Lessing
bis Hebbel. – Hamburg 61964, S. 86ff.

Wilkinson, Elizabeth M[ary] und L[eonard] A[shley] Willoughby: Schillers Ästhetische
Erziehung des Menschen. Eine Einführung. – München 1977.

Willemsen, Roger: Tragödie der Forschung. Über eine Literaturwissenschaft ohne
Literatur. In: Griesheimer, Frank und Alois Prinz (Hgg.): Wozu Literaturwissenschaft?
Kritik und Perspektiven. – Tübingen 1991. (=UTB Bd. 1640), S.47-64.

Wilpert, Gero von: Schiller-Chronik. Sein Leben und Schaffen. Mit 12 Abbildungen.
Zweite Auflage. -–Stuttgart 2000. (=RUB 18060)

Winkler, Octavia [u. a.]: Persönlichkeit und politischer Vorgang: Schiller-Aufführungen in
Berlin, Dresden und Brandenburg. In: Theater der Zeit 39 (1984), S. 10-13.

Wissenschaftsgeschichte der Germanistik im 19. Jahrhundert. Hg. von Jürgen
Fohrmann und Wilhelm Voßkamp. – Stuttgart, Weimar 1994.

Wolff, Max J.: Die Commedia dell’arte. In: Commedia dell’arte. Geschichte – Theorie –
Praxis. – Wiesbaden 1997, S. 85-94.[zuerst abgedruckt in: GRM 21 (1933), S. 307-318]

Wolgast, Eike: Schiller und die Fürsten. In: Schiller und die höfische Welt. Hg. von
Achim Aurnhammer, Klaus Manger, Friedrich Strack. – Tübingen 1990, S. 6-30.

Wörterbuch der Symbolik. Unter Mitarbeit zahlreicher Fachwissenschaftler hg. von
Manfred Lurker. – Stuttgart 1991.

Wünsche, August: Das Rätsel vom Jahr und seinen Zeitabschnitten in der Weltliteratur.
In: ZvLG N. F. 9 (1896), S. 425-456.

Würzbach, Natascha: Einführung in die Theorie und Praxis der feministisch orientierten
Literaturwissenschaft. In: Literaturwissenschaftliche Theorien, Modelle und Methoden.
Eine Einführung. Hg. von Ansgar Nünning unter Mitwirkung von Sabine Buchholz und
Manfred Jahn. – Trier 31998, S. 137-152.

Wuthenow, Ralph-Rainer: Das fremde Kunstwerk. - Göttingen 1969.(= Palaestra Bd.
252)

Zahn, Peter: Das Geschichtsdrama. In: Formen der Literatur in Einzeldarstellungen. Hg.
von Otto Knörrich. 2., überarbeitete Ausgabe. – Stuttgart 1991, S. 123-135.

Zeitenwechsel. Germanistische Literaturwissenschaft vor und nach 1945. Hg. von
Wilfried Barner und Christoph König. – Frankfurt am Main 1996.



360

Zelle, Carsten: Kurze Bücherkunde für Literaturwissenschaftler. - Tübingen, Basel 1998.
(= UTB 1939)

Zeller, Rosemarie: Klassikerbearbeitungen? Zu Schillers „Egmont“. In: NZZ, Ausgabe
vom 24. 06. 1973.

Ziegler. Theobald: Friedrich Schiller. Mit einem Vorwort von Klaus H. Fischer. –
Schutterwald 1998. [zuerst Leipzig 1905]

Zima, Peter V. (Hg.): Literatur intermedial. Musik – Malerei – Photographie – Film. –
Darmstadt 1995.

Zhu, Hong: Schiller in China. - Frankfurt am Main, Berlin, Bern u. a. 1994.
(=Europäische Hochschulschriften: Reihe 1, Deutsche Sprache und Literatur Bd. 1440)

Zymner, Rüdiger: Friedrich Schiller. Dramen. – Berlin 2002. (= Klassiker Lektüren 8)




