
 1 

Keynote  
Sek*onstagung „Spielräume“  
Sek*on Erwachsenenbildung 
 
Am 15.09.2025 in Koblenz 
 
Ines Langemeyer 
Lern- und Handlungsfähigkeit als Interagilität – zur 
Entwicklungsfähigkeit im Erwachsenenalter angesichts der 
gegenwärtigen Krisen 
 
Vorbemerkung 
 
Vor nicht allzu langer Zeit, am 24.03.2021, sorgte der 
Klimaschutzbeschluss des Bundesverfassungsgerichts für eine 
Überraschung. Seine Begründung lautete: Die Freiheitsrechte der 
jüngeren Genera*on würden verletzt, wenn sie später aufgrund von 
Versäumnissen der Klimapoli*k weniger Freiheitschancen häVen. 
  
„Das Grundgesetz“, so das Bundesverfassungsgericht, „verpflichtet 
unter bes*mmten Voraussetzungen zur Sicherung 
grundrechtsgeschützter Freiheit über die Zeit und zur 
verhältnismäßigen Verteilung von Freiheitschancen über die 
Genera*onen.“  
hVps://www.bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidung
en/DE/2021/03/rs20210324_1bvr265618.html 
 
Vor Kurzem habe ich für die „Encyclopedia of theore*cal and 
philosophical psychology“ den Eintrag „causa*on“ verfasst, was auf 
Deutsch „Verursachung“, aber auch „Kausalität“ bedeutet. Mir wurde 
dabei deutlich, wie sehr unsere Vorstellung eines Gegensatzes von 
„Freiheit“, „Spiel“ und „Zwang“ in die Denkweisen über Kausalität 
eingeflossen ist.  
 
Gerade bei menschlicher Entwicklung glauben wir, dass dem freien 
Handeln, unserem freien Willen, Kausalität gewissermaßen 



 2 

entgegensteht. Wenn Menschen sagen: „Ich kann oder konnte nicht 
anders“, dann wird so getan, als ob das Nicht-Können kausal zu 
erklären ist: Man schreibt der Person etwa fehlendes Talent oder 
fehlende Intelligenz zu, während mit ihrem Können auch ihre Freiheit 
entstehen würde. Menschliches Können erscheint wie eine 
Überwindung des Kausalzusammenhangs, weil es uns angeblich dazu 
befähigt, die Natur zu besiegen. 
 
Nicht nur in Bezug auf die Verbesserungen des Klimaschutzes, 
sondern überhaupt in Bezug auf unsere Entwicklungsfähigkeit, d.h. 
für unsere Lern- und Handlungsfähigkeit, halte ich diesen 
Freiheitsbegriff für problema*sch.  
 
Kann man noch sagen, dass wir uns in Verbindung mit der Vernunf 
befreien und dass wir so am freien Willen arbeiten, der sich vor allem 
außerhalb der Gesetzmäßigkeiten der Natur verwirklicht?  
 
Die vernünfige Handlungsfähigkeit wie auch die Lernfähigkeit von 
uns Menschen wird – zumindest im Erwachsenenalter – einer 
zivilisierten Welt zugeordnet, die durch die menschliche Vernunf im 
Gegensatz zur Welt der biologischen und physikalischen Tatsachen 
steht.  
 
In der zivilisierten Welt entsteht Freiheit und Spiel, entstehen 
Spielräume, so meint man.  
 
Mit meinem Vortrag greife ich die Vorstellung von systemisch-
zirkulärer Kausalität auf, die den Dualismus von Zwang und Freiheit 
nicht mehr benö*gt.  
 
Ich werde mit dem Begriff der „Interagilität“ gegen die Auffassung 
arbeiten, dass eine Kausalbeziehung immer eine Ursache-
Wirkungsbeziehung ist, die schlicht mit Notwendigkeit geschieht  
 



 3 

und sofern sie mit Notwendigkeit geschieht, kann es – hier ist der 
Knackpunkt – eben kein Spiel bzw. keine Spielräume, also keine 
Freiheit und keinen vernünfigen freien Willen geben.  
Bevor ich auf die sogenannte zivile Welt komme, eine Anmerkung zur 
Biologie: 
 
In der Biologie ist die Verengung der Kausalitätsvorstellung auf lineare 
und geschlossene Kausalität kaum mehr brauchbar.  
 
In der Epigene*k, einem recht jungen Gebiet der Biologie, braucht 
man eine andere Kausalitätsvorstellung als die, die in der Physik für 
die Mechanik, d.h. für ein geschlossenes System wie ein Uhrwerk, 
gelten.  
 
Waddington verwendet wie hier (s. Abb.) z.B. ein Landschafsmodell 
von Tälern und Erhebungen, um die Vorstellung der Kanalisierung für 
biologische Kausalität stark zu machen.  
 
Graphik: Waddington’s epigene*c landscape 
  
Lux, V. (2024). The neuron in context. Springer 
 
Mit Blick auf unser Tagungsthema kann man hierzu sagen:  
 
Das Einengen oder Erweitern von Spielräumen schan Muster für ein 
nachfolgendes Geschehen, für das es zwar keine punktgenaue 
Vorhersage gibt, das aber dennoch mit Kausalität abläuf.  
 
Die Täler-Landschaf veranschaulicht, dass wir auch hier Kausalität 
annehmen, denn niemand würde behaupten, dass die Murmel, wenn 
man sie loslässt, auf den Erhebungen, sondern dass sie in eines der 
Täler rollt.  
 
Dies geschieht aufgrund der Schwerkraf mit einer gewissen 
Notwendigkeit, wobei die Bahn der Kugel trotzdem nicht ganz genau 



 4 

vorhersehbar ist. Mal wird sie den einen, mal den anderen Weg 
nehmen. 
 
Das Entgegensetzen von Spiel und Zwang ist nicht immer fruchtbar, so 
auch die Entgegensetzung von Freiheit und Notwendigkeit, 
insbesondere dann nicht, wenn es um Fragen unseres Lernens und 
unserer Handlungsfähigkeit geht.  
 
Das will ich für verschiedene Kontexte zeigen. 
 
(Übersichtsfolie) 
 
Ich beginne dazu mit einer Einführung in die Theorie des Spiels nach 
Michel de Certeau.  
 
Danach widme ich mich zwei Beispielen: dem Schach und der 
Kamppunst Aikido. 
 
Schließlich führe ich vor diesem Hintergrund den Begriff der 
Interagilität ein als einen Begriff für Entwicklung und 
Entwicklungsfähigkeit in der Interak*on, in der Wechselwirkung mit 
anderen. 
 

1. Theorie des Spiels (de Certeau) 
2. Beispiele zur Theore*sierung: Schach; Aikido 
3. Interagilität  

 
 
(Gliederungsfolie) 
 

1. Theorie des Spiels 
 
Michel de Certeau schreibt über das Spiel philosophisch – und wenn 
man sich in seinem Werk „Die Kunst des Handelns“ die 
spieltheore*sche Reflexion anschaut, so wird man nicht nur in 
unterhaltsame und lustvolle Aspekte eingeführt, wie man sie von 



 5 

Spielen erwartet, sondern man steht sogar inmiVen in einer Theorie 
der Kriegsführung.  
 
Im Spiel wird die Ernsthafigkeit deutlich; es offenbart sich nicht nur 
die ganze Anstrengung des Kräfemessens oder der Geschicklichkeit, 
die im WeVkampf zum Besten gegeben werden. Auch die 
Ernsthafigkeit des vorbereitenden Lernens und Übens und 
schließlich das Klären von verwickelten Situa*onen kommen zum 
Tragen, wenn man sich mit Michel de Certeaus Theorie des Spiels 
befasst. 
 
Spielräume werden bei ihm in mehreren Hinsichten reflek*ert, etwa, 
wenn es in einem Spiel keine oder nur wenige zwingende Momente 
gibt – und auch keine Möglichkeit, alles zu überblicken und alles von 
einer privilegierten Posi*on aus zu steuern. Ein solcher Spielraum ist 
für ihn das Feld der Sprache.  
 
De Certeau schließt sich WiVgenstein an, der über die Sprachpraxis 
im Verhältnis zur wissenschaflichen Analyse reflek*ert – und zum 
Begriff des „Sprachspiels“ kommt: 
 
(Folie) 
 
„Die Sprache ‚in‘ der gewöhnlichen Sprache zu beschreiben, ohne sie 
von einem enuernten Ort zu ‚übersehen‘, bedeutet, sie als ein 
Ensemble von Prak@ken zu begreifen, in das man eingebunden ist 
und in dem die Prosa der Welt am Werk ist. Die Analyse wäre somit 
‚eine Einsicht in das Arbeiten unserer Sprache‘. Sie muss somit die 
Dissemina@on, die Streuung und Ausbreitung, reproduzieren, die 
jedes System zerschlägt.“ (1980, S. 51) 
 
Die spieltheore*schen Grundannahmen durchbrechen das 
Systemdenken, nicht den Systembegriff an sich. De Certeau wendet 
sich gegen den Strukturalismus, wie er an Ferdinand de Saussure gern 
festgemacht wird. Wir erkennen, wie Sprache von einem 
Systemdenken her theore*siert wird.  



 6 

 
WiVgensteins Alterna*ve, sich Sprachspielen zuzuwenden, wird 
deshalb für de Certeau wich*g - und, hiervon ausgehend mit Carl von 
Clausewitz Vom Kriege (erschienen 1832), wird zwischen Strategien 
und Tak*ken unterschieden. 
 
Gesellschaf selbst sei von ihren „eigentümlichen Spielen“ her zu 
denken. Wir lernen sie bei de Certeau in „disjunk*ven Opera*onen“ 
kennen. Diese rufen Unterschiede hervor und schaffen zugleich 
Räume, „in denen die Spielzüge von den Situa4onen abhängig sind“ 
(66). Das klingt erst einmal abstrakt.  
 
Konkrete Beispiele sind für ihn – wie später in meinem Vortrag – das 
Schachspiel. 
 
Es sei „die aristokra*sche Form einer ‚Kriegskunst‘, die aus China kam 
und von den Arabern ins miVelalterliche Abendland eingeführt 
wurde, wo es zum wesentlichen Bestandteil der Kultur in den 
Herrenhäusern wurde“.  
 
Mit dieser Kul*vierung „formulieren (und formalisieren) die Spiele die 
Regeln, die die Spielzüge organisieren“. Aus diesem Grund „bilden 
[Regeln wie auch die Spielzüge] ein Gedächtnis (einen Speicher und 
eine Klassifika*on) von Handlungsmodellen, die bei Gelegenheit zu 
bes*mmten Gegenzügen führen.“ (S. 66) 
 
Für de Certeau ist es kein Widerspruch, wenn man sagt, dass solche 
Modelle gesellschaflich wirksam sind und wenn man anerkennt, dass 
sie für die Mitglieder der Gesellschaf zugleich verdeckt oder 
verborgen sind:  
 
 
(Folie) 
 
„Sie [die Modelle, die Regeln] können diese Funk*on [des Speichers] 
gerade deswegen haben, weil sie von den alltäglichen 



 7 

Auseinandersetzungen befreit sind, in denen es untersagt ist, ‚sein 
Spiel offenzulegen‘, und deren Einsätze, Regeln und Spielzüge von zu 
großer Komplexität sind. Die Explika*on ist immer umgekehrt 
propor*onal zum prak*schen Engagement.“ (S. 66) 
 
Anders gesagt: Je mehr wir in ein Spiel eintauchen und uns darin 
engagiert verhalten, umso weniger gelingt es uns, es von einer 
distanzierten Posi*on aus mit seinen Regeln und seinen Spielzügen zu 
beschreiben. Und wir müssen es – im Wissen um den Spieleinsatz – 
wollen, dass nicht alle Einsätze, Regeln und Spielzüge anderen 
transparent werden. 
 
Für de Certeau kann der Weg der Analyse deshalb nur dann gelingen, 
wenn man sein Augenmerk auf die „Manipula*onen im Inneren eines 
Systems“ legt, sei es „im System der Sprache als auch im System einer 
etablierten Ordnung“. (S. 68) 
 
Manipula4onen nennt er allgemein „die ‚Wendungen‘ (oder 
‚Tropen‘)“, die im Spiel aus „Finten, Verschiebungen, Ellipsen etc.“ 
bestehen, die also nicht den offiziellen Regeln entsprechen (S. 69). 
Denn es ist ofmals „die wissenschafliche Vernunf“, die solche 
„Wendungen“ „aus den opera*onalen Diskursen enuernt hat“ – er 
nennt dies mit Freud eine „Verdrängung“ (S. 69). Wie ein 
Psychoanaly*ker will er dem Verdrängten auf die Spur kommen. 
 
Somit bieten sich Clausewitzens Unterscheidungen von Strategien 
und Tak*ken an, die de Certeau wie folgt für eine sozialkri*sche 
Analyse weiterentwickelt: 
 
»Eine Unterscheidung von Strategien und Tak4ken scheint ein 
adäquateres Grundschema zu liefern. Als Strategie bezeichne ich die 
Berechnung (oder Manipula@on) von KräOeverhältnissen, die in 
dem Moment möglich wird, wenn ein mit Willen und Macht 
versehenes Subjekt (ein Unternehmen, eine Armee, eine Stadt oder 
eine wissenschaOliche Ins@tu@on) ausmachbar ist. Sie setzt einen 
Ort voraus, der als etwas Eigenes beschrieben werden kann und 



 8 

somit als Basis für die Organisierung von Beziehungen zu einer 
Exteriorität dienen kann, seien dies Stoßrichtungen oder 
Bedrohungen (Kunden oder Konkurrenten, Feinde, das Umland der 
Stadt, Forschungsziele und -gegenstände etc.). Wie beim 
Management ist jede ›strategische‹ Ra*onalisierung vor allem darauf 
gerichtet, das ›Umfeld‹ von dem ›eigenen Bereich‹, d.h. vom Ort der 
eigenen Macht und des eigenen Willens, abzugrenzen.« (S. 87f) 
 
Und:  
 
»Im Gegensatz zu den Strategien (deren aufeinanderfolgende Formen 
dieses allzu formale Schema verändern werden und deren 
Verbindung zu einer besonderen historischen Konstella*on auch noch 
zu präzisieren wäre) bezeichne ich als Tak2k ein Handeln aus 
Berechnung, das durch das Fehlen von etwas Eigenem bes@mmt ist. 
[…] Die Tak@k hat nur den Ort des Anderen. Sie muss mit dem 
Terrain fer@gwerden, das ihr so vorgegeben wird […]. Sie ist nicht in 
der Lage, sich bei sich selbst aufzuhalten, also auf Distanz, in einer 
Rückzugsposi@on, wo sie Vorausschau üben und sich sammeln 
kann: sie ist eine Bewegung ›innerhalb des Sich^eldes des Feindes‹ 
[…]. Sie hat also nicht die Möglichkeit, sich einen Gesamtüberblick 
zu verschaffen und den Gegner in einem abgetrennten, 
überschaubaren und objek@vierbaren Raum zu erfassen. Sie macht 
einen Schrib nach dem anderen. Sie profi@ert von ›Gelegenheiten‹ 
und ist von ihnen abhängig; sie hat keine Basis, wo sie ihre Gewinne 
lagern, etwas Eigenes vermehren und Ergebnisse vorhersehen 
könnte. Was sie gewinnt, kann nicht gehortet werden.« (S. 89) 
 
Die Theorie des Spiels nach de Certeau basiert damit auf einer Reihe 
von Begriffen, die immanenzphilosophisch vom Geschehen her ihre 
Zugriffe und Analysen entwickelt.  
(Vgl. Ebner v. Eschenbach/Langemeyer/Schäner, Hrsg.: Gaston 
Bachelard – pädagogische Lektüren 2025). 
 
Es gehören dabei zusammen die Begriffe  
 



 9 

Ort, Strategie und Eigenes.  
 
Denn allen diesen Dingen liegt die Verfügungsmacht einer stabilen 
Instanz zugrunde, die am Ort auch die Regeln organisiert, so dass 
geplante Strategien wirkungsvoll umsetzbar sind und sogar über den 
Bereich des Eigenen hinaus Wirkung erzielen. 
 
Auf der anderen Seite stehen nun die Begriffe  
 
Raum, Tak@k und Wendung.  
 
In diesem Zusammenhang fehlt die stabilisierende Instanz einer 
Verfügungsmacht, die über ein Gebiet bzw. einen Ort herrscht, 
weshalb man sich tak*erend einen Raum erschließen muss, Raum 
aber immer auch freigeben oder verlieren kann; d.h. man handelt 
tak*sch, indem man dieses dynamische Geschehen und die prekäre 
Stabilität koordiniert.  
 
Dies schließt ein, dass man immer wieder versucht, ein 
Kräfeverhältnis mit kleinen Maßnahmen zu wenden, Regeln und 
Spielräume zu manipulieren, Gebrauchsweisen umzufunk*onieren, 
zeitweise mit diesen oder jenen Möglichkeiten zu spielen, auf 
Gelegenheiten zu warten, die für einen geplanten SchriV güns*g sind. 
 
(Gliederungsfolie) 
 
 
 

2. Beispiele: Schach, Aikido 
 
Zur Beschreibung, was in einem Spiel für Fähigkeiten der 
Manipula*on im Sinne de Certeaus entwickelt und kul*viert werden, 
werden nun zwei Beispiele herangezogen: Schach und Aikido. 
 
Wenn Sie die Exper*seforschung kennen - Schach wird hier gern 
verwendet, weil es sich bei diesem Spiel um eine gut definierte und 



 10 

durch Regeln klar strukturierte Domäne handelt. Schach als Beispiel 
beleuchtet in der Exper*seforschung eine kogni*v anspruchsvolle 
Praxis - Geschicklichkeit und motorische Präzision kann man außen 
vorlassen. Das Spiel erfordert ein gutes Gedächtnis und eine schnelle 
Mustererkennung.  
 
Es wird of als Strategiespiel bezeichnet; mit de Certeau müsste man 
allerdings sagen, dass es auch auf Tak*ken ankommt. In Bezug auf 
unser Können und unsere Entwicklungsfähigkeit verdeutlicht das 
Beispiel, dass sich die Praxis des Schachspielens nicht dadurch 
verbessert, dass ein Spieler die Regeln besser kennt als sein Gegner.  
 
Ein Wissen und Können, welches das Spiel eines Spielers überlegen 
macht, verortet sich damit eher in dem, was hinter den Regeln eher 
verborgen liegt, nämlich die Erfahrung mit den tak*schen 
Wendungen, d.h. wann sich ein (ungleiches) Kräfeverhältnis 
durchbrechen lässt.  
 
Es sind die Erfahrungen, wann man welche Figur opfert, um eine 
andere, güns*gere bzw. überlegenere Situa*on herstellen zu können.  
 
Beim Aikido, der Kamppunst, die keine WeVkämpfe kennt, kommen 
andere Aspekte hinzu. Sie liegen auf der Ebene der Emo*onalität. 
 
Aikido – der Name besteht aus drei Silben (ai-) der harmonische, (-ki-) 
mit Atem geführte (-do) Weg.  
 
Die kämpfenden Aikido-Partner messen nicht durch den Kampf, wer 
der Stärkere oder der Ausdauerndere ist, sondern üben die 
Kampfechnik, um sie möglichst leicht und effek*v durchzuführen. 
Agilität bedeutet hier auch Geschmeidigkeit und Eleganz in der 
Bewegung. 
 
Die Energie, die der Angreifer (uke) beim Angriff gegen einen anderen 
schickt, wird dazu vom Verteidiger verwertet und umgewandelt in 



 11 

eine ungefährliche Bewegungsenergie, die den Angreifer in der Regel 
zu Boden führt und in eine beherrschbare Posi*on bringt. 
 
De Certeau erkennt, dass im Spiel of Finten benutzt werden. Die 
Person, die sich im Aikido verteidigt (nage), setzt vor oder bei der 
Anwendung einer Technik ebenfalls einen Atemi, eine Antäuschung.  
 
(Folie – Aikido-Technik) 
 
Die folgenden Bilder zeigen einen Atemi mit der linken Hand. Die 
linke Hand geht direkt ins Gesicht des Angreifers, so dass dieser mit 
dem Kopf und dem Oberkörper ausweicht und in eine instabile 
Posi*on gerät. Das Zentrum bzw. der Körperschwerpunkt wird mit der 
Ausweichbewegung verlassen, so dass sich der Gegner wieder 
rezentrieren und stabilisieren muss. Im Moment der Instabilität kann 
aber der Verteidiger schon die nächste Bewegung, die 
Verteidigungstechnik anwenden. Man kann an der Finte nun die 
kämpferische Bedeutung erkennen: Ist der Widerstand und die 
Widerstandsfähigkeit des Angreifers gebrochen, fällt es dem 
Verteidiger leichter, eine Aikidotechnik einzuleiten. 
  
Aus: 
hVps://www.youtube.com/watch?v=BkdzZinQgyk 
ATEMI | The Key to Improving Your Aikido Technique | Ep#1 
 
Aikido-Techniken werden im Training dahin verfeinert, dass man in 
der Lage ist, sie mit möglichst wenig Energie und Kraf umzusetzen, 
um im höchsten Maße wirkungsvoll zu bleiben. Indem genau die 
unnö*ge Energie und Kraf herausgenommen wird, unterbindet der 
Verteidiger auch den Impuls beim Angreifer, Widerstand gegen die 
Technik zu leisten. Die Technik arbeitet zugleich an der Kraf des 
Gegners, d.h. an seinem Körperschwerpunkt, an seiner größten 
Widerstandsfähigkeit vorbei. 
 
Das Aikido-Training wird, um möglichst viele Körpererfahrungen zu 
machen, mit möglichst vielen unterschiedlichen Partnern 



 12 

durchgeführt. Die Gewöhnung an einen bes*mmten Partner soll 
vermieden werden. Insofern gibt es ofmals keine Trennung in 
Erfahrungsstufen, so dass Anfänger, FortgeschriVene und Meister 
zusammen trainieren. 
 
Fürs Lernen von Schach wie Aikido ist ein Partner, ein Gegner 
essenziell. Das Lernen muss in einer Beziehung zu einem Gegner 
passieren, weil es nicht nur um Techniken, sondern auch um das 
Erlernen von Tak@ken und den dafür notwendigen Koordina@onen 
geht. Dabei bezieht sich das Koordinieren zugleich auf den anderen 
als auch auf einen selbst.  
 
Was ich hier mit „Koordina@on“ hervorhebe, ist nicht mehr spezifisch 
für Steuerungshandlungen. „Steuerung“ ist auf Strategien und Pläne 
angewiesen. Das Koordinieren fällt stärker in den Bereich des 
Tak*schen, u.a. weil es einem überhaupt erst einmal Raum zum 
Handeln verschan. 
 
Das möchte ich für die Erwachsenenbildung stark machen. Es liegt 
mit der Rede von Bildungsstrategien eine SelbsVäuschung oder sogar 
eine Selbstlüge vor. Im pädagogischen Verhältnis kann das Tak*sche 
nicht ausgeklammert werden. Denn ich bezweifle stark, dass es 
möglich ist, dabei einen stabilen Bereich des Eigenen zu beherrschen 
und den Überblick zu behalten.  
 
In diesem Sinne plädiere ich dafür, sich die Erwachsenenbildung über 
de Certeaus Begriff der Tak*k und – jetzt von mir eingeführt – den 
Begriff der Interagilität anzuschauen. 
 
Erinnern wir uns auch, wie Humboldt den Begriff der Bildung 
bes*mmte: 
 
(Folie)  
 
„Die letzte Aufgabe unsres Daseyns: dem Begriff der Menschheit in 
unsrer Person, sowohl während der Zeit unsres Lebens, als auch noch 



 13 

über dasselbe hinaus, durch die Spuren des lebendigen Wirkens, die 
wir zurücklassen, einen so grossen Inhalt, als möglich, zu verschaffen, 
diese Aufgabe löst sich allein durch die Verknüpfung unsres Ichs mit 
der Welt zu der allgemeinsten, regesten und freiesten 
Wechselwirkung“  
(Humboldt 1903, 283) 
Humboldt, W.v. 1903, Theorie der Bildung des Menschen. 
Bruchstück.- In: Leitzmann, Albert (Hrsg.): Wilhelm von Humboldts 
Gesammelte Schriften.- Behr: Berlin, Königlich Preussische Akademie 
der Wissenschaften, Band I, S. 282-287. 
 
Bei Humboldts Bildungsbegriff geht es darum, dass sich die 
Menschen in die Weltgeschichte einschreiben – allerdings nicht 
einfach so, sondern auf eine vernünftige Weise, nicht durch ihre 
zerstörerischen Kräfte, nicht durch Umweltzerstörung, nicht durch 
Kriege. In freiester Wechselwirkung. Nur: was passiert, wenn alle die 
„Iche“ aufeinander wirken? 
 
(Gliederungsfolie) 
 

3. Interagilität 
Ich komme somit zum letzten Punkt, „Interagilität“ zu erklären. 
Interagilität als das agile Moment in jeder Interak@on, das 
Bewegliche, das Wendungen ermöglicht. Wie im beweglichen und 
trainierten Körper kann Agilität schwinden, wenn Muskeln abgebaut 
werden und verhärten, weil man sich zu wenig oder falsch bewegt. 
 
Bei der Interagilität werden aber mindestens zwei Menschen durch 
ihre Interak*on zu diesem einen Körper, der sich bewegt. Sie bilden 
einen interpersonalen Körper.  
 
In vielfäl*gen gesellschaflichen Kontexten interagieren Menschen, 
um gemeinsame Ziele und Wege zu finden. Es ist zunächst einfach. In 
solchen Prozessen vergesellschafen sie sich:  
 



 14 

Im reflek*erten Tun werden sich Menschen bewusst über die Welt, 
über ihr Bewusstsein kommunizieren sie mit anderen sprachlich und 
dann entsteht im besten Fall Bildung, d.h. ein neu erarbeitetes 
Bewusstsein einer geschulten und kommunika*v elaborierten 
Vernunf, mit der sich die Menschen in die Gesellschaf einbringen 
können.  
 
Ist „Interagilität“ also „freieste Wechselwirkung“? Könnte man den 
Gedanken so fassen? Ich bin nicht abgeneigt, das so zu sehen.  
 
Allerdings möchte ich auf die Wechselwirkung der „Iche“ eingehen 
und die zuvor vorgestellten Überlegungen zum Spiel, den Strategien 
und Tak*ken sowie den Spielräumen und der körperlichen 
Erfahrungen im Aikido mit einfließen lassen.  
 
Mein Punkt ist der, dass zwei oder mehrere „freie“ Menschen, die 
miteinander interagieren, nicht automa*sch dadurch, dass sie frei 
sind, auch eine freie Wechselwirkung realisieren.  
 
Man kann und muss hier genauer überlegen, welchen Begriff von 
Freiheit wir dabei benö*gen. 
 
Die Interak*onen zwischen den „Ichen“ sind mit Sicherheit nicht 
ohne Zwänge und Abhängigkeiten. Die sonst nicht zu 
vernachlässigende Asymmetrie durch die Differenzen zwischen 
Erwachsenen und Kindern muss dabei nicht einmal beachtet werden. 
Es reichen die bekannten Muster von Hierarchien und 
organisa*onalen Machtstrukturen.  
 
Mein Vorschlag ist, sich von der verabsolu*erten bzw. verengten 
Kausalitätsvorstellung, die um 1800, d.h. bei Humboldt noch Stand 
der Wissenschaf war, zu verabschieden:  
 
Wie der Albrecht Koschorke zeigt, unterstellte der Kausalitätsbegriff 
damals, dass immer Gleiches auf Gleiches wirkt, weil Unähnliches 



 15 

aufeinander abstoßende Wirkung haben müsse (Koschorke, 1999, S. 
21).  
 
Übertragen auf die Bildungsidee Humboldts bedeutet das, dass man 
sich diese noch in einem Denkrahmen vorstellen muss, wo nur das 
Wechselwirken von freien Menschen in die Richtung wirken kann, 
dass es eine freieste Wechselwirkung ist. 
Stellt man sich Kausalität aber nicht mehr so linear vor, sondern mit 
Reziprozität, d.h. in zirkulärer Wirkweise, so lässt sich z.B. mit dem 
Philosophen Thomas Fuchs eine interleibliche zirkuläre Kausalität so 
denken – und eine Freiheit, die erst auf der Basis dieser 
Interleiblichkeit entsteht: 
 
(Folie) 
 
Graphik aus:  
Fuchs, T. (2014). Verkörperte Emo*onen–Wie Gefühl und Leib 
zusammenhängen. Psychologische Medizin, 25(1), 13-20. 
 
 
Die „eigenleibliche Resonanz“ steht dafür, dass unser Körper 
affizierbar ist, d.h. der gesamte Körper (der vom Kopf nicht 
abgetrennt ist) spürt einen Affekt aufgrund einer Situa*on. Gemeint 
ist eine spontane Reak*on, z.B. wenn man sich frustriert fühlt, weil 
etwas, was man umsetzen möchte, nicht gelingt. Dieser Affekt der 
Frustra*on hemmt mich, einfach weiterzumachen mit einem Plan, 
und so schan er psychisch-körperlich die Voraussetzung für eine 
neue Handlungstendenz, die erst einmal bedeutet, dass ich genauer 
nachdenke, ob ich nicht anders vorgehen sollte (Veränderung und 
Anpassung meines Plans), um nicht erneut frustriert zu werden.  
Während die Affektebene, meine Affiziertheit von der Situa*on, 
immer spontan ist, kann sich die Ebene der Emo*on und Mo*va*on 
davon lösen und etwas anderes mit aufnehmen. Gemeint ist hier die 
Ebene, auf der neue Handlungstendenzen sowohl emo*onal als auch 
kogni*v entstehen. 
 



 16 

In diesem Geschehen können sich, so Thomas Fuchs, Menschen 
durch ihren leiblichen Ausdruck allein gegensei*g beeinflussen. Im 
Therapiekontext ist das besonders wich*g, weil es Pa*enten gibt, 
deren psychische Probleme unter anderem darin bestehen, dass sie 
das Spüren der eigenen Affekte und Emo*onen verlernt haben. Bei 
ihnen unterbleibt die zirkuläre Kausalität, mit der emo*onal ein 
neuer Handlungsansatz entsteht. StaVdessen fühlt es sich so an, als 
würde man immer auf der Stelle treten, als gäbe es keine Entwicklung 
mehr, was selbst das Verharren im nega*ven, hemmenden Affekt 
verstärkt.  
 
Wenn ich für die Erwachsenenbildung ebenfalls diese interak*onale 
Ebene beleuchte, so nicht mit der Absicht, den Bildungsbegriff 
therapeu*sch-psychologisch zu überformen, sondern um ein 
Bewusstsein dafür zu schaffen, dass es hier – wie bei de Certeaus 
Tak*ken – ein Geschehen gibt, in dem sich ständig Verschiebungen 
abspielen. 
 
Verschiebungen sind ofmals ganz schwache Veränderungen, so dass 
sie nicht gleich bewusst werden. Sie gehen an unserem Bewusstsein 
vorbei, sind aber in der Summe nicht zu vernachlässigen und sie 
können Agilität, also Beweglichkeit, Entwicklungsfähigkeit bewirken.  
 
Freiheit bedeutet hier nicht einfach, den Zwang abzuschaffen, 
sondern die vorhandene Beweglichkeit zu erspüren und diese 
Beweglichkeit weiterzuentwickeln. 
 
Denn gerade wenn Menschen sich für große Sachen engagieren, z.B. 
um die Klimakrise zu lösen, Demokra*e zu verteidigen oder durch 
Wissenschaf eine Wahrheit zu finden, so sehen sie sich sozusagen 
„auf der rich*gen Seite, auf der Seite des Guten“ und wundern sich 
nicht selten, wenn sich auf dieser Seite des Guten irgendwann doch 
nicht alles gut anfühlt, was man tut. 
 
In Projekten, mit denen sich Menschen große Ziele setzen, entwickeln 
sich nicht selten Konflikte derart, dass jemand sagt, andere würden 



 17 

das Projekt und die Projektmitglieder nur für ihre eigenen Interessen 
(z.B. für ihren guten Ruf, für ihre Privilegien) instrumentalisieren. Das 
ist nicht von der Hand zu weisen, wenn man bedenkt, dass ofmals 
die Ressourcenverteilung nach dem Muster funk*oniert, dass man 
sich die Zuteilung von MiVeln durch Leistung verdienen muss. 
Leistungsfähigkeit soll sich durchsetzen. 
 
Was im WeVbewerb um Ressourcen abhanden kommt, ist aber 
häufig der Gemeinsinn und die langfris*gen Ziele, weil kurzfris*g auf 
Vorteile und auf die Sicherung von Ressourcen geachtet wird. Das 
tak@sche Geschehen bei einer guten Strategie kann dann destruk@v 
werden, weil es sich gegen andere richtet, die eigentlich auch am 
gemeinsamen Ziel interessiert sind und die grundsätzlich auch 
Engagement dafür zeigen. Eine zivilgesellschafliche Bewegung, die 
ohne irgendeine Leitungsmacht und ohne eine von oben 
aufgezwungene Strategie arbeiten könnte, wird dadurch destruk*v 
gelähmt, indem sie ihre eigene schwache Kraf, mit Tak*k arbeiten zu 
müssen, in einem Tak*eren verliert, welches sich innerhalb der 
Gruppe gegen Verbündete richtet. 
 
Dagegen stelle ich die Erfahrung, die ich am Beispiel von Aikido 
theore*siere. Es geht darum, dass es – auch unter Gleichgesinnten 
und gleich vernünfigen und gleich freien Menschen – dazu kommt, 
dass wir uns angreifen oder zumindest angegriffen fühlen. Auf die 
Inten*on muss es nicht ankommen. D.h. unsere Interak*onen haben 
nicht immer kon*nuierlich einen unterstützenden und koopera*ven 
Charakter, sondern das Potenzial, einen anderen zu begrenzen oder 
gar zu verletzen, obwohl das nicht einmal in der Absicht des 
Handelnden liegt.  
 
Aikido veranschaulicht nun als Prinzip, das Tak*sche für die Sache 
konstruk*v zu wenden. Denn die Angriffsenergie wird in der 
leiblichen Resonanz so verarbeitet, dass das Ego in den Hintergrund, 
die Umwandlung der Energie in den Vordergrund triV, so dass auch 
die Sache selbst, um die es geht, das große Ziel, wieder in den 
Vordergrund treten kann. 



 18 

 
Die Tak*ken können nämlich, anders als die Strategien, als vom ‚Ich‘ 
dezentriert verwirklicht werden. Im Gebrauch von Strategien steckt 
immer die Gefahr, dass der, der eine Strategie hat und sie anderen 
vorschlägt, mit ihr iden*fiziert wird: 
 
Die strategische Idee hat sozusagen ihren Ort in der Iden*tät der 
Person. Sie ist hier verortet. 
 
Die Verteidigung einer strategischen Idee ist zugleich die Verteidigung 
der eigenen Iden*tät, der eigenen Vertrauenswürdigkeit, des eigenen 
Ansehens in der Gemeinschaf, verbunden mit der eigenen 
Vernunffähigkeit. 
 
Im tak*schen Geschehen lässt sich aber das erreichen, was auch eine 
Aikidotechnik vermag: 
 
(Folie) 

 
(Langemeyer, aus dem Vortrag auf der GTA-Tagung in Mailand, 2024) 
 
Jede Handlung, die sich auf einen anderen richtet, hat dort einen 
Affekt und eine emo*onale Handlungstendenz. Im Aikido reagiert im 
Fall einer Aggression ein Verteidiger emo*onal mit Gleichmut.  
 



 19 

Er lässt sich von der Angriffsenergie nicht persönlich treffen, um aus 
seinem getroffenen Zentrum mit Gegenaggression, d.h. mit eigener 
Aggressionsenergie arbeiten zu können. StaVdessen nimmt er sein 
Zentrum aus der Angriffslinie. Man könnte auch sagen, dass er sein 
Ego aus Angriffslinie nimmt.  
 
Und die Angriffsenergie des Angreifers nimmt er auf und arbeitet 
damit. Dazu führt er die körperliche Energie aus dem Zentrum des 
anderen, was bedeutet, dass er in Fortsetzung seines Angriffs mit 
seinem Körperschwerpunkt eine Destabilisierung erfährt und dass 
danach der Angriff durch eine Umlenkung seiner Bewegungsenergie 
unschädlich gemacht wird. 
 
Freie Wechselwirkung wird möglich, weil aus der Wechselwirkung 
unmibelbar die destruk@ven Momente herausgenommen werden.  
 
Die Situa*on, die zum Angriff geführt hat, wird nicht durch 
Ursachenaufarbeitung geklärt, sondern im Wirkungsgeschehen 
selbst. Die Agilität der Handelnden kann so nicht nur in Bezug auf die 
eigenleibliche Resonanz hergestellt werden, sondern auch in dem 
interpersonalen Körper, wenn Menschen miteinander zusammen 
agieren und gemeinschaflich fühlen. 
 
Interagilität ist als Möglichkeitsbedingung für die freieste 
Wechselwirkung von Menschen nicht anstelle von 
Ursachenaufarbeitung zu setzen, vielmehr schan sie den Weg zu 
solchen Klärungsprozessen, weil sie überhaupt für Beweglichkeit als 
Lern- und Handlungsfähigkeit sorgt. 
 
Vielen Dank für Ihre Aufmerksamkeit! 


